
XXI

2012



ISSN – 1407 – 0898

Редакционный совет

Наталия Большакова, главный редактор, Латвия
Священник Владимир Зелинский, Италия

Андрей Десницкий, Россия

Ответственный за выпуск
Василий Минченко

При перепечатке материалов
ссылка на альманах обязательна

© Международное Благотворительное Общество
имени Александра Меня

Рига, Латвия, 2012



Путям,
которыми идет душа
человеческая к Богу, 

посвящен этот альманах.
Особенно значима для нас

жизнь христиан нашего времени,
войдем же и мы вместе с ними

в святое любовное
единение с Богом – Отцом
и Сыном и Духом Святым,

Троицей единосущной
и Нераздельной. Аминь





ОТРАЖЕНИЕ СЛОВА

К номеру альманаха, полностью посвященному Библии, мы 
шли давно. Но сделать цельный сборник оригинальных материалов 
было сложно по многим причинам. И не только потому, что на 
Библию, создававшуюся разными авторами в разные эпохи в те­
чение почти тысячи лет, существует, – за прошедшие чуть ли не 
две тысячи лет, после написания последней книги, – огромное ко­
личество самых разнообразных толкований, причем, на каждый 
из библейских текстов. 

Библия для «Христианоса» – тема неслучайная. То, что мы 
будем искать авторов, занимающихся изучением Священного Пи­
сания, было ясно ещё на подступах к созданию альманаха, так как 
Библия изначально входила в круг наших интересов, что можно 
проследить по выпускам разных лет, начиная со второго номера 
«Христианоса», вплоть до XIX-го. В рубриках «Ветхий Завет» и  
«Новый Завет» в «Христианосе» опубликованы: Владимир Мику­
шевич «Семь дней творения»; прот. А. Мень «О библейских про- 
роках»; свящ. Антоний Лакирев «Книга Иова», «В поисках смысла.  
Книга Экклезиаста», «Книга пророка Иоиля», «Книга пророка Ма- 
лахии», «Книга пророка Иезекииля», «”Ходи предо мною”. Вет­
хозаветная молитва», свящ. Владимир Зелинский «Благословен Бог  
наш... благословивший нас во Христе...» (Еф 1:2-14). 

Заметим, что в альманахах, сугубо посвященных определенн­
ой теме, мы публикуем тексты, созданные авторами по просьбе 
редакции: раскрыть определенный аспект конкретной темы в биб­
лейском контексте. Так, например, в «Христианосе-XVI», посвящен- 
ном теме смерти, два автора, основываясь на текстах Ветхого и 
Нового Заветов, каждый по-своему рассматривают эту тему: Анд- 
рей Десницкий «Священное Писание о смерти», Владимир Соро­
кин «Библейское отношение к смерти». А в «Христианосе-XVII», 
посвященном размышлениям о Царстве Божьем, есть работы: 
о. Антония Лакирева «Свет Апокалипсиса», Андрея Десницкого 
«Царствие Небесное: свидетельства Писания»; на анализе ново­



6	 От редакции

заветных текстов построена статья о.  Владимира Лапшина «О 
Царстве Божьем». В «Христианосе-XVIII», где рассматривает­
ся проблема зла, в рубрике «Библейский взгляд на добро и зло» 
опубликованы три текста: Андрея Десницкого «Не противься зло­
му», свящ. Филиппа Парфёнова «Непротивление или сопротивле­
ние?», свящ. Антония Лакирева «Исайя Вавилонский (40:1-66:24)».

Не говоря уже о постоянной рубрике альманаха «Слово пасты­
ря», в которой публикуются проповеди, как архивные, так и про- 
изнесенные современными пастырями, что является тоже толко­
ванием библейских новозаветных текстов. И комментарии свящ. 
Владимира Лапшина на Послания апостола Павла к Филиппийцам 
впервые тоже были опубликованы в альманахе «Христианос-IX».  
В каждом номере звучит голос Священного Писания. 

Да и как могло быть иначе, если у основания альманаха стоял 
о. Александр Мень, не только посвятивший изучению Библии всю 
свою сознательную жизнь, открывший своими трудами перед со­
временниками мир Библии, но и стяжавший опыт постоянного 
глубокого молитвенного переживания текстов Ветхого и Нового 
Заветов – и во внутренней своей жизни, и в священнической 
практике…

И в «Христианосе-XXI» читатели узнают об участии о. Алек­
сандра в работе над переводами книг Нового Завета, начатой в 
такие глухие времена, когда надежд на их публикацию было мало.  
А сегодня мы имеем Библию на современном русском литера­
турном языке, изданную РБО в 2011 году, в состав которой вклю- 
чен перевод Нового Завета, осуществлённый трудами В. Н. Кузне­
цовой, во многом, при непосредственном участии о. А. Меня. 

В этом «библейском» номере нам хотелось собрать тексты, 
которые, все вместе, отражают библейскую преемственность. Уви- 
деть это помогают нам, живущим в 21-м веке и библейская нау­
ка, и различные принципы толкования и изучения текста, и со­
временный подход к переводу, где точность передачи смысла 
дороже словесной формы, и сегодняшнее прочтение и понимание 
текстов в общине верных. 

Редакционный совет 
альманаха «Христианос»



ПРЕЕМСТВЕННОСТЬ БИБЛИИ





Владимир Сорокин

Благая весть и живая Тора

Вопрос о Торе для современного христианина оказывается 
обычно вопросом если не исключительно, то, преимущественно, 
историческим. Конечно, от Ветхого Завета, а значит, и от Пятикни­
жия не откажется сегодня ни одна из христианских церквей за, 
возможно, редчайшими и крайне немногочисленными исключе­
ниями. Но когда дело доходит до практики, до вопроса о соблю­
дении ветхозаветного законодательства, в ответ звучат обычно 
ставшие уже традиционными ответы о Христе, Который «всё за 
нас исполнил». Исключение делается для Декалога, воспринима­
емого, как моральный кодекс, соблюдение которого является не­
обходимым условием христианской жизни. Но можно ли считать 
Декалог только моральным кодексом, пусть и богооткровенным?

Два Декалога

Даже поверхностный структурный анализ текста Декалога по­
зволяет увидеть неслучайность той последовательности запове- 
дей, которую мы в нём находим. Прежде всего, бросается в глаза 
объём и форма первой и десятой заповеди – заповеди, которой на­
чинается Декалог, и заповеди, его завершающей. Обе они пред­
ставляют собой, с точки зрения структуры, сложные (точнее, 
сложносочинённые) предложения, чего не скажешь об остальных 
восьми заповедях. Может показаться, что к первой части Декалога 
(к первым пяти заповедям) это утверждение не относится: ведь 
сложные предложения представляют собой также вторая, третья, 
четвёртая и пятая заповедь, а не только первая. Но во всех случаях, 
за исключением первой заповеди, мы имеем дело не только с за­
поведью собственно, но и с комментарием к ней, притом коммен­
тарием достаточно ранним, судя по тому, что он совпадает в обо­
их вариантах Декалога: в варианте Книги Исхода (Исх гл. 20) и в  



10	 Владимир Сорокин

כי
למען
מצוה
חוק
חוקים
משפט
חוקיםומשפטים
משפטים
נפש
חוקים
מצות
בינה
תבונה

варианте Книги Второзакония (Втор гл. 5). Исключение представ­
ляет собой лишь пространный комментарий к четвёртой запове­
ди: требование соблюдения шаббата обосновывается в одном слу­
чае ссылкой на библейский рассказ о сотворении мира (Исх 20:11; 
ср. Быт 2:1-3), а в другом – на историю Исхода (Втор 5:15), который, 
согласно раввинистической традиции, начался в субботний день. 
Судя по содержанию, оба упомянутых комментария относятся ко 
времени окончательной редактуры Пятикнижия, имевшей место, 
вероятно, уже в послепленный период. Остальные комментарии 
являются достаточно ранними; не исключено (хотя этого и нель­
зя утверждать наверное), что они восходят к допленной эпохе и 
принадлежат допленным мудрецам. Формальным признаком та- 
кого комментария является связка כי («потому, что») или למען 
(«для того, чтобы»), присутствующая в тексте всех четырёх запо­
ведей первой части Декалога. Можно думать, что изначально они 
были такими же или почти такими же краткими, как вторые пять 
заповедей. Даже четвёртая заповедь не является исключением: 
она представляет собой простое предложение, буквально звуча­
щее так: «Помни день шаббата для освящения его». Как видно, 
предложение является структурно простым, и притом достаточно 
коротким. Самой же объёмной оказывается вторая заповедь, ко­
торая звучит так: «Не делай себе статуй и никаких изображений 
того, что на небе сверху и того, что на земле снизу и того, что в 
воде под землёй». Третья, четвёртая и пятая заповеди представля­
ют собой более короткие фразы. О четвёртой заповеди уже было 
сказано выше. Третья заповедь звучит так: «Не упоминай имени 
Яхве, Бога твоего, попусту» (Синодальный перевод предлагает 
вместо русского «попусту» славянизм «всуе»). Пятая не превос­
ходит её по объёму: «Чти отца своего и мать свою». Что касается  
второй части Декалога, то тут явно выделяется, в отношении объ­
ёма и структуры, пятая заповедь (десятая, если рассматривать 
Декалог в целом): перед нами сложносочинённое предложение, 
смысл которого в запрете зависти, причём вначале упоминается 
дом в целом, а затем то, что его составляет, от жены до домашне­
го скота. Очевидно, она и является смысловым центром второй 



	 Благая весть и живая Тора	 11

части Декалога, так же, как первая заповедь является смысловым 
центром первой его части. Остальные четыре заповеди из второй 
части все как бы суммируются этой пятой, заключительной, в 
смысловом отношении. Перед нами, как видно, не просто пере­
числение предписаний и запретов, а цельная литературная ком­
позиция, каждый элемент которой обретает свой смысл лишь на 
своём месте в общем целом. В чём же заключается этот смысл?

Всматриваясь и вчитываясь в первые пять заповедей, нетрудно 
заметить, что первые две из них образуют особую часть Декало­
га. О первой уже достаточно было сказано выше. Что же касается 
второй, то из оставшихся четырех она является самой объёмной, 
в смысловом отношении оказываясь связанной с первой запове­
дью, в частности, с предполагаемым ею запретом участия в язы­
ческих культах. Эти две заповеди образуют своего рода введение 
к Декалогу, причём, именно к Декалогу в целом, а не только к его 
первой части. И запрет на участие в языческих культах вполне ор­
ганично дополняется здесь запретом на священные изображения 
(а что речь идёт именно о священных изображениях, сомневаться 
не приходится: во времена Моисея ни в Египте, ни в Месопота­
мии, ни в других окружающих Синай и Палестину землях, равно, 
впрочем, как и в самой Палестине, антропоморфных божеств ещё 
не знали: священными были статуи баалов, более всего напоми­
нающие фаллосы, символы Великой богини, такие, как колос или 
цветущее дерево, изображения солнца, луны и звезд, которым 
поклонялись, как богам, образы хтонических чудовищ, которых 
боялись и почитали одновременно). Но главный смысл этого вве­
дения отнюдь не в запретах, пусть и столь фундаментальных, а 
в том провозвестии, с которого начинается первая заповедь: «Я 
Яхве, Бог твой, выведший тебя из земли Египетской, из дома раб­
ства». Тора начинается не с запрета, а с благой вести, с вести об 
освобождении от рабства во всех его смыслах. А также с конста­
тации простого, но далеко не очевидного для каждого, факта: 
наша свобода и сама жизнь неотделимы от Бога, Который стоит 
перед нами и перед Которым стоим мы. Впрочем, если первое яв­
ляется фактом, то о втором такого не скажешь: далеко не каждый 



12	 Владимир Сорокин

и далеко не всегда помнит о том, что вся наша жизнь (независимо 
от того, думаем ли и знаем ли мы об этом, или нет) протекает под 
взглядом Божьим. Благая весть требует ответа, и запрет на учас­
тие в языческих культах, запрет на всякое священное изображе­
ние именно и является таким ответом: между человеком и Богом 
не должно стоять ничего такого, что могло бы отвлечь человека от 
этого взгляда Божия, устремлённого в его сердце. 

Поймать взгляд Божий возможно, но только тогда, когда нач­
нёшь искать его, а не то, что может породить (порой разгорячён­
ное религиозными эмоциями) человеческое воображение, или 
человеческий интеллект, или полуосознанные страхи и мрачные 
фантазии, – словом, все то, что в избытке производит душа пад­
шего человека. Небо, земля, подземные воды не только для древ­
них оказывались неиссякаемым источником священных образов; 
они в избытке поставляют их и нам, смеющимся над наивностью 
древних язычников. Ведь и древние были не столь наивны, чтобы 
не понимать природу солнечного или лунного света: о том, что 
солнце и луна – небесные тела, знали уже в древнем Египте. По­
клонялись не им собственно, а тому, что за ними стояло: незыбле­
мому космическому закону, которому нередко древний язычник 
отдавал свою свободу. Применительно к человеку закон этот обо­
рачивался роком, неумолимой судьбой, чем-то таким, чему в биб­
лейском языке даже нет определения, потому, что Библия – будь 
то Тора или Евангелие, пророческие книги или писания мудре- 
цов – есть книга свободы, а не книга рабства. И вторая заповедь 
нужна для того, чтобы благая весть свободы не пропала даром, 
чтобы человек вновь не поработил себя – абстрактному ли зако­
ну, который может обернуться не только идеей рока, но и другой 
какой-нибудь идеей, даже идеей Бога, Который покажется пора­
бощённому этой идеей жестоким и неумолимым; земным ли идо­
лам, которых не стало меньше, которые всё те же: плодородие, ча­
дородие, успехи в торговле, военные победы – алтари изменились, 
но боги остались прежними; подземным ли чудовищам, порож­
дённым человеческой душой, попавшей во власть тёмных сил и 



	 Благая весть и живая Тора	 13

тёмных духовных практик, – словом, всему, чему порабощал себя 
падший человек издревле, и чему порабощает он себя по сей день.

Как же обрести предложенную Богом свободу? Человеку, толь­
ко что вставшему на путь праведности, который Тора называет 
также путём жизни, всё кажется простым и понятным, как всё 
кажется простым и понятным новообращённому в пору первой 
благодати. Обращения не бывает без того, о чём говорит первая 
заповедь, без той встречи, которая и оказывается первым шагом к 
свободе. Но не бывает его и без последующего этапа, когда первая 
благодать… увы, чаще всего уходит, как вода в песок: ведь мало кто 
из новообращённых, даже знающих о том, что первая благодать 
и радость обращения – не навсегда, понимают, что это не просто 
приветствие Бога, что это выданный им аванс, который выдан для 
дела, а не для переживания эйфорической радости. Если новооб­
ращённый догадывается сам о том, о чём обычно ему не говорят, 
он начинает искать того постоянного богообщения, без которого 
его первый шаг к свободе может стать последним. Если нет – воз­
можны варианты. Одни, лишившись вместе с первой благодатью 
радостных религиозных эмоций, вовсе махнут рукой на религию, 
а вместе с ней и на Бога, иногда сохраняя тёплую память о пере­
житом и (обычно довольно поверхностную) симпатию к тому, что 
они считают религией. Другие останутся религиозными людьми, 
но радость в их жизни уступит место строгости и жёсткости: ведь 
свою веру надо охранять, а в мире столько всего такого, что гото­
во её разрушить! На этом этапе недавний неофит начинает суро­
вую борьбу с миром и со всеми его обитателями, которые кажутся 
ему недостаточно ревностными; нетрудно догадаться, что очень 
скоро он начинает чувствовать себя последним оставшимся в жи­
вых хранителем и носителем святыни. Теперь ещё недавно столь 
радостный и симпатичный неофит перестаёт быть и радостным, 
и симпатичным, общаться с ним становится решительно невоз­
можно. И всё же не стоит осуждать того, кто проходит через такой 
«охранительный» период: он абсолютно необходим, ведь каждый 
должен когда-нибудь понять и пережить на собственном опыте, 
что значит быть чужим миру; не кому-то или чему-то в мире, но 



14	 Владимир Сорокин

именно всему миру в целом. Экзистенциальное одиночество, не­
редко переживаемое ищущим в это время, станет для него дра­
гоценным опытом. Если недавний неофит благополучно пройдёт 
через него, не превратившись по пути в воинствующего фанатика, 
он непременно поймёт смысл третьей заповеди и оценит её глу­
бину: ведь она не только о богохульстве и кощунстве, ею запре­
щаемыми, она – о качестве молитвы и – шире – о «качестве» бого­
общения, а значит, и о качестве нашей духовной жизни в целом. 
Тут все становятся «исихастами»: если прежде на окружающих 
смотрели, как на язычников, от которых нужно держаться по­
дальше, не пуская их в свою жизнь, то теперь на них смотрят, как 
на досадную помеху в «умном делании», «сердечной молитве» и 
прочих «аскетических подвигах». И пусть всё перечисленное на 
этом этапе применительно к вставшему на путь праведности пока 
ещё совершенно невозможно употребить без кавычек, важность 
полученного опыта трудно переоценить: ведь, что бы ни вообра­
жал «аскет» о себе и о своей жизни, именно теперь он начинает 
понимать, что такое настоящая молитва и настоящее богообще­
ние. Только строгое соблюдение третьей заповеди даёт человеку 
возможность соблюсти две первые, без которых невозможен путь 
праведности, ведущий к духовной свободе. Взгляд Божий нужно 
поймать, нужно сделать так, чтобы он всегда был в фокусе наше­
го внимания; без этого наша жизнь не станет тем непрерывным 
предстоянием, которого требует от нас первая заповедь.

Богообщение углубляется, опыт накапливается. Бывает, конеч­
но, что вставший на путь становится мистиком-спиритуалистом, 
уходя в дебри мистических, а иногда и оккультных учений. Если 
же он благополучно проходит этот, неизбежно предполагающий 
определённую меру спиритуализма, этап, ему снова открывается 
мир, и прежде всего собственный внутренний мир. Ищущий на­
чинает понимать, что он – не бесплотный дух, что жить «чисто 
духовной» жизнью не получится, но, вместе с тем, поймёт и то, 
без чего немыслимо было бы Царство: Бог освящает не только 
сердце, Он готов освятить также и душу, и тело, но с тем услови­
ем, что человек примет в этом процессе активное участие. Прежде  



	 Благая весть и живая Тора	 15

ищущий открыл для себя духовное пространство, пространство 
отношений, связывающих его с Богом; теперь он таким же обра­
зом начинает открывать для себя пространство священное, где 
Бог и сотворённая Им природа встречаются, не сливаясь воедино 
и не будучи, в то же время, друг другу враждебными. Появляется 
новый внутренний императив: от жизни нельзя бежать, её надо 
выстраивать в соответствии с Торой, которую дал Тот, Кто пока­
зал путь к свободе. Конечно, если ищущий – христианин, он вряд 
ли назовёт Тору Торой; но теперь он, во всяком случае, непремен­
но начнёт искать её или то, что может ему её заменить. Увы, заме­
на почти наверняка окажется неадекватной: не человеку тягаться 
с Богом. Но сама мысль о необходимости выстроить свою жизнь в 
соответствии с данным Богом законом, появившаяся в это время, 
есть мысль глубоко и в изначальном смысле слова аскетическая. 
Тут если не все, то большинство ищущих, если они христиане, 
начинают думать и мечтать о монастыре – не потому, что все они 
монахи по призванию, а потому, что, к сожалению, полноценной  
аскезы вне монастыря большинство современных христиан себе 
не представляет (а те христиане, которые вообще не знают мона­
стырей, как правило, сводят аскетическую жизнь к жизни нрав­
ственной: элементу важному, но далеко не единственному). Тут-
то и начинает открываться ищущему смысл четвёртой заповеди, 
заповеди о шаббате, которая требует от человека хотя бы один 
из семи дней отдать делу созидания священного пространства, 
как внутри, так и вокруг себя. Христианину, впрочем, заповедь 
шаббата представляется обычно заповедью не христианской соб­
ственно, а иудейской, прежде всего потому, что, к сожалению, 
большинство христиан сегодня в шаббате видят лишь систему 
ритуальных ограничений (причины этого – вопрос отдельный и 
сложный). Те же, кто всё-таки оказываются способны доискать­
ся до изначального её смысла, начинают понимать, что созида­
ние священного пространства – задача, актуальная не только для 
иудеев, но в не меньшей мере и для христиан. Но не сразу по­
нимает ищущий, что священное пространство, если оно заверше­
но, непременно должно включить в себя и ближних. Отношения 



16	 Владимир Сорокин

с ближними так же абсолютно важны для духовной жизни, как 
отношения с Богом – это общее место как Ветхого, так и Ново­
го Завета. И пятая заповедь возвращает человека в мир, туда, 
где проводит человек большую часть своей жизни – в дом, где 
его встретит не суровое монашеское братство, а его собственная  
семья. Семейные отношения для авторов библейских книг вооб­
ще оказываются модельными, на их примере нередко описыва­
ются даже отношения человека (или народа) с Богом. Но приме­
нительно к пятой заповеди можно обойтись и без аллегорий: ведь 
во времена Моисея семья, большой патриархальный род были для 
подавляющего большинства евреев не только семьёй, но и обще­
ством, и религиозной общиной. Возвращение туда – возвращение 
в мир, где отныне идущему путём праведности придётся жить, 
созидая то священное пространство, которое прежде он надеялся 
созидать вдали от мира, в кругу избранных.

Итак, первая часть Декалога – не моральный кодекс и даже не 
кодекс вовсе: это – описание пути праведности, духовного пути, 
который предстоит каждому, ищущему полноценной духовной 
жизни. А что же вторая часть? Почему заповедь, запрещающая 
зависть, становится здесь главной? Разве зависть страшнее убий­
ства, кражи или разврата, или, скажем, лжи или клеветы? Но ло­
гика законодателя, как видно, иная: он хочет указать нам на тот 
духовный корень, из которого вырастает всё перечисленное. Даже 
простой жизненный опыт может дать немало свидетельств тому, 
как зависть приводила и ко лжи и клевете, и к разврату, и к краже, 
и даже к убийству. И дело тут не в одной необузданности чело­
веческих желаний и страстей, дело ещё и в той духовной логике, 
которая стоит за второй частью Декалога. Целью пути, описан­
ного в первой его части, становится то священное пространство, 
где и происходит встреча человека с Богом – пространства вну­
треннего и внешнего одновременно, внешнего потому, что мы не 
бесплотные духи и нам необходимо физическое пространство, в 
котором бы мы помещались со всеми нашими духовными искани­
ями, стремлениями и отношениями. Таким пространством отно­
шений становится дом, а значит, и семья, без которой дома нет. Не 



	 Благая весть и живая Тора	 17

случайно десятая заповедь говорит нам не только о зависти, как 
таковой, но и о доме, который зависть эта может разрушить. Речь 
идёт не только о жилище: ведь дом – это духовное и священное 
пространство (по крайней мере, таким он был задуман Богом), а 
значит, завистник стремится разрушить именно его, священное 
пространство, предназначенное Богом и созданное Им совместно 
с другим человеком, который начинает мешать завистнику, жела­
ющему заполучить не принадлежащий ему чужой духовный мир, 
мир тех отношений, которые связывают живущих в доме с Богом 
и друг с другом. Конечно, далеко не всегда завистник понимает, 
чего он хочет на самом деле. Нередко ему кажется, что он хочет 
лишь заполучить себе что-нибудь из того, что принадлежит его 
сопернику, будь то богатство и социальное положение или ум и 
красота. Но на деле всегда оказывается, что, получив (обычно об­
маном или силой) желаемое, завистник вовсе не ощущает удов­
летворения: ведь ему, в сущности, нужно было совсем не то, что 
он получил. Того же, чего он жаждет – чужой жизни, жизни не фи­
зической, а духовной, той, которая даётся Богом каждому, как не­
что уникальное и неповторимое, – этой жизни завистник не может 
получить, как бы ни желал, и за это он ненавидит своего сопер­
ника ещё больше, и часто тем больше, чем больше тот понимает 
истинную причину недовольства своего завистника. Нарушение 
каждой из четырёх остальных заповедей второй части Декалога и 
представляет собой процесс вытеснения человека из его духовно­
го пространства, разрушения его дома, как священного простран­
ства, созданного им вместе с Богом. Вначале разрушитель посяга­
ет на внешнее: он стремится лишить человека его репутации и его 
имущества. Ложь и клевета нужны завистнику не только как сред­
ство решения других задач; это – стремление лишить соперника 
его лица, не честного имени только, а имени вообще, сделать так, 
чтобы он перестал быть субъектом, а значит, перестал бы быть и 
ближним, став просто объектом последующих манипуляций. До 
тех пор, пока этого не произошло, пока соперник – ещё ближний, 
есть вещи, которых с ним сделать нельзя. Когда же он перестаёт 
быть ближним, становится позволительным всё. Тогда можно уже 



18	 Владимир Сорокин

пренебречь и правом соперника на его дом, как личное простран­
ство: можно вторгнуться туда и присвоить себе всё, что завистник 
по какой бы то ни было причине считает своим. А можно пойти 
и ещё дальше, попытавшись разрушить тот духовный стержень, 
на котором держится дом: отношения между супругами, которые  
охраняет седьмая заповедь. Можно, наконец, просто убить сопер­
ника, уничтожить его физически в надежде на то, что после такого 
уничтожения прервётся и его духовная жизнь. Особенно актуаль­
но это было в дохристианские времена, когда убитый мог вновь 
вернуться к жизни не прежде прихода Мессии. Конечно, для Бога 
нет ничего необратимого, и ничто из созданного человеком, если 
только оно созидалось с участием Божиим, не исчезнет и не уйдёт 
в небытие; но такие экстремальные варианты духовной самореа­
лизации человека в планы Божии не входят, и ответственность за 
них целиком лежит на нарушителях заповеди.

Однако разрушение чужого духовного и священного простран­
ства – лишь одна сторона дела. Есть и другая, и касается она само­
го разрушителя. На эту вторую сторону указывает нам тот вариант 
Декалога, который находим мы в Книге Второзакония. От того, 
что находится в Книге Исхода, его, за исключением уже упоми­
навшегося пространного позднего комментария к четвёртой запо­
веди, отличает иная структура десятой заповеди, где упоминанию 
дома предшествует упоминание жены (Втор 5:21; ср. Исх 20:17). 
На первый взгляд, эта разница может показаться несущественной, 
и объяснить её можно изначальной вариативностью текста деся­
той заповеди. Но такое объяснение, в сущности, вовсе не является 
объяснением до тех пор, пока не выяснена причина вариативности 
столь важного (по сути, основополагающего) текста. Очевидно 
одно: случайной предложенная Книгой Второзакония вариация 
быть не может. Если считать вариант Книги Исхода традицион­
ным (а сомневаться в этом серьёзных оснований нет), то предло­
женное Книгой Второзакония чтение приходится считать автор­
ской правкой, и принадлежать она могла лишь автору того текста, 
который лёг в основу Книги Второзакония. Между тем, правка 
эта принципиально меняет логику второй части Декалога. Книга 



	 Благая весть и живая Тора	 19

Исхода, как видно, делает главный акцент на доме, как реалии не 
только семейной и общественной, но и духовной жизни. Разруше­
ние дома – главный грех, хотя бы потому, что разрушающий дом 
(вспомним, что речь идёт о временах патриархальных, когда род 
был и религиозной общиной, и базовой общественной структу­
рой) разрушает народ Божий, не уничтожает его физически, но 
разрушает его, как народ-общину, задуманную и созидаемую Бо­
гом. В эпоху родоплеменного уклада грех этот рассматривался, 
в первую очередь, как грех, так сказать, общественный, он вос­
принимался, как преступление против того общества, в котором 
грешник жил и которое он разрушал своим грехом. 

Разрушение народа-общины воспринималось, как разрушение 
внешнее, как разрушение того устоявшегося и в эпоху родопле­
менную ещё устойчивого уклада, вне контекста которого была не­
мыслима никакая яхвистская религиозность, как это свойственно 
вообще традиционалистскому обществу. Между тем, Книга Вто­
розакония, даже в самом раннем своём, допленном варианте, по­
является в эпоху, когда былой традиционализм почти уже ушёл в 
прошлое, когда человек уже не мыслил себя неотъемлемой час­
тью своего рода и своего племени, как было прежде, в догосудар­
ственный период: ведь допленный вариант книги был написан, во 
всяком случае, никак не раньше IX в. до н.э. В эти времена мож­
но было апеллировать к малой семье, но не к большому патриар­
хальному роду, к отдельному человеку, но не к народу в целом. 
Прежняя, естественно существовавшая на протяжении столетий, 
общинность распалась, новую надо было создавать заново, оттал­
киваясь от самого человека. Традиционная нравственность уми­
рала, и оживить её можно было, лишь показав человеку грех, как 
проблему духовную и экзистенциальную, а не только нравствен­
ную. Изменение структуры десятой заповеди переносило акцент 
с дома, как реалии общественной и общинной, на дом, как реалию 
духовную в первую очередь: ведь семейные отношения Книга 
Второзакония вообще рассматривает, как элемент общинной, а 
значит, духовной жизни (этим в значительной степени объясняет­
ся та жёсткость, с которой законодательство Книги Второзакония 



20	 Владимир Сорокин

защищает единство семьи и наказывает супружескую измену). 
Именно Книга Второзакония обращает особое внимание на дом, 
как на духовное пространство прежде всего, и на семью, как на 
общину в первую очередь. А вместе с тем предложенная Книгой 
Второзакония структура десятой заповеди, на первый план вы­
двигающая вожделение к чужой жене, отсылает нас к седьмой 
заповеди, тем самым соединяя седьмую, восьмую, девятую и де­
сятую заповедь в цельную композицию. И композиция эта ука­
зывает уже не только на этапы разрушения чужого духовного и 
священного пространства, но и на разрушение отношений с Бо­
гом самого завистника: он с самого начала оказывается вовлечён 
в процесс, заканчивающийся преступлением, за которое Книга 
Второзакония наказывает смертью. Желая чужой жизни, он теря­
ет собственную, и Тора (в том её варианте, который мы находим 
в Книге Второзакония), наказывая смертной казнью посягающего 
на чужую жену, ставит точку в этом процессе. 

Шестая заповедь, запрещающая убийство, оказывается вне этой  
композиции: убийца вне Божия мира, его преступление отреза­
ет его от Бога раз и навсегда, как раз и навсегда (до последнего 
Суда) отрезало оно от Бога Каина. Такой взгляд на заповедь и её 
нарушение относился уже не столько к внешней её стороне, той, 
которая знакома нам сегодня лучше всего и которая предполагает, 
что грех есть нарушение нравственной нормы, отражающееся на 
ближнем, если и поскольку оно его касается, сколько к стороне 
внутренней, связанной с разрушением духовной жизни самого 
грешника, которого грех отделяет от Бога, лишая возможности бо- 
гообщения тем больше, чем дальше заходит грешник по пути раз­
рушения чужой жизни. Это был уже шаг от внешней Торы к Торе 
внутренней. Но впереди был ещё долгий путь: ведь внутренняя 
Тора открывается ищущему далеко не сразу.

Скрижали сердца

В том, что многие христиане сегодня не представляют себе, 
как возможно соблюдать Тору, нет ничего удивительного: взятые 
сами по себе, как текст, существующий отдельно от породившей 



	 Благая весть и живая Тора	 21

его традиции, её нормы действительно кажутся совершенно не­
выполнимыми, хотя бы в силу своей архаичности. Между тем, да- 
же понятая, как только законодательство, Тора содержит инстру­
ментарий, необходимый для того, чтобы исполнение её законов 
стало не только возможным, но и актуальным. Она отнюдь не 
однородна: среди упомянутых в ней законов выделяются запове­
ди, собственно законы, и постановления, и все они играют свою 
роль в общей системе. Заповедями (так переводится обычно на 
русский язык еврейское слово מצוה) называются обычно те нор­
мы Декалога, которые составляют неизменное ядро Торы, причём 
употребляться в этом своём значении слово מצוה начинает доста­
точно поздно, вероятно, не ранее IX в., когда появляется ранний, 
допленный текст Книги Второзакония (Втор 6:1; 11:1). Слово מצוה 
означает, собственно, волю или повеление; десять заповедей ис­
черпывающе описывают ту систему Божьих интенций, которая 
регулирует Его отношения со Своим народом в целом и с каждым 
отдельным человеком в частности. Закон же (которому соответ­
ствует евр. חוק) представляет собой проекцию этой Божьей интен­
ции на некую конкретную ситуацию, которая требует от желаю­
щего идти путём праведности принятия конкретного же решения, 
соответствующего Торе. Раввинистическая традиция не случай­
но говорит о двух началах Торы: одно из них связано с первой 
главой Книги Бытия, второе – с двадцатой главой Книги Исхода. 
Слово, которым творится мир, и заповедь, благодаря которой вы­
страиваются отношения человека с Богом, – две стороны одной и 
той же духовной реальности. Но слово, упомянутое в библейской 
поэме творения, – лишь инструмент; оно существует постольку, 
поскольку сам акт Божьего творения перестаёт быть единым, пре­
ломляясь во множестве актов, сообразно пространственно-вре­
менной структуре тварного мира («дням творения»). Изначально 
же, в вечности Божьей, существующей ещё до (или, вернее, над) 
«первого дня», акт этот остаётся единым, как всегда пребывает 
единой воля Божья, и потому Тора говорит нам о «Боге, изначаль­
но творящем небо и землю» (Быт 1:1), которые творятся в молча­
нии (никаких упоминаний о слове в первых двух стихах первой 



22	 Владимир Сорокин

главы Книги Бытия нет). В такой же цельности изначально пребы­
вает интенция, касающаяся человека и его отношений с Богом, су­
ществующая, как минимум, столько же, сколько существует сам 
человек, а задуманная, вероятно, ещё раньше. Раввинистическая 
традиция говорит нам о Торе, существующей до сотворения мира, 
и, если понимать Тору, как эту изначальную интенцию, как волю 
Божью относительно мира и человека, впоследствии преломив­
шуюся на множество творческих актов по отношению к природе 
и множество заповедей по отношению к человеку, в упомянутой 
традиции можно увидеть глубокий смысл. Слово Божье между 
тем находит своё воплощение в конкретных формах творения, 
когда дело касается природы, так же, как заповедь находит своё 
воплощение в конкретных законах (חוקים), из которых и состоят 
законодательные тексты Торы.

Однако для понимания природных процессов во всей их кон­
кретике требуется научное исследование; что же нужно для при­
менения закона в конкретной ситуации? Тора даёт ответ и на 
этот вопрос, указывая нам, помимо законов, ещё и на судебные 
постановления, по-еврейски называемые словом משפט. В Книге 
Второзакония вся логика того, что юрист назвал бы имплемента­
цией Декалога в конкретное законодательство, определяется вы­
ражением חוקים ומשפטים («законы и постановления» Синодального 
перевода, Втор 4:1,5,7; 5:1; 12:1). Законы, содержащиеся в законо­
дательных главах Книги Исхода (Исх гл. 21-23), также названы в 
этой книге משפטים, «постановлениями» (Исх 21:1). Такое внимание 
к судебному постановлению вообще свойственно прецедентному 
праву, одним из вариантов которого можно считать законодатель­
ство, предлагаемое Торой. Но было и иное: сама логика Торы тре­
бовала отношения к предлагаемым ею законам, как к прецеденту, 
а не как к незыблемому правилу. Тора дана была не только народу 
в целом, как законодательство, которому должна была соответст­
вовать жизнь общественная и государственная; она была дана так- 
же и отдельному человеку с тем, чтобы он мог выстроить в соот­
ветствии с ней свою собственную жизнь. Одно было неотделимо 
от другого: без единого основания для личной жизни конкретного  



	 Благая весть и живая Тора	 23

человека и для общественной и государственной жизни всего на­
рода о народе-общине пришлось бы забыть: вместо общины, в 
лучшем случае, удалось бы создать некий религиозный коллек­
тив, в котором жизнь отдельных людей или полностью исчезла  
бы, растворившись в коллективном «мы», или существовала бы,  
как нечто совершенно отдельное, как сугубо личное духовное 
пространство, с жизнью религиозного коллектива связанное лишь  
внешним, неизбежно – в такой ситуации – формальным, ритуа­
лом. 

Но применительно к своей собственной жизни каждый должен 
был до известной степени сам стать для себя судьёй, оцениваю­
щим собственные поступки и решения в соответствии с Торой. 
Тут уже мало было лишь внешнего, формального соблюдения не­
ких норм и правил, пусть и данных боговдохновенным законода­
телем; нужно было понять логику этого боговдохновенного зако­
нодателя, понять, что имел он в виду, предлагая эти нормы тем и 
тогда, кому и когда он их предложил. Нужно было не формальное 
исполнение и даже не простое воспроизведение Торы, нужна была 
её внутренняя актуализация, такая, которая сделала бы её приме­
нимой ко всякой ситуации во всякое время. Без взгляда на каждый 
предлагаемый Торой закон, как на прецедент, это совершенно не­
возможно.

Предполагаемый Торой подход к предлагаемым ею законода­
тельным нормам кажется исчерпывающим и пригодным на все 
случаи жизни: в основе всего заповеди, воспринимаемые, как 
внутренний императив, которые в конкретных жизненных ситуа­
циях дополняются законодательными нормами, могущими стать 
своего рода прецедентами, по аналогии применимыми для любых 
условий и для любого времени, включая наши дни. Но была в 
нём неполнота, обнаруживаемая, между прочим, уже теми требо- 
ваниями, которые заключает в себе Книга Второзакония. Так, 
книга эта требует, чтобы Тора была не просто законом, пусть и 
ставшим внутренним императивом, но чтобы она вошла в самое 
сердце человека, определяя каждый его поступок и всю его жизнь 
(Втор 6:6-9). На первый взгляд, эти строки требуют лишь, чтобы  



24	 Владимир Сорокин

Тора в жизни верующего еврея заменила собой все идолы и аму­
леты, во множестве окружавшие всякого древнего язычника, и 
чтобы все мысли верующего были сосредоточены на Торе. Но 
дело обстоит не так просто: ведь речь идёт о первой заповеди, 
исполненной до конца, «всем сердцем, всем существом и всеми 
силами» (Втор 6:4-5). Тут речь идёт уже не просто о памяти: ведь 
сердце на библейском языке – духовный центр человеческой лич­
ности, тот самый, где делается выбор и принимаются решения, и 
где определяется, чем будет человек перед Богом и перед людьми. 
Бог доносит до нас Свои интенции через заповеди; человеческие 
интенции определяются той системой ценностей и приоритетов, 
которые человек исповедует (разумеется, не на словах только, но 
и на деле; декларации в духовной жизни значат немного). «Где 
сокровище, там и сердце» – истина, известная задолго до прихо­
да Спасителя. А интенции, исходящие из человеческого сердца, 
определяют его сущность, качество его жизни, не только духов­
ной жизни, но и жизни вообще. Эта жизненная сила человека и 
называется еврейским словом נפש, которое на русский язык пере­
водят обычно, как «душа». Но душа в нашем понимании – как 
правило, начало личностное и более-менее устойчивое, в то вре­
мя, как נפש – скорее поток и процесс, чем структура; он даётся че­
ловеку при рождении, как энергия жизни, кипит или едва теплит­
ся в нём, пока человек жив, и покидает его, когда, завершив свой 
земной путь, живущий покидает мир живых и уходит в шеол, где 
от него остаётся тень, почти безжизненная, но сохраняющая некое 
бледное подобие прежней, земной жизни (так, по крайней мере, 
было до прихода в мир Христа). Интенсивность волевого усилия, 
целеустремлённость интенции и определяет качество жизни чело­
века. Одни говорят: человек есть то, что он ест; другие уверены: 
человек есть то, что он думает; и то и другое отчасти верно. Но в 
первую очередь человек есть то, чего и как он желает. Эта истина 
духовной жизни тоже была известна задолго до прихода Христа, 
притом известна многим аскетическим традициям. 

Так что же, если сердце человека и его жизнь будут опреде­
лять не его собственные желания, а заповеди Торы? Если его соб­



	 Благая весть и живая Тора	 25

ственные интенции станут единым целым с заповедями Божи­
ими? Тогда человек действительно полюбит Бога всем сердцем и 
всем существом, а там – и всеми силами: ведь соответствующее 
еврейское слово обозначает все силы, способности и возможности 
человека, всё, чем он может пользоваться в жизни. Если сердце и 
вся жизнь человека будут определяться заповедями, они непре­
менно начнут определять и его внешнюю жизнь. Человек подста­
вит шею под, по словам учёных раввинов эпохи Второго Храма, 
«лёгкое иго Торы». Тогда все оценки каждому совершённому по­
ступку, сделанному выбору и принятому решению такой человек 
будет давать не постфактум, когда об ошибках останется лишь 
сожалеть, а в грехах – только каяться; тогда человек этот научится 
проживать всякую ситуацию и всякое положение во всей их ду­
ховной и экзистенциальной полноте там и тогда, где и когда они 
произошли и случились, и принимать правильные решения не 
постфактум, а тогда, когда это важно и необходимо.

Но самое главное даже не в способности избежать греха и при­
нимать правильные решения, а в открывающейся возможности 
освящения, освящения такой мерой, какая немыслима ни в каком 
другом случае. Ведь и самый грех страшен не сам по себе, не по­
тому, что он аморален, и даже не потому, что его последствия ска­
зываются на ближнем (хотя и это нередко бывает ужасно). Страш­
на та стена, которую грех ставит между человеком и Богом. На 
языке Торы стена эта называется нечистотой, а сохранение чисто­
ты оказывается важнейшей задачей, не потому, что от осознания 
чистоты религиозный человек может иногда пережить чувство 
глубокого религиозного удовлетворения, а потому, что нечисто­
та мешает богообщению, мешает тому изменению человеческой 
природы, которое называется освящением и ради которого Бог яв­
ляет Себя миру всё в большей и большей полноте, вплоть до бого­
воплощения. И если со времён Моисея освящение было в жизни 
человека лишь эпизодом, пусть и эпизодом повторяющимся, то 
уже к IX в. до н.э. была осознана необходимость сохранять состо­
яние освящённости, как необходимое для полноценной духовной 
жизни. 



26	 Владимир Сорокин

Свидетельство тому – призыв Книги Левита, той её части, ко­
торую библеисты называют обычно Кодексом святости: будьте 
святы, потому что свят Я, Яхве, Бог ваш (Лев 19:1-2; 20:26). Слово 
прозвучало, но средства не были ещё готовы: вторая часть Книги 
Левита не предлагает ничего принципиально нового, ничего тако­
го, чего не было бы в первой её части. Задача была поставлена, но 
решение её лежало вне рамок традиционной религиозности. Яс­
нее и глубже всех из допленных пророков это понял Иеремия. Он 
был свидетелем религиозных реформ, проводимых Иосией. Он 
видел, как религия становилась политикой, национальной идео­
логией, бытовым укладом – словом, всем, чем угодно, кроме того, 
чем она должна была бы быть: средством, помогающим ищущим 
Бога идти путём праведности. Одни внешние реформы не при­
несли народу никаких духовных перемен: они лишь создали у не­
давних язычников, в одночасье ставших верующими яхвистами, 
ложное ощущение причастности настоящей духовной жизни. Но 
и оставить всё, как есть, пустить дело на самотёк было невозмож­
но: язычество есть язычество, это духовный тупик. Что же остава­
лось? Этот вопрос мучил Иеремию во всё время его пророческого 
служения. И тогда Бог показал Своему служителю путь: Он ска­
зал ему нечто очень важное о новом, мессианском союзе-завете, 
добавив, что подлинное духовное обновление возможно лишь в 
том случае, если заповеди Божии будут не только выбиты на кам­
не, но и написаны в сердце у каждого, ищущего пути праведности 
(Иерем 31:31-34).

Эти слова пророка были, как случается нередко, поняты и при­
няты далеко не сразу. Лишь после плена, уже в рамках и в контек­
сте раввинистической традиции эпохи Второго Храма, они были 
осмыслены, и с течением времени из них выросли два основопо­
лагающих для этой традиции понятия: внутренней Торы и живой 
Торы. Во времена расцвета раввинистической мысли времён Вто­
рого Храма Тора была уже написана и кодифицирована, пророче­
ская традиция завершилась редактурой и систематизацией (при 
активном участии Синагоги) наследия поздних пророков с после­
дующим созданием корпуса пророческих книг; раввинистическая 



	 Благая весть и живая Тора	 27

мысль получила своё отражение в хокмической литературе (пре­
жде всего, в тех сборниках афоризмов, из которых состоит Книга 
Притчей), а также в Книге Псалмов, что и неудивительно: ведь в  
послепленной синагогальной гимнографии, здесь представленной, 
не могли не отразиться основополагающие для духовной жизни 
Синагоги реалии. Типичным примером такого рода гимнографии 
можно считать Псалом 118 (119), целиком посвящённый теме Торы, 
Торы не столько внешней, сколько, в первую очередь, внутренней. 
Здесь с самого начала провозглашается цель пути и смысл жизни 
праведника: пребывание в Торе и сохранение чистоты (Пс 118:1). 
Тора – уже не просто закон, это путь, смыслом которого являет­
ся сохранение чистоты, как духовного и экзистенциального со­
стояния, делающего возможным непрерывное предстояние и по­
стоянное богообщение. Суть же пути праведности заключаются в 
том, чтобы суметь сохранить Божии законы (חוקים; в Синодальном 
переводе они названы здесь «уставами»; Пс 118:5): тогда о запо­
ведях (מצות) ищущий праведного пути будет думать без смущения 
(Пс 118:6). Здесь «законы» становятся уже конкретными решения­
ми, принятыми в конкретной ситуации в соответствии с данными 
Богом заповедями. Человек, научившийся принимать правильные 
(соответствующие заповедям) решения в любой ситуации, может 
стоять перед Богом и не бояться угрызений совести: безгрешным 
он, конечно, не станет, но и сознательно совершённых или допу­
щенных по небрежности и легкомыслию грехов за ним числиться 
не будет. Такой человек с чистой совестью сможет сказать себе и 
Богу: я сделал всё, что мог, остальное не в моих силах, избавиться 
от греха полностью я не в состоянии. Неслучайно автор псалма 
просит Бога научить его, в первую очередь, именно соблюдать 
Его законы: ради этого он обращается к слову Божию; под ним 
здесь понимается уже не пророческое откровение, а текст Торы, 
который ищущему праведного пути совершенно необходимо на­
учиться воспринимать, как руководство для принятия решения в 
конкретных жизненных ситуациях (Пс 118:15-16). Мгновенно это­
му не научиться: тут мало одного откровения, тут нужна серьёз­
ная, систематическая и целенаправленная духовная работа, как  



28	 Владимир Сорокин

с текстом Торы, так и с собственным сердцем, работа, которая не­
возможна без участия Божия. Но если не отступаться, не бросать 
начатого и быть последовательным в своих духовных усилиях, – 
ищущий праведного пути, в конце концов, находит искомое: он 
становится хранителем слова Божия, хранителем той Торы, кото­
рую искал – не свитка, а слова, живущего в сердце и оттуда опре­
деляющего всю жизнь праведника (Пс 118:17). Не случайно автор 
псалма просит «вразумить» его (Пс  118:34): если Бог не дарует 
ему понимания происходящего, умения видеть вещи и ситуации 
такими, какие они есть, а не такими, какими кажутся, о понима­
нии законов Божиих говорить не придётся. Соответствующее ев­
рейское слово בינה означает, собственно, понимание, как именно 
различение понятий, делающее реальность ясной и отчётливой 
настолько, что соотнести происходящее с заповедями Божиими и 
с требованиями Его закона становится лишь вопросом нравствен­
ного выбора и духовного усилия. Не случайно «разум» в хокми­
ческих текстах так часто оказывается рядом с мудростью, как её 
неотъемлемый элемент (Притч 5:1; 8:1; употреблённое здесь евр. 
­обозначает разум как, в первую очередь, способность раз תבונה
личения понятий и их оценки, будучи однокоренным с упоминае­
мым выше евр. בינה): ведь мудрость в послепленный период – уже 
не просто практический навык или умение управлять и выстра­
ивать отношения с людьми, как было до плена, а, прежде всего, 
искусство праведности, навык праведной жизни, достигающийся 
постоянными усилиями того рода, о которых говорилось выше.

Где же и как должен был завершиться путь праведника? Ответ 
на этот вопрос можно найти в другом псалме, которым открыва­
ется Книга Псалмов, – в Псалме 1. Как во многих других псалмах, 
как и в самой Торе, здесь противопоставлены друг другу правед­
ник и нечестивый, путь праведности и путь греха, путь жизни и 
путь смерти. Тора здесь становится духовным стержнем, помога­
ющим идущему путём праведности избегать участия в делах не­
честивых, которые с пути праведности, если только им отдаться, 
сбивают легко и быстро (Пс 1:1-2). Противопоставление правед­
ника нечестивому имеет смысл более глубокий, чем может пока­



	 Благая весть и живая Тора	 29

заться на первый взгляд. Еврейское слово, переводимое обычно 
на русский язык, как «нечестивый» или «нечестивец», означает, 
собственно, «насмехающийся» или «издевающийся». Речь идёт не  
о насмешках над праведником, и даже не о кощунстве или бого­
хульстве, запрещённых третьей заповедью. Речь идёт о том ци­
низме, который становится духовным и жизненным выбором 
человека, не желающего признавать ничего святого и ничего свя­
щенного. Циник может внешне вести себя вполне пристойно, он 
может быть даже, по-своему, религиозен, если признает религию 
для себя полезной: ведь собственная польза – его единственный 
критерий. Но он не в состоянии признать кого бы то ни было, будь 
то Бог или человек, высшим себя, хотя и может изобразить такое 
признание, если это окажется для него выгодным. Такой человек – 
насмешник по жизни, насмешка – его духовный и экзистенциаль­
ный выбор, и выбор этот не оставляет ему шансов: ведь насмешка 
надо всем – духовный тупик, путь в никуда, в конце концов разру­
шающий человека и оставляющий от него лишь пустую оболочку, 
шелуху, уносимую ветром (Пс 1:4). И на Суде уже не Бог судит 
такого человека, а человек сам свидетельствует против себя тем, 
что не может встать перед Богом (Пс 1:5): для того, чтобы встать, 
нужна внутренняя опора, нужен тот, образно говоря, духовный 
скелет, которым и является внутренняя Тора для человека. Нече­
стивец же сам лишает себя этой опоры: его всеразъедающий ци­
низм просто не позволяет ей сформироваться. Путь праведника 
Богу известен не потому, что праведник безгрешен, а нечестивец 
погряз во грехах; путь праведника известен Богу потому, что в 
сердце и в жизни праведника Богу есть место, чего не скажешь о 
жизни и сердце нечестивого. Потому и исчезает путь нечестивца в 
бесконечной пустоте, где нет места присутствию Божию (Пс 1:6). 
А вот путь праведного завершается… где же? В благословенном 
Богом оазисе посреди пустыни (Пс 1:3)? Можно сказать и так: Бог 
находит праведнику место, где он может отдохнуть, когда ему 
бывает нужен отдых. Но такой оазис в пустыне становится в по­
слепленный период также и символом мессианского Царства, о 
котором столько говорили пророки. Там, в Царстве, и завершается 



30	 Владимир Сорокин

путь праведника. Он и не мог бы завершиться раньше: ведь то 
слово, которым Бог творит мир и которое Он открывает челове­
ку, как Свою Тору, находит себе полное выражение и воплощение 
лишь в личности Мессии и в мессианском Царстве. До прихода 
Мессии и до полного торжества Царства рано говорить ещё и о 
торжестве праведника. Так провозвестие свободы, звучащее в пер- 
вой заповеди, становится в конце пути вестью о Мессии и о Цар­
стве, ожидающем каждого, кто пройдёт обозначенный Торой путь 
праведности до конца.

Детоводитель ко Христу

В контексте всего сказанного слова Спасителя о том, что Он 
пришёл не для того, чтобы разрушить Тору, а для того, чтобы до­
вести её до полноты (Мф 5:17; греч. οὐκ ἦλθον καταλῦσαι ἀλλὰ 
πληρῶσαι), звучат уже совсем не так, как обычно понимает их 
сегодня большинство христиан. Довести до полноты – не означа­
ет оставить в прошлом; скорее это может означать необходимость 
явления полноты Торы миру, той самой полноты, которую пред­
полагал раввинистический идеал живой Торы. Идеал этот и был 
воплощением полноты праведности, которой искали многие, но 
которой никто не мог достичь. Причины же невозможности её об­
ретения исчерпывающе описал в своих посланиях апостол Павел: 
Тора для падшего человека – духовный инструмент, применение 
которого неизбежно выявляет его греховность (Рим 7:7). Но сама 
по себе, как норма, рассматриваемая отдельно от своего Источ­
ника, Тора не может изменить человеческой природы. Она указы­
вает человеку путь праведности, которого падший человек не в 
состоянии пройти до конца, потому, что грех, отравляющий чело­
веческую природу, убивает идущего буквально на каждом шагу. 
Павел образно описывает это так: когда я хотел следовать Торе, 
мой грех воспользовался заповедью, как орудием для того, чтобы 
обманом убить меня (ἡ γὰρ ἁμαρτία ἀφορμὴν λαβοῦσα διὰ τῆς 
ἐντολῆς ἐξηπάτησέν με καὶ δἰ  αὐτῆς ἀπέκτεινεν; Синодальный 
перевод предлагает вариант «взяв повод от заповеди, обольстил 



	 Благая весть и живая Тора	 31

меня и умертвил ею», Рим 7:9-11). Апостол прекрасно понимает 
ту духовную драму, которую переживает всякий ищущий пра­
ведной жизни и стремящийся идти путём праведности: жить при­
ходится буквально на разрыв – воля требует следования Торе, а 
падшая природа тянет в противоположную сторону (Рим 7:12-19). 
Внутренняя Тора, определяющая то, что Павел называет «внут­
ренним человеком», не может изменить жизнь ищущего правед­
ности до конца: этому мешает грех, гнездящийся в человеческой 
природе и укоренённый в ней настолько глубоко, что без полного 
её преображения живой Торой человек не станет, какие бы уси­
лия к тому он ни прилагал (Рим 7:20-24). Говоря о Торе, апостол 
не случайно различает, с одной стороны, Тору «дыхания жизни 
во Христе Иисусе» (νόμος τοῦ πνεύματος τῆς ζωῆς ἐν Χριστῷ 
Ἰησοῦ), а с другой – Тору «греха и смерти» (νόμος τῆς ἁμαρτίας 
καὶ τοῦ θανάτου) (Рим 8:2). Он понимает то, что, вероятно, пони­
мали и некоторые его современники: до тех пор, пока человек не 
стал живой Торой, внутренняя Тора остаётся для него не столько 
источником жизни, сколько смертоносным орудием, убивающим 
его постольку, поскольку он пытается противостоять собственно­
му греху. И лишь приход Мессии, явившего миру живую Тору, 
единственным примером которой оказывается Он Сам, открыл 
возможность новой жизни каждому, кто ищет полноты праведно­
сти. Тора в греховном теле оказывается бессильной, и тогда при­
говор греху, по свидетельству апостола, выносит Сам Христос, 
придя в мир в теле, внешне подобном греховному человеческому 
телу (Рим 8:3). И сделал Он это с тем, чтобы праведность, заклю­
чаемая Торой, могла быть явлена в полноте каждым из нас (ἵνα 
τὸ δικαίωμα τοῦ νόμου πληρωθῇ ἐν ἡμῖν, Рим 8:4). Иначе гово­
ря, каждый христианин призван, подобно своему Учителю, стать 
живой Торой и явить её полноту миру. По-видимому, именно так 
понимал Павел слова Спасителя о том, что Он пришёл довести 
Тору до полноты, а также Его призыв к Своим последователям 
быть «совершенными, как небесный Отец» (Мф 5:48). При этом 
апостол прекрасно понимает разницу между Торой внешней и То­
рой внутренней. Он не случайно различает собственно Тору, то,  



32	 Владимир Сорокин

что он называет «делами Торы» («дела закона» Синодального пе­
ревода), и праведность веры. Тора внешняя, хотя и дана Богом, 
сама по себе не содержит той полноты жизни Царства, которую 
Бог обещал Своему народу с самого начала и которая вошла в мир 
через Иисуса Христа (Гал 3:6-8, 19-22). 

Внешняя Тора, понимаемая, прежде всего, как данный Богом 
и требующий неукоснительного исполнения закон, оказывается 
для падшего человека неисполнимой: она дробится на множество 
«дел Торы», которые мы назвали бы религиозными обязанностя­
ми и которые не могут изменить человека: ведь для того, чтобы 
измениться, человек должен был бы неукоснительно исполнять 
все эти обязанности, а их становилось бы тем больше, чем больше 
человек стремился бы к полноте праведности. Перед нами духов­
ный аналог известной проблемы квадратуры круга: как много­
угольник никогда не бывает тождествен окружности, даже в том 
случае, когда число его углов стремится к бесконечности, так и 
множество исполненных человеком и вытекающих из Божьего за­
кона религиозных обязанностей и предписаний не тождественно 
тому новому качеству, которого требует живая Тора, даже если бы  
человек мог исполнять такие обязанности в количестве, прибли­
жающемся к бесконечному. Внешняя Тора, если ограничиться 
только ею одной, никогда не приведёт человека к полноте правед­
ной жизни; наоборот, человек парадоксальным образом окажется 
тем дальше от цели, чем больше религиозных обязанностей он на  
себя возьмёт: ведь их число действительно стремится к бесконеч­
ности, и чем больше человек на себя берёт, тем заметнее стано­
вится разрыв. Пытаясь исполнить Тору таким способом, человек  
оказывается, образно говоря, на её духовной периферии, где удер­
жаться невозможно так же, как невозможно удержаться на внешней 
поверхности с огромной скоростью вращающейся сферы: что-то  
неизбежно окажется нарушено, и человек окажется вне прост­
ранства Торы, а значит, по слову апостола, «под клятвой», т.е. 
под проклятием, грозящим всякому её нарушителю (Гал 3:9-10). 
Единственный способ не утратить Тору – двинуться с поверхно­
сти вглубь, где качество духовной жизни определяется не количе­



	 Благая весть и живая Тора	 33

ством исполненных религиозных обязанностей, а верой, точнее, 
верностью человека Богу и доверием к Нему (Гал 3:11). Правед­
ность и заключена в вере, в верности и доверии, в тех отношени­
ях, которые связывают человека с Богом; Тора же – лишь средство 
для того, чтобы такие отношения установить; сама по себе она 
бессильна сделать человека праведником, но, следуя ей, можно 
обрести тот навык праведной жизни, без которого поддерживать 
отношения с Богом будет проблематично (Гал 3:11-12; «исполня­
ет» Синодального перевода означает, собственно, «практикует», 
судя по смыслу соответствующего греческого слова). Понятая так,  
Тора действительно становится для человека тем провожатым, ко­
торый указывает ищущему дорогу ко Христу.

Где же в таком случае тот предел, перейдя который, мы пере­
стаём нуждаться в Торе? И есть ли он? Павел распространяет дей­
ствие Торы, написанной в сердце, на язычников, которые, не зная 
писаной Торы, всё же соблюдают её заповеди, о которых язычни­
кам напоминает голос совести (Рим 2:12-16). Тем самым апостол 
свидетельствует о Торе уже не только как о данном Богом Своему 
народу законе, но и как об универсальном принципе, как о том, 
что можно было бы назвать алгоритмом духовной жизни челове­
ка, определённого для него Богом в момент сотворения человека, 
а может быть, и ещё раньше. Эта, как можно было бы её назвать, 
«естественная» Тора, пребывающая в сердце каждого и напоми­
нающая о себе голосом совести, заставляет посмотреть на Тору, 
данную Моисею, как на важнейшую, но не единственную состав­
ляющую Торы в том её более широком контексте, который пред­
ставлен посланиями Павла. Богоизбранность еврейского народа 
становится теперь не столько правом, сколько ответственностью, 
ответственностью за вверенное откровение и за свидетельство о 
нём миру (Рим 3:1-4). В полноте же Тора раскрывается в личности 
Мессии, Который и являет Собой её полноту и завершение, от­
крытые каждому верному, которому таким образом открывается 
и полнота праведности (Рим 10:4; греч. τέλος νόμου Χριστὸς εἰς 
δικαιοσύνην παντὶ τῷ πιστεύοντι). Но если она находит свою пол­
ноту во Христе, значит, она имеет отношение и к тому дыханию  



34	 Владимир Сорокин

Божию, которым пронизано Царство: не случайно же упоминает  
апостол «Тору дыхания жизни во Христе Иисусе», о которой мы 
говорили выше. Какую же роль играет Тора в жизни Царства? В 
контексте традиционного, приписываемого Павлу, противопо­
ставления закона и любви, или закона и благодати, может пока­
заться, что для Царства Тора неактуальна. Мы, однако, уже ви­
дели, что дело обстоит не так просто: ведь тот же Павел различает 
разные виды Торы, из которых одни можно считать лишь эле­
ментом вполне конкретной религиозной традиции, другие же –  
духовной реальностью, которая, по определению, выше всякой 
религии. Конечно, Тора, как инструмент самопознания (вернее, 
познания собственной греховности) и борьбы с грехом в себе для 
Царства не актуальна. Но только ли в этом её значение? Во Хрис­
те греха нет; что же означает, что Он являет миру живую Тору? 
Быть может, живая Тора, Тора, доведённая до полноты, перестаёт 
быть собой? Ответом на этот вопрос может быть заповедь любви, 
которую Иисус называет «новой» (Ин 13:34). Что же в ней ново­
го, если призыв любить Бога «всем сердцем, всей душой и всем 
разумением» был уже известен до прихода Христа в мир так же 
хорошо, как и призыв «любить ближнего, как самого себя»? Но­
вым можно считать изменившийся контекст: теперь призыв этот 
звучит, как норма жизни Царства. Царство – не только дыхание 
Божие, которое составляет его основу, это ещё и среда любви, вне 
которой в Царстве невозможно никакое общение. Прежде любовь 
(по крайней мере, та любовь, которую имеют в виду авторы биб­
лейских книг) была, в первую очередь, отношением; теперь она 
становится той средой, внутри которой складываются и развива­
ются все отношения между людьми, живущими в Царстве. Лю­
бовь – в известном смысле, природа Царства, или, точнее, она есть 
то, что в Царстве заменяет природу, по крайней мере, ту психи­
ческую среду, внутри которой складываются и развиваются все 
межчеловеческие отношения нашего непреображённого мира. А 
любовь, в отличие от непреображённой природы, вся определяет­
ся отношениями и на них основывается. Царство и есть, в сущно­
сти, система отношений: отношений его обитателей между собой, 



	 Благая весть и живая Тора	 35

их отношений с Богом и со Христом, наконец, отношений Христа 
с Его небесным Отцом, как духовной основы Царства. Тора же и  
есть не что иное, как алгоритм, определяющий динамику таких 
отношений, и в этом своём качестве для жизни в Царстве она 
нужна не меньше, чем для жизни в нашем уже преображающемся, 
но ещё не преображённом до конца, мире. Потому Спаситель и го­
ворит об обязательности внутренней Торы для каждого ищущего 
Царства: ненавидящий – уже убийца, вожделеющий – уже раз­
вратник (Мф 5:21-22, 27-28). Прежде внутренняя Тора была хоть и 
желательным, но не прямо необходимым путём; теперь без неё не 
обойтись: жизнь в Царстве без неё невозможна, как невозможно 
без неё и следование за Христом.

Как видно, для первого (а возможно, и второго) поколения хри­
стиан благая весть о приходе Мессии была неотделима от вести 
о явленной этим Мессией миру образце живой Торы. Каждому, 
кто готов был довериться воскресшему Христу, открывалось Цар­
ство, а вместе с тем – и возможность самому стать живой Торой, 
возможность, которой надо было воспользоваться непременно, 
потому, что иначе приобщиться к жизни Царства во всей её пол­
ноте было невозможно. 

Между тем, несомненным является тот факт, что уже в III или  
даже во II в. Церковь фактически утратила традицию, связанную 
с пониманием пути христианской праведности, как пути обрете­
ния внутренней Торы и превращения ищущего Царства в живую 
Тору. Когда же и почему это произошло? Ответить на второй во­
прос в данном случае проще, чем на первый. Историческим рубе­
жом оказался 70 г., положивший конец прежней Иудее, а вместе с 
ней – Иерусалиму и Храму. Синагога и Церковь разошлись окон­
чательно, теперь их больше ничто не объединяло, кроме общего  
наследия в виде предшествующей традиции, которую, однако, они  
понимали далеко не одинаково. В Церковь уже в 90-е гг. I в. устре­
милось новое поколение язычников, не такое, разумеется, много­
численное, как триста лет спустя, но не прошедшее, подобно 
«язычникам» двух первых христианских поколений, синагогаль­
ной школы и не ощущавшее в ней нужды на фоне изменившейся 



36	 Владимир Сорокин

ситуации. Катастрофа 70  г. была самым настоящим тектониче­
ским сдвигом, не только историческим, но и духовным. Карди­
нально менялись формы церковной жизни, не менее кардинально 
менялось и её наполнение, литургическое и аскетическое. Так, 
к примеру, соединение в едином богослужении литургии слова, 
восходящей к синагогальному богослужению, и литургии тела и 
крови, восходящей к домашней ритуальной трапезе иудео-хрис­
тианского периода, было, по существу, настоящей литургической 
революцией II в., при том, что сегодня совершенно невозможно 
сказать, была ли она воспринята языко-христианами этой эпохи, 
как таковая. Вероятно, ещё менее заметной была другая револю­
ция: революция в восприятии Церковью Торы, связанная с при­
нятием Церковью Декалога, как обязательной для себя нормы. 
Прежде, в первохристианскую эпоху, Декалог, так же, как и Тора 
в целом, был в Церкви обязателен лишь для иудео-христиан; язы­
ко-христианам было достаточно заповедей ноахитов, тех, которые 
Синагога традиционно рекомендовала язычникам (а таковыми 
считались все, не принадлежавшие к Синагоге), веровавшим в Еди­
ного. От таких верующих «язычников» требовалось соблюдение 
первой заповеди, а также второй части Декалога; из ритуальных 
же предписаний им предлагался лишь отказ от употребления в 
пищу падали. Именно такой вариант Торы и предлагает первохри­
стианская Церковь языко-христианам (Деян 21:25; под «кровью»  
здесь подразумевается кровопролитие, а падаль названа «удав­
лениной»). Такое решение было безусловной победой Павла, 
который был уверен, что Церковь – тело Христово, а не земное 
продолжение Синагоги, и в неё можно войти, не становясь пред­
варительно иудеем. Между тем, не позднее конца II  в. Церковь 
уже полностью пересмотрела решение апостольского собора, со­
чтя обязательными для себя все десять заповедей, а не только те, 
которые считались таковыми для ноахитов и, соответственно, для 
языко-христиан. Вероятно, одновременно с этим или вскоре пос­
ле этого она приняла и всю Тору в целом, как обязательную для 
себя норму, что было, по сути, переменой не менее кардинальной, 
чем новая литургическая практика. Похоже, однако, что для боль­



	 Благая весть и живая Тора	 37

шинства церковных людей всё произошло совершенно незаметно: 
они просто не заметили ничего особенного, не придали значения 
происходящему. Так могло случиться лишь в одном случае: если 
бы в те времена, когда происходили упомянутые кардинальные 
изменения, иудео-христианская традиция оказалась бы для их со­
временников или абсолютно чуждой, или вовсе неизвестной. Оче­
видно, так оно и было: после 70 г. иудео-христианство, сохраняв­
шееся в Палестине, вероятно, до V или VI в., а быть может, и до 
самого арабского завоевания, оказалось на периферии церковной 
жизни. Церковь утратила иудео-христианство, а вместе с ним и 
Тору – не как текст, а как традицию, с этим текстом связанную. В 
свою очередь, утрата связанной с Торой традиции повлекла за со­
бой печальные для церковной жизни последствия. Одним из них 
была потеря заключённой в Торе аскетической культуры. Замена 
ей нашлась в монашеской среде, однако нельзя не признать, что 
монашеская аскеза, даже адаптированная для мирского употреб­
ления, всё же не слишком подходит для мирской (особенно го­
родской) жизни. Уже самый факт, что под аскезой на протяжении 
довольно продолжительного исторического периода понимали  
(а кое-где понимают и сегодня), в первую очередь, самоограниче­
ние, а иногда и прямо умерщвление плоти, говорит о многом. Путь, 
предлагаемый Торой, никогда не предполагал ничего подобного: 
он требовал от человека, прежде всего, духовного выстраивания 
собственной жизни, внутренней и внешней, обретения того ду­
ховного стержня, который называется внутренней Торой и без 
которого такое выстраивание оказывается совершенно невозмож­
ным. Отсутствие же полноценной аскетической жизни подрывало 
и жизнь собственно духовную, включая богообщение через ли­
тургию и таинства. Обрядоверие и магизм, на которые сегодня 
слышно столько жалоб в православной среде, являются таким же  
естественным порождением отсутствия полноценной аскетиче­
ской традиции, как и те законничество и сухой морализм, на ко­
торые жалуются в среде протестантской. 

Не менее серьёзной проблемой стало и то, что, утратив То- 
ру, Церковь оказалась не в состоянии предложить обществу  



38	 Владимир Сорокин

социально-политической программы, основанной на библейских 
ценностях. Евангелие изначально было дано Церкви, и только ей; 
евангельские нормы – это нормы жизни Царства, и применимы 
они только там. Христиане, как жители Царства, могут и должны 
им следовать; но нельзя требовать этого от жителей «мира сего». 
Между тем, Тора была дана для жизни в непреображённом ещё 
мире, хотя и в соответствии с Божьими заповедями. Она годится 
не только для того, чтобы основать на ней жизнь отдельного чело­
века, но также и для того, чтобы основать на ней общественную 
и государственную жизнь целого народа, если только сам народ 
этого захочет. Между тем, Церковь не смогла предложить тем на­
родам, которые пробуждались к исторической жизни под её ру­
ководством (как то было, к примеру, в Западной Европе), ничего, 
кроме дурно понятой иерократии. Неудивительно, что несколько 
веков такой иерократии подорвали духовный авторитет церков­
ных структур настолько, что спустя эти века западноевропейское 
общество не желало уже и слышать ни о чём, кроме светского, 
вполне гуманистического, а значит, языческого, общественного 
устройства. И даже библейское возрождение, связанное с Рефор­
мацией, не изменило общей картины: об иудео-христианской тра­
диции со всем её богатством Церковь забыла надолго. Интерес к 
ней появился лишь в начале XX в., прежде всего, в связи с необхо­
димостью изучения историко-культурного контекста новозавет­
ных книг. Но библеисты XX в. лишь приблизились к осмыслению 
проблемы возвращения Торы во всей её полноте в христианскую 
жизнь. Само же это возвращение – дело будущего. Хотелось бы 
надеяться, – не слишком отдалённого.

Москва, апрель 2012 г.



Алексей Сомов 

Алексей Борисович Сомов родился 13 апреля 1971 г. в Москве. 
В 1993 г. окончил Государственную Академию Нефти и Газа в Мос- 
кве. В 2004 г. окончил Свято-Филаретовский институт (СФИ) со 
степенью магистра теологии, а в 2007–2008  гг. учился в Прин-
стонской богословской семинарии (Princeton Theological Seminary, 
Princeton, NJ, USA) и получил степень магистра теологии (Th.M.). 
Ведущий сотрудник отдела переводов Института перевода Биб
лии, преподаватель Нового Завета в СФИ и в некоторых других 
учебных заведениях, аспирант (graduate student) на кафедре Но-
вого Завета факультета теологии (De Graduate School van de 
faculteit der Godgeleerdheid) в Vrije Universiteit Amsterdam (VU).

Занимается проблемами интерпретации Нового Завета в кон
тексте иудейской и эллинистической литературы, исследованием 
ветхозаветных апокрифических (ветхозаветных псевдоэпигра
фов), кумранских и раввинистических текстов, а также исполь-
зованием методов когнитивной лингвистики в интерпретации 
библейских текстов и вопросами перевода Библии.

Автор нескольких публикаций в различных журналах и сборни
ках, а также ряда статей по библейской и околобиблейской те-
матике в Православной, Католической и Большой Российской эн-
циклопедиях.

«В пустыне приготовьте путь Господу» 
(Ис 40:3): 

путь к обóжению в Иудейской пустыне

В православном христианском богословии обόжение (от греч. 
«теозис») человека считается одной из главных целей христиан­
ской жизни. Человек, будучи создан по образу и подобию Божь­
ему (Быт 1:26), получил этот образ как дар, которым среди всего 
творения наделен только он, а подобия он призван достичь. Цер­
ковь понимает обόжение как благодатное соединение человека с 



40	 Алексей Сомов

Богом, когда божественное пронизывает и преображает челове­
ческое существо и дарует ему бессмертие. По слову свт. Феофана 
Затворника, «богообщение и боговселение – последняя цель ис­
кания духа человеческого, когда он бывает в Боге, и Бог в нем» 
(Путь ко спасению,  III.4б). Такое понимание обόжения связано, 
прежде всего, со святоотеческим богословием, в частности с идея­
ми свв. Василия Великого, Григория Богослова, Иоанна Дамас­
кина и Григория Паламы. На первый взгляд может казаться, что 
его истоки имеют мало отношения к библейской традиции, но 
скорее соотносятся с распространенной в эллинистической куль­
туре идее «апофеозиса». Согласно этой идее, некоторые люди, к 
которым относили мифологических героев (например, Ганимед и 
Ахиллес у Гомера), а позже некоторых правителей и императоров 
(так случилось с Александром Македонским, Юлием Цезарем, 
Августом и Клавдием), получали статус богов и были перенесе­
ны из этого мира в божественную реальность, где обрели физиче­
ское бессмертие. Однако, судя по всему, христианское учение об 
обόжении имеет своим началом именно иудейскую среду, форми­
ровавшуюся под влиянием Библии и разного рода околобиблей­
ской литературы. Именно в этих текстах мы можем встретить то, 
что можно было бы назвать своего рода «предтечей» христиан­
ской идеи обόжения, хотя использовавшаяся там терминология 
часто отличается как от разработок христианских богословов, так 
и от привычных представлений об антропологии. Среди самых из­
вестных библейских и околобиблейских образов обόжения можно 
было бы упомянуть сияние лица Моисея во время схождения с 
горы Синай (Исх 34:30), взятие пророка Илии на небо в огненной 
колеснице (4 Цар 2:11) и восхождение Еноха на небеса к престолу 
Господа, а затем его прославление и последующее преображение 
в небесное существо (1-3 Книги Еноха) 1. Мы же попробуем рас­
сказать еще об одной ветви этой традиции, следы которой можно 

1 В самом событии Преображения Иисуса Христа, когда Его лицо 
«просияло… как солнце, одежды же Его сделались белыми, как свет» 
(Мф  17:2), можно увидеть исполнение чаяний иудейских мистиков и 
учителей. Более того, двое из них, Моисей и Илия, сами присутствовали 
на горе Фавор (Мф 17:3).



	 «В пустыне приготовьте путь Господу»...	 41

найти в текстах, найденных в Иудейской пустыне неподалеку от 
северо-западного побережья Мертвого моря в районе Вади-Кум­
ран. Далее мы попытаемся показать, как эти идеи нашли свое от­
ражение и исполнение в Новом Завете.

В середине II-го века до Р.Х. группа ревностных и благочести­
вых священников и левитов во главе со своим лидером – Правед­
ным Учителем2 – вышла из Иерусалима в Иудейскую пустыню, 
чтобы основать на развалинах старинного форта на территории 
Хирбет-Кумрана («развалинах Кумрана») поселение и жить вме­
сте, служа Богу Израиля. Их община, которую в современной нау­
ке называют кумранской, жила там с небольшими перерывами 
вплоть до конца 60-х годов. по  Р.Х. Что заставило их покинуть 
Святой город, как тогда называли Иерусалим, и Храм – самое свя­
тое место в Израиле? Что они искали в пустыне? 

Время, когда кумраниты (как иногда называют членов этой 
группы) вышли в пустыню, было отнюдь не безоблачным для 
развивавшегося иудаизма. Оно было ознаменовано горячими 
спорами между различными иерусалимскими священническими 
группировками относительно того, кто может претендовать на 
первосвященство, как правильно поддерживать требования хра­
мовой чистоты, а также как вернее толковать Св. Писание. Судя 
по всему, кумраниты принадлежали к одной из таких противобор­
ствующих группировок. Они порвали с верхушкой иерусалим­
ского священства и храмовым культом, а затем и отделились от 
остального Израиля, провозгласив себя истинным Израилем, свя­
щенным остатком. Большое влияние на них оказало пророчество 
из Книги Исайи: «Глас вопиющего: в пустыне приготовьте путь 
Господу, прямыми сделайте в степи стези Богу нашему» (Ис 40:3). 
Мы привыкли видеть в этом стихе указание на Иоанна Крестите­
ля, приводимое в синоптических Евангелиях, где оно относится 
к началу его служения. Однако в древнем тексте Библии знаков 
препинания не было, поэтому этот стих толковали по-разному. 
Кумраниты восприняли его именно как призыв выйти из Иеру­
салима, ставшего, по их мнению, нечистым и подвергшимся вли­

2 Иногда его называют Учителем Праведности.



42	 Алексей Сомов

янию эллинистических идей, в пустыню, чтобы там исправлять 
свою жизнь, пребывать в святости и ожидать пришествия Господа. 
Там они осознали свою общину как живой духовный храм Божий 
и перенесли на свою повседневную жизнь и совместную трапезу 
требования храмовой чистоты3. Теперь предписания, требовав­
шиеся от священников, относились к самой общине. Для этого 
было необходимо постоянное очищение и освящение ее членов 
и самого местожительства. Чтобы поддерживать святость своего 
живого храма, кумраниты разработали систему проверки истин­
ной природы каждого члена общины, так как согласно Уставу их 
общины, считали, что человечество разделено на сынов Света и 
сынов Тьмы, и в каждом человеке присутствуют одновременно 
Дух Истины и Дух Лжи (1QS III.13–26). Святость общины была 
для них условием реального присутствия Бога, поэтому они ста­
рались не допустить осквернения их живого храма и практически 
отождествляли нечистоту и грех, поэтому наличие грешника в 
общине делало ее нечистой. Проверка начиналась перед вступле­
нием в общину, а затем повторялась ежегодно. 

Более того, кумраниты сравнивали свою чистоту с чистотой 
ангелов и верили в то, что эти небесные существа присутствуют 
среди них, особенно во время богослужения. Само присутствие 
Божье они ощущали как присутствие ангелов, о чем и писали в 
так называемом Тексте двух столбцов: «ангелы святости, которые 
посреди их собрания» (1QSa II.8b–9). Таким образом, кумраниты 
рассматривали свою общинную жизнь как место встречи земного 
и небесного, как бы «дом Божий» из видения Иакова о небесной 
лестнице, по которой ангелы восходят на небеса и нисходят на 
землю (Быт 28:11–17) 4. Общение с ангелами они видели отнюдь не 

3 Впрочем, среди кумранитов существовала и идея создания нового, 
идеального храма, как это видно из так называемого Храмового свитка 
(1QTs).

4 В израильской религии явление ангелов часто ассоциировалось с 
Божьим присутствием или деянием, а также и с исполнением воли Бо­
жьей для человечества и мира.



	 «В пустыне приготовьте путь Господу»...	 43

фигурально, а как своего рода реальное сотрудничество. Они раз­
деляли распространенные в то время представления о существо­
вании небесного храма, где служат ангелы, которые становятся 
еще и ходатаями за человечество перед небесным престолом. По­
этому они служили Богу вместе с ангелами за богослужением в 
своем храме, который, как они верили, связан с храмом небесным. 
Кроме того, они готовили себя к участию в последней битве со 
злом в конце времен. Согласно так называемому Свитку войны, в 
этой битве они должны воевать на стороне сынов Света вместе с 
ангелами против сынов Тьмы, действующих совместно с армией 
Велиара (1QM VII.7–9).

Каждый член кумранской общины был обязан соблюдать тре­
бования ритуальной и нравственной чистоты и святости, однако 
первосвященникам, священникам, и левитам, которые составляли 
ее ядро, была отведена особая роль. Так, некоторые из сохранив­
шихся кумранских текстов рассказывают об особом положении 
первосвященника в общине, поскольку он должен был быть «со­
вершенной жемчужиной в среде святых» (1QSb 3:26).

Это возвышение священства иногда предстает совершенно не­
ожиданно: священник не только выше по статусу в общине, но 
сравним с Ангелом Присутствия Божьего. Это происходит в тот 
момент, когда он благословляет членов общины так, как это запо­
ведано в Книге Чисел (Числ 6:24–26). Когда священник произносит 
слова: «да призрит на тебя Господь светлым лицем Своим» (Числ 
6:25), он становится светом миру, освещающим членов общины, и 
представителем Господа – Ангелом Присутствия (1QSb IV.23–28). 

В одном из кумранских гимнов, посвященном благодарению 
за помощь Божью во время бедствия, его автор говорит о том, что 
Бог излил на него Духа Святого, не отверг от завета с Господом 
(1QHa XV.6–8), возвысил его над врагами, спас (XV.22–23) и освя­
тил его ослепительным («семикратным») светом Божьей славы: 
«Я сияю семикратным светом, светом, которым ты установил 
Твою славу» (XV.24). В этом тексте возвышение и прославление 
праведника описано как восхождение на небеса и освящение све­
том Божьей славы. Что могло означать это освящение? С одной 



44	 Алексей Сомов

стороны, можно связать его с светом, исходившим от лица Мои­
сея после того, как он сошел с горы Синай (Исх 34:30). Кроме того, 
нам может помочь другой кумранский текст, в котором речь идет 
о сюжете из Книги Бытия (Быт 1:27). Здесь сотворение человека 
по подобию Божьему понимается как творение по подобию свя­
тых, то есть ангелов5. Автор этого текста считал, что не все чело­
вечество имеет это подобие, но только та его часть, что относит­
ся к «народу духа». Остальные же живут согласно «духу плоти». 
Люди, сотворенные по подобию ангелов, были созданы Богом, 
чтобы управлять миром (1QS III.17) и быть носителями Его сла­
вы. Конечно, кумраниты ассоциировали себя именно с этим «на­
родом духа». 

Надо также упомянуть еще один гимн, в котором как бы со­
брано воедино все то, о чем мы говорили выше: 

Чтобы Слава Твоя, которой ты очистил человека от прегреше­
ний, чтобы он мог сделаться святым для Тебя от всех мерзостей 
нечистоты и вины неверности, чтобы быть соединенным [с] сына­
ми Твоей истины и в жребии с Твоими святыми, чтобы поднять 
из праха червей мертвецов в веч[ную] общину и от Духа Лжи к 
[твоему] знанию, чтобы он мог занять свое место в служении в 
Твоем Присутствии с вечным воинством и духами [правды], что­
бы обновиться со всем, что будет существовать, с теми, кто имеет 
знание в общине радости (1QHa XIX.10b–14). 

Автор этого поэтического текста хорошо выражает суть стрем­
ления кумранитов к достижению чистоты и святости, а именно, к 
возвращению человечества к изначальному состоянию, задуман­
ному Богом, для единения и служения со «святыми» в присутст­
вии Господа. Под «святыми» здесь можно понимать и общину по­
следних времен, и ангелов, в ней присутствующих. Кроме того, 
автор этого текста видит само вхождение в общину как уже на­
чавшееся эсхатологическое событие, которое он описывает, ис­
пользуя символику воскресения. Процесс вхождения в эту эсхато­

5 В иудейских преданиях ангелы часто называются «святыми» или 
даже «богами» («элохим») (ср. Пс 8:6).



	 «В пустыне приготовьте путь Господу»...	 45

логическую реальность начинался с испытания духовной жизни 
вступавшего в общину (1QS V.21; VI.17, 22) и заканчивался очи­
щением его грехов в водном омовении плоти (1QS  III.8-9) и со­
единением с Духом Святым: «Ибо Духом совета Божьей истины6 
искупаются пути человека, все его грехи, чтобы он мог видеть 
свет жизни и в Духе Святом соединиться7. В истине он очистится 
от всех своих грехов» (1QS III.6–7).

Надо заметить, что эти идеи не были уникальны для иудаизма 
своего времени. Праведников часто, так или иначе, связывали с 
ангелами, как это видно из некоторых сохранившихся иудейских 
апокрифических книг (например, 1-я и 2-я Книги Еноха). Эта связь 
осмыслялась не только как определенное сравнение их по стату­
су или как метафора, но, что удивительнее, как реальное отож­
дествление человека и ангела или как превращение праведника 
в некое ангелоподобное существо. Само назначение человечества 
согласно замыслу Божьему иногда мыслили как возвращение к 
состоянию, которое люди имели во время творения: «Ибо люди 
сотворены не иначе, чем ангелы, чтобы им пребывать праведны­
ми и чистыми, и смерть, которая губит всех, не касалась бы их» 
(1 Енох 69:11). Судя по всему, ключевая точка общности людей и 
ангелов состоит в бессмертии, которое имели люди. Посмертное 
ангельское или ангелоподобное состояние праведников практи­
чески отождествляется с восстановлением бессмертия челове­
чества. 

Многие из этих ожиданий и представлений, как бы «витавших 
в воздухе» иудаизма того времени, были по-новому осмыслены 
в раннем христианстве. Так, мысль о бессмертии праведников, 
равном ангельскому, появляется в евангельском рассказе о споре  
Иисуса с саддукеями, что особенно видно в его передаче у Луки: 
«а сподобившиеся достигнуть того века и воскресения из мертвых 
ни женятся, ни замуж не выходят, и умереть уже не могут, ибо 

6 Можно также понимать это как «Духом истинного намерения  
Божьего».

7 Можно также перевести это как: «Духом Святым, соединяющим 
его с Его истиной, он очистится от всех своих грехов». 



46	 Алексей Сомов

они равны Ангелам и суть сыны Божии, будучи сынами воскресе­
ния» (Лк 20:35–36). Впрочем, в раннем христианстве праведники 
не превращаются в ангелов в воскресении, но остаются людьми, 
получая «тело духовное» (1  Кор  15:44), потому что люди выше 
ангелов, как и Сын Божий «превосходнее» их (Евр 1:4). 

Можно увидеть связь между идеей мистического Тела Хрис­
това (Еф  1:22-23) как храма Господа в Послании к Ефессянам и 
стремлением кумранитов к святости и чистоте в общине как жи­
вом храме, в котором Бог обитает вместе с ангелами: «все здание, 
слагаясь стройно, возрастает в святый храм в Господе, на котором 
и вы устрояетесь в жилище Божие Духом» (Еф 2:21-22). С этим же 
стремлением можно было бы связать и мысль апостола о свято­
сти нового человека во Христе, который должен отложить преж­
ний образ жизни ветхого человека, для того, чтобы «облечься в 
нового человека, созданного по Богу» (Еф 4:22-24). Идея живого 
храма появляется также и в словах Павла о теле человека как о 
храме, в котором обитает Святой Дух: «Разве не знаете, что вы 
храм Божий, и Дух Божий живет в вас? Если кто разорит храм Бо­
жий, того покарает Бог: ибо храм Божий свят; а этот храм — вы» 
(1 Кор 3:16–17; ср. 6:19 и Ин 2:20–21). 

Наконец, кумранская идея о вхождении в общину как эсхато­
логическую реальность через очищение грехов водой и соедине­
ние со Святым Духом, (то есть практически дар Святого Духа), 
достигли своего исполнения в церковном таинстве Крещения как 
начала эсхатологического события обόжения, которое завершит­
ся тогда, когда «будет Бог все во всем» (1 Кор 15:28).



Сергей Рузер 

Сергей Рузер, уроженец Москвы, в 1987 эмигрировал в Израиль 
с женой Алей. Учился в Иерусалимском университете на кафед
ре еврейской религиозной мысли и на кафедре сравнительного ре- 
лигиоведения. Защитил докторат в 1996 г. С 1993 г. преподает на 
кафедре сравнительного религиоведения, является также иссле-
дователем при Центре по исследованию христианства (все при  
Иерусалимском университете). Можно сказать, что за послед-
ние двадцать лет интерес в определенной мере сдвинулся от тек-
стов к людям, которые за текстами – хотя, конечно, четкое раз-
личение здесь вряд ли возможно.

Стремились ли новозаветные авторы
сделать свои сочинения частью Библии:

особый случай автора пролога
Евангелия от Иоанна (Ин 1:1-18)

Откликнувшись на предложение написать для номера «Хрис­
тианоса», посвященного Библии, и уже заявив тему, я почувство­
вал, что тема эта требует введения, разъяснений, отступлений и 
разветвлений, грозящих перегрузить текст еще до того, как дело 
дойдет до обсуждения собственно «библейских стратегий» авто­
ра Пролога. В попытке обойти это препятствие я сжал необходи­
мую вводную часть предлагаемого эссе до ряда развернутых те­
зисов. Надеюсь, что такая «модульная» форма, с одной стороны, 
позволит сказать все, что я намереваюсь сказать, избегнув дета­
лизации, а с другой, стимулирует продолжение размышления над 
любой из намеченных тем – как со стороны читателя, так и со 
стороны автора.

1. Изначально греческое слово «библиа» (мн. число от библион, 
ср. евр. сефер-сефарим) означало просто «книги». С определен­



48	 Сергей Рузер

ным артиклем и в контексте того, что в наши дни называют еврей­
ско-христианской цивилизацией, термин «библиа/Библия» стал 
означать совокупность освященных религиозной традицией книг 
– Священное писание, Священные писания, Священные книги, 
библейский канон. Поскольку в действительности речь идет не 
об одной, но о различных традициях, то совокупность текстов, 
воспринимаемых как «Библия» в, скажем, разных течениях хрис­
тианства, неодинакова. Хотя «ядро» библейского канона остается 
общим, целый ряд текстов (напр. кн. Иисуса сына Сирахова) по­
являются в одних Библиях, но отсутствуют в других. 

2. Но если сравнивать еврейскую и христианскую традиции, 
то здесь налицо куда более существенное отличие в представле­
ниях о составе Библии. В своей начальной стадии мессианское 
движение адептов Иисуса из Назарета естественным образом раз- 
деляло те или иные существовавшие в современном ему еврействе 
представления о Священном писании. Ряд христианских авторов  
второго века, хотя в значительной степени и настроенных уже на 
самоидентификацию христианства как отдельной от иудаизма, 
представляющей новое откровение «религии народов», закрепи­
ли статус еврейской Библии как основы их собственного Священ­
ного писания. Интерпретация еврейской Библии в свете форми­
рующегося христианского учения была той стратегией, которая 
позволила этим авторам отвергнуть утверждения Маркиона и не­
которых других о «пропасти между двумя заветами» и сохранить 
библейскую преемственность. Унаследованный таким образом 
еврейский канон стал со временем «Ветхим заветом» христиан­
ской Библии. Однако параллельно с борьбой за статус еврейского 
Священного писания шел и процесс отбора новых текстов, соз­
дававшихся в самих христианских кругах. Далеко не все детали 
этого процесса нам известны, но все указывает на то, что к концу 
второго века целый ряд таких новых текстов уже приобрел в гла­
зах христиан священный ореол, став для них под названием Ново­
го завета неотъемлемой (второй) частью Библии.

3. Таким образом, сложилась эта формообразующая ситуация, 
при которой, с одной стороны, общая основа библейского канона  



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 49

(Ветхий завет) призвана представлять общие корни еврейско-хри­
стианской «религиозной цивилизации», а с другой, наличие в со­
ставе христианской Библии Нового завета определяет особую, от­
личную от иудаизма, христианскую самоидентификацию. Однако 
ситуации этой не существовало в первом веке н.э., когда создава­
лись, скажем, Евангелия, и когда диктовал свои послания ап. Па­
вел. Для первых поколений авторов, принадлежавших к движению 
уверовавших в мессианство Иисуса, Священным писанием, с ко­
торым они соотносились, были священные книги (сефарим, биб- 
лиа) евреев. Впрочем, и за выражением «священные книги евреев» 
скрывается некая неопределенность. Нет сомнения, что к перво­
му веку н.э., в результате длительного исторического процесса, 
сформировалось представление об общей структуре библейского 
канона: прежде всего, Тора (Пятикнижие) Моисея и затем проро­
ческие и исторические тексты, а также ряд текстов, относительно 
которых существовали разногласия, следует ли считать их про­
роческими или, скажем, относящимися к литературе Премудро­
сти. Хотя и в отношении «ядра» не было консенсуса: в общине 
самаритян сохранялась исключительность священного статуса 
Торы, не распространявшегося на пророческие книги; не исклю­
чено, что сходными были и воззрения священнической элиты 
Иерусалимского храма. Впрочем даже там, где было согласие от­
носительно общей структуры «священной библиотеки», границы 
оставались размытыми: некоторые, так сказать, периферийные 
тексты признавались священными лишь определенными частями 
и группами еврейского мира (напр., эллинистическое еврейство, 
прото-раввинистические круги, община, представленная свитка­
ми Мертвого моря и др.) и, наоборот, отвергались другими. Такая 
неопределенность безусловно отражала различия религиозного 
мировоззрения, но была у нее и вполне, так сказать, техническая 
подоплека. Традиционные еврейские тексты существовали тогда 
в свитках, вмещавших одну или, в крайнем случае, несколько биб­
лейских книг – это лишь в будущем техника, позволяющая сши­
вать в т.н. «кодекс» большие объемы рукописных текстов, будет 
применена к текстам священным. Иными словами, существовали 



50	 Сергей Рузер

лишь разрозненные свитки, но не было в наличии некой норма­
тивной Книги книг с большой буквы, на которую можно было бы 
сослаться как содержащую весь канон. Можно представить, что 
в индивидуальном владении – и то у людей не только образован­
ных, но и состоятельных, свитки-то были весьма дорогими – были 
один-два свитка. В общинном владении насельников Кумрана их 
было много, но и там они соседствовали с другими свитками – 
одним словом, оставался простор для понимания, где проходит 
граница между Книгами и книгами. Ну и, конечно, параллельное 
существование священных текстов в древнееврейском оригинале 
и в греческом переводе (которым пользовались евреи эллинисти­
ческой диаспоры), а к концу первого века н.э. также и в арамей­
ском/сирийском переводе (которым пользовались евреи Эдессы и 
региона) добавляли еще один параметр разноголосицы. При такой 
ситуации неудивительно, что в конце первого века н.э. еврейский 
историк Иосиф Флавий считает, что священный канон евреев со­
стоит их двадцати двух книг/свитков (Против Апиона 1.8), а его 
современник, автор, так называемой, 4-й Книги Ездры (14:45), го­
ворит о двадцати четырех книгах.

4. Первые поколения христианских авторов, действовавшие в  
описанном контексте, не могли знать, что спустя много лет их 
собственные писания будут включены в некую новую Библию. 
Как же они относились к тому, что писали? Для того, чтобы хотя 
бы попытаться ответить на этот вопрос, следует представить себе, 
как обстояло дело с созданием «новых» сочинений религиозного 
содержания в еврействе того времени и каким виделось их созда­
телям соотношение между ними и текстами, уже освященными 
традицией. 

5. Сознательно упрощая ситуацию, можно выделить период со 
2-го века до н.э. (а то и с конца 3-го века до н.э.) до конца 1-го ве­
ка н.э., как отличающийся более или менее сложившимся «биб­
лейским сознанием»: при всей размытости границ канона было 
ясное ощущение его наличия. Более того, распространилась идея, 
что дар пророчества, отличавший древний этап религии Израи­
ля, ныне уже недоступен (хотя и вернется во времена эсхатологи­



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 51

ческого избавления) – идея, которая, одновременно, и отражала 
стремление к «закрытию», завершению канона и давала этому 
стремлению легитимацию. 

На этом фоне можно выделить два – для нашей темы наиболее 
актуальных – типа нового литературного религиозного творчест­
ва. К первому типу относятся сочинения, соотносящиеся с древ­
ними священными книгами как с уже «завершенной» Библией, 
над которой они размышляют и в свете которой истолковывают 
новый религиозно-исторический опыт, причем их вторичность по 
отношению к собственно Священному писанию явно выражена. 
Примером могут служить библейская экзегеза Филона Алексан­
дрийского, как, впрочем, и его жизнеописание Моисея, Иудейские 
древности Иосифа Флавия или кумранские комментарии к кни­
гам библейских пророков (т.н. пешарим). 

Ко второму типу принадлежат тексты, которые отражают, если 
угодно, несогласие с «закрытием канона» и претендуют на то, 
чтобы стать его частью. Полемическая стратегия таких текстов 
двояка. С одной стороны, в них делается упор на пророческий, в 
откровении данный, характер содержания, а значит, и на его при­
надлежность библейской литературе. А с другой – в рамках, если 
угодно, уступки довлеющему воззрению о прекращении пророче­
ства – реципиентом откровения здесь представлен не остающийся 
неизвестным автор текста, но тот или иной персонаж из далекого 
библейского прошлого, то есть из эпохи, когда, согласно все тому 
же довлеющему воззрению, голос Бога все еще явственно звучал 
(т.н. псевдоэпиграфы). Вот три из ряда наиболее известных при­
меров псевдоэпиграфов, датируемых первой половиной 2-го века 
до н.э.: Кн. Юбилеев, претендующая на пересказ дополнительно­
го и не вошедшего в Пятикнижие откровения, данного Моисею; 
1-я Кн. Еноха, где описываются откровения, бывшие Еноху еще в 
допотопный период; и Кн. Даниила, герой которой удостаивается 
небесных видений в эпоху Персидского владычества, т.е., в эпоху 
поздних библейских пророков. 

Похоже, что в самом стремлении к созданию новых текстов, 
претендующих на «внедрение в Библию», проявляется неудовлет­



52	 Сергей Рузер

воренность существующей «священной библиотекой», библиотеки,  
которая, как можно предположить, с точки зрения авторов новой 
эпохи, страдает неполнотой, не раскрывает в должной степени 
идей, приобретающих в эту новую эпоху особую актуальность. 
Каковы же были идеи, которые продвигали указанные сочине­
ния 2-го века до н.э., а потом и более поздние псевдоэпиграфы, 
идеи, ради которых стоило прилагать усилия по «расширению 
канона»? Можно указать, среди прочего, на по большей части за­
малчиваемую в книгах установившегося еврейского канона анге­
лологию – ангелы как посредники откровения, небесный мир как  
мир ангелов и как прототип мира земного – и на прозрения о кон­
це мира (эсхатология), в том числе, и о приходе Мессии. Отметим,  
что, в конечном счете, судьба различных псевдоэпиграфов скла­
дывалась по-разному – я имею в виду успех их претензии на при­
соединение к Библии. За Кн. Даниила после нескольких веков не 
вполне определенного статуса, в конце концов закрепилась репу­
тация священного текста еврейской Библии, попала она и во все 
христианские варианты Ветхого завета. Кн.  Юбилеев, судя по 
всему, воспринималась как часть канона членами общины, пред­
ставленной свитками Мертвого моря, среди которых было найде­
но немало свитков, содержащих ее древнееврейские фрагменты, 
но была, в конце концов, отвергнута раввинистическими кругами 
иудаизма и, таким образом, в собрание книг, ставшее стандартной 
еврейской Библией, не попала. Впоследствии она была включена 
(в переводе на язык геез, на котором она и сохранилась) в канон 
Эфиопской церкви, по-видимому, благодаря тому, что почиталась 
местной еврейской общиной (но не в Библии западных христиан­
ских конфессий). Сходная судьба постигла и 1-ю Кн. Еноха. 

Укажу для сравнения на два других типа выражения стремле­
ния к присоединению к канону, отражающих культурные ситуа­
ции отличные, от той, что породила пседоэпиграфическую фор- 
му религиозного творчества. Первый относится к более ранней  
эпохе, так называемому, поздне-библейскому периоду, когда пред­
ставление о прекращении пророчества еще не закрепилось в со­
знании. В этом контексте еще не было острой необходимости в 



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 53

упоре на дополнительное откровение как на оправдание присо­
единения нового текста к существующей «священной библиоте­
ке» и стратегия, обслуживающая «библейские амбиции» могла 
выражаться в другом. Ярким примером могут служить книги 
Хроник (Паралипоменон), создающиеся в рамках полемической 
задачи представить исправленную версию более древнего исто­
рического нарратива, приведенного в книгах Царств. Автор Хро­
ник начинает свое повествование с пространнейшего родословия, 
от Адама через все промежуточные поколения, все нескончаемые 
разветвления и ответвления вплоть до героев собственно повест­
вования Хроник – начиная с царя Саула (1 Пар 1-9). Родословие 
это, копирующее стиль Кн. Бытия, претендует на то, чтобы вос­
полнить имеющуюся в Кн. Царств лакуну и воссоздать цепочку  
исторической преемственности, столь важной для статуса царской  
власти. Такая стратегия призвана оправдать претензию Хроник на 
присоединение к корпусу текстов, в котором уже есть кн. Царств, 
и задним числом мы знаем, что она в этом преуспела. Другим при­
мером является кн. Руфь, полемически реагирующая на идеи на­
циональной особости и замкнутости, характерные для кн. Ездры-
Неемии. Родословная цепочка, приводимая здесь в конце книги 
(Руфь 4:18-22), судя по всему, призвана проиллюстрировать идею 
открытости по отношению к иноплеменникам (именно моавитян­
ка Руфь оказывается прабабкой царя Израиля Давида). Но и не 
только это: она должна восполнить важное звено в картине исто­
рической преемственности, недостающее в уже приобретших к 
тому времени канонический статус текстах – на сей раз касатель­
но именно царского дома Давида. Опять же задним числом мож­
но констатировать, что не в последнюю очередь благодаря такой 
«упаковке» трогательная история присоединившейся к Израилю 
моавитянки Руфи стала частью Библии.

Второй отличный от псевдоэпиграфического тип стремления к 
расширению установившихся границ канона можно обнаружить в 
контексте эсхатологического мировоззрения, утверждающего про­
должение – или возобновление – действия дара пророчества (дара 
Святого Духа) в эпоху, которая, в рамках этого мировоззрения,  



54	 Сергей Рузер

воспринимается как непосредственно предшествующая кон­
цу времен. Такое мировоззрение отличало, например, общину, в 
которой были созданы свитки Мертвого моря, в которых о чле­
нах общины говорится как о «помазанниках Святого Духа». Ряд 
исследователей полагает, что не только псевдоэпиграфы вроде  
кн. Юбилеев, но и определенные тексты, созданные в самой об­
щине ее собственными ей известными «новыми» авторами, поль­
зовались в ней – в силу представления о реализованном в ней 
помазанничестве духа пророчества и откровения – «библейским 
авторитетом».

6. После такого пространного введения можно, наконец, перей­
ти к собственно теме моего эссе. К какой части очерченного 
спектра реакций на в значительной степени сложившееся к 1-му 
веку н.э. представление о существовании канона священных ев­
рейских текстов следует отнести тех или иных новозаветных ав­
торов? Иными словами, мы возвращаемся к поставленному ранее 
вопросу: в какой мере авторы самых ранних христианских сочи­
нений, действовавшие в поле существующих еврейских представ­
лений и не ведающие о том, что в далеком будущем их сочинения 
станут основой особого христианского канона, стремились к соз­
данию текстов, которые имели бы «библейскую перспективу», то 
есть, по своим характеристикам могли бы принять участие в со­
ревновании за включение в уже существующую еврейскую Биб­
лию. 

На мой взгляд, новозаветные тексты указывают на наличие 
здесь разнообразных стратегий. Скажем, Откровение Иоанна пред- 
ставляет читателю откровение, данное самому Иоанну через Ии­
суса Мессию (Христа), и раскрывающее, среди прочего, тайны кон­
ца времен. Текст полон библейских аллюзий и скрытых цитат из 
Исайи, Иеремии, Иезекииля и других пророков, однако заявка на 
апокалиптическое откровение с очевидностью ставит этот текст в 
ряд сочинений апокалиптического жанра пост-библейской эпохи 
(как, напр. кн. Еноха). С другой стороны, в отличие от псевдоэпи­
графов, автор здесь не считает необходимым приписать открове­
ние конца персонажам древней истории Израиля – он действует в 



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 55

рамках свойственного ранним адептам Иисуса эсхатологического 
мировоззрения, согласно которому в наступившие мессианские 
времена дар духа пророчества (пророческого откровения) снова 
дан избранным Израиля. Как сходство с другими еврейскими апо­
калипсисами эпохи, так и указанное отличие, могут указывать на 
присутствующее здесь стремление представить этот текст частью 
существующей «священной библиотеки».

Послания ап. Павла – я имею в виду в первую очередь те не­
сколько посланий, которые, как полагают, действительно написа­
ны (надиктованы?) самим Павлом – представляют, как мне видит- 
ся, совершенно иную установку. Действительно, по свидетельству  
самого Павла он пережил ставшее формообразующим для его 
дальнейшей биографии откровение (см. Гал 1:15-16, ср. Деян 9:3-7,  
15-16). Однако то, с чем Павел обращается к своим адресатам, в 
подавляющем числе случаев касается тем, которые не суть пе­
редача-пересказ того самого откровения, но отражение нынеш­
них, актуальных размышлений, страстной убежденности, поле­
мических установок самого апостола. В характерном пассаже в 
1 Кор 7:25-40 Павел недвусмысленно указывает на то, что относи­
тельно обсуждаемой в послании животрепещущей темы брака и 
воздержания от оного, он не имеет никакого прямого «повеления 
от Господа». Несмотря на это, считает апостол, к его совету, со­
вету человека, удостоившегося когда-то дара Духа и пребываю­
щего, как он надеется, в милости Божьей, стоит прислушаться. 
Павел несомненно знаком с мировоззрением перво-христианской 
общины относительно возобновления действия – в ее среде – духа 
пророчества, иными словами, относительно данного ее членам 
дара Святого Духа. Резонно предположить, что он разделяет это 
мировоззрение, хотя не исключено, что и с некоторыми оговорка­
ми, касающимися определенных аспектов связанного с этим ми­
ровоззрением феномена – экстатическими и не только (см., напр. 
1 Кор 12-13, 2 Кор 12:1-9). Однако послания Павла с их соответ­
ствующими вовсе не пророческому, но эпистолярному жанру пре­
амбулами и заключительными аккордами, не содержат никаких 
указаний на то, что автор видит в высказываемых там мнениях 



56	 Сергей Рузер

непосредственно слово Божье и стремится сделать послания час­
тью существующей еврейской священной библиотеки. Это, разу­
меется, никак не противоречит тому, что к различным текстам и 
темам этой библиотеки он многократно апеллирует.

При обсуждении нашей темы преамбула текста вообще име­
ет первостепенное значение. Так, преамбула Евангелия от Марка 
(Мк) заявляет прежде всего о том, что речь идет о жизнеописании 
Мессии (Помазанника), сына Божия (Мк 1:1), причем смысл обоих 
наименований раскрывается в Мк 1:10-11: речь идет о помазанни­
честве Духа, в то время как «сын Божий» в этом контексте означа­
ет «избранник Божий». Нет сомнения, что, с точки зрения автора 
Мк, речь идет о тексте исключительной важности, о тексте, пред­
ставляющем читателю биографию Мессии. Мессия у Марка в са­
мом начале своего служения удостаивается дара Духа, возобнов­
ляя прерванную было преемственность библейского пророчества, 
с которым евангелие немедленно устанавливает связь (Мк 1:2-3). 
Однако, с точки зрения «презентации» мессианской биографии, 
не наблюдается никаких особых усилий придать тексту «библей­
скую ауру»: само Евангелие не представлено как результат откро­
вения – будь то древнего или современного – и преамбула никоим 
образом не пытается встроить биографию Месиии в существую­
щий библейский нарратив. 

В отличие от Мк преамбула Евангелия от Матфея (Мф) постро­
ена как родословие; родословие это восходит к праотцу народа 
Израиля Аврааму, но центром его, несомненно, является Давид, 
отдаленным потомком которого Мф представляет героя своего 
повествования Иисуса из Назарета. Таким образом, автор вклю­
чает жизнеописание Мессии Израиля в библейский контекст, 
устанавливая неразрывную связь с библейской историей избран­
ного народа и копируя при этом стиль родословий книги Бытия. 
В этом смысле Мф идет по проторенному пути уже упомянутого 
автора кн. Хроник, и отчасти, кн. Руфь, которые, как отмечалось 
выше, прибегали к стратегии родословий, чтобы внедрить свои 
сочинения в состав библейской литературы. Таким образом, мож­
но с осторожностью предположить у автора Мф стремление обе­



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 57

спечить создаваемому им жизнеописанию Мессии – по крайней 
мере, в сознании самих адептов Иисуса – место в рамках еще не 
окончательно оформленных «краев» еврейского канона.

Показательно, что в Евангелии от Луки (Лк) родословие Иису­
са – здесь оно, существенно видоизмененное, дается по восходя­
щей линии – приводится не в программной преамбуле, а в связи с 
его крещением в водах Иордана (Лк 3:23-38). Не менее показатель­
но, что функция родословия здесь, хотя попутно оно, разумеется, 
и встраивает Мессию в библейскую историю, состоит совершен­
но в другом: оно призвано представить читателю объяснение Лк 
трудному, с его точки зрения, понятию «сын Божий». В отличие 
от упомянутого выше объяснения Мк, приводимая здесь генеало­
гия указывает на то, что «сын Божий» следует понимать как сын/
потомок Адама (второй Адам) – Адама, который как раз и был 
«сыном Божьим», в смысле – сотворен непосредственно Богом.

Что же касается преамбулы (Лк 1:1-4), то она как раз лишена ка­
ких бы то ни было библейских элементов. Вместо этого автор со­
общает здесь о методах своих исторических изысканий, о работе с 
имеющимися документами и источниками, и, таким образом, га­
рантирует достоверность приводимого далее описания событий,  
непосредственным свидетелем коих он, увы, не был. Именно в ка­
честве тщательного и добросовестного историка позиционирует 
себя автор, поставивший перед собой задачу создания достовер­
ной хроники не только жизни самого Иисуса, но и – в судя по все­
му принадлежащей тому же автору кн. Деяний (Деян) – истории 
первого поколения последователей Иисуса, движения, к которому 
на определенном этапе автор примкнул. Нет никаких сомнений, 
что, как автор мессианской биографии и ранней истории совре­
менного ему мессианского движения, Лк видит в своем сочине­
нии текст чрезвычайной важности. Но при этом дошедший до нас  
текст Лк-Деян не содержит прямых указаний на «библейские ам­
биции» автора. Здесь уместно сравнение с создаваемыми пример­
но в тот же период историческими эпопеями Иосифа Флавия, 
который никоим образом не претендовал на то, чтобы они ста­
ли частью Библии. Что думали на пару столетий раньше авторы 



58	 Сергей Рузер

исторических Маккавейских книг сказать труднее – канон тогда 
был еще менее «закреплен». Во всяком случае, их слишком совре­
менная историчность – судя по всему, наряду с другими, может 
быть даже более вескими причинами – в конечном счете предот­
вратила их включение а еврейский канон (зато они попали в це­
лый ряд христианских ветхозаветных канонов). 

7. Предшествующее обсуждение разнообразия литературных 
стратегий, использованных различными новозаветными автора­
ми vis-à-vis в значительной мере уже сформировавшегося еврей­
ского библейского канона подготовило почву для того, чтобы вы- 
сказать некоторые соображения относительно Евангелия от Иоан- 
на (Ин). Соображения эти, в известной степени, проистекают из 
обсуждений в рамках нашего совместного исследовательского 
проекта с проф. Яиром Заковичем с кафедры библеистики Иеру­
салимского университета. Я пользуюсь случаем поблагодарить 
Яира, но, разумеется, ответственность за то, что я говорю здесь, 
остается в конечном счете исключительно моей. 

И в Ин тоже, в первую очередь, преамбула – то, что обычно на­
зывают Прологом (Ин 1:1-18) – может содержать указания на то, 
каким стремился автор евангелия (или несколько более поздний 
редактор, предваривший евангелию текст Пролога) представить 
соотношение между его сочинением и еврейской библейской тра­
дицией. Обратим внимание на Ин 1:12-13: «А тем, которые при­
няли его [свет], дал власть быть чадами Божьими – верующим во 
имя Его, которые не от крови, ни от вожделения плоти, ни от во­
жделения мужа, но от Бога родились» – таково представление ав­
тора о подлинном рождении восприемников божественного света. 
Учитывая такую его установку, нас не должно удивлять, что путь 
Мф, «встраивающего» жизнеописание Иисуса в существующий 
библейский нарратив через родословную, оказывается для Ин не- 
приемлемым. Это однако никоим образом не означает, что Ин от­
казывается от установки на «библейское качество» жизнеописа­
ния Мессии, только достигает он этого через выстраивание связи 
не с Давидом, и даже не с Авраамом, а с самым началом творения, 



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 59

осуществленного словом Божьим, и с явленным в первый день 
светом божественной животворящей истины (Ин 1:1-5):

В начале было слово (логос), и слово было у Бога, и Бог был 
слово (или: и слово было Бог). Оно было в начале у Бога. Все через 
него начало быть, и без него ничто не начало быть, что начало 
быть. В нем была жизнь, и жизнь была светом людей. И свет во 
тьме светит, и тьма не объяла (не постигла? не превозмогла?) его. 

Вполне вероятно, что этот гимн подспудно соотносится с опре- 
деленными философскими конструкциями греко-римского куль­
турного ареала, но эксплицитно он несомненно отсылает читате­
ля к началу книги Бытия с довлеющим там мотивом «творения 
словом» («И сказал Бог… и стало так»), с созданием света как пер­
вым актом творения и, наконец, с необходимостью отделения све­
та (который изначально «во тьме светит») от тьмы (см. Быт 1:3-5). 
Давно было замечено, что и выраженное у Ин с такой поэтической 
силой выделение «слова» в отдельную божественную ипостась 
(недаром Синодальный русский перевод предпочитает использо­
вать заглавное «С») следует в русле существующей библейской и 
пост-библейской еврейской традиции. В этой связи обычно ука- 
зывают на картину творения, представленную – в явном диалоге 
с Быт  1 – в Притч  8:22-31, где такой ипостазированной посред­
ницей процесса творения выступает Премудрость. Или на ара­
мейский парафраз Пятикнижия, где в качестве посредника фигу­
рирует Мемра (высказывание, слово, см., напр. Таргум Неофити 
на Быт  1:1-3; Таргум Йерушалми Б на Исх  12:42), и, наконец, на 
размышления о творении еврейского философа Филона Алексан­
дрийского (1-я пол. 1 века н.э.), писавшего по-гречески и использо­
вавшего для наименования мысли Бога, его идеи мира и одновре­
менно посредника творения тот же термин слово-логос, который 
фигурирует в Прологе. У Филона логос эксплицитно представлен 
как «ипостась» Всевышнего и даже назван deuteros theos, «второе 
божество» или в другом месте huios theou (сын Божий, т.е. не со­
творенный, но «происходящий из» Бога). Первый и основопола­
гающий акт творения, создание света (истины) становится, таким 
образом, первым актом творения, осуществляемого через божест­



60	 Сергей Рузер

венное слово; свет, таким образом, оказывается отождествленным  
с логосом. Согласно Филону, это и есть тот «образ и подобие» 
трансцендентного Всевышнего, который нам только и дано по­
знать. Возможным это оказывается в силу того, что наш «внут­
ренний человек», наша интеллектуально-духовная основа в свою 
очередь создана по образу и подобию этого первого образа и подо­
бия (см. Филон, Вопросы и ответы к кн. Бытия 2:62, 9:6; О сотво-
рении мира 31, 33-34). Отмечу также, что некоторая неловкость 
фразы в Ин  1:3 («Все через него начало быть, и без него ничто 
не начало быть, что начало быть»), ощущающаяся и в греческом 
оригинале, может указывать на то, что речь идет о закрепившейся 
формуле. И действительно почти точную параллель мы находим 
по-еврейски в кумранском Уставе общины (11:11), где «посредник 
творения» назван поочередно «разумением» и «помышлением» 
Бога. Таким образом, похоже, что первыми строками Пролога Ин  
укореняет свой текст не только в самом начале библейского нар- 
ратива, но и в длительной традиции интерпретации – и ре-ин­
терпретации – описания творения в кн. Бытия на более поздних 
этапах еврейской традиции вплоть до его собственного времени. 

Но Ин не останавливается на этом традиционном мотиве, ибо 
стратегия его состоит в установлении сущностной связи между 
словом/светом Божьим, явленными еще при сотворении мира и 
откровением, данным через Мессию, носителя (или воплощения) 
этого слова/света (Ин 1:14-18). Можно предположить, что в кон­
тексте четвертого Евангелия эта глобальная идея, связывающая 
воедино начало бытия с завершением истории, обслуживает по­
мимо прочего и стремление автора утвердить его текст не просто 
как часть, но и как завершение священной «библейской библиоте­
ки», как последнее недостающее в Библии сочинение о Мессии – 
не исключено, что в рамках соревнования с другими, предшество­
вавшими ему, создателями жизнеописаний Иисуса (см. Ин 21:25). 
Такой «элемент финальности», присущий Ин, претендующему 
на то, чтобы все, начиная с сотворения мира, осмыслять отныне 
в свете создаваемого им жизнеописания Месии, отличает его от, 
скажем, библейско-ориентированных стратегий Мф. 



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 61

Подчеркну, однако, что в отличие от Притч 8 и, в определенной 
степени, от Филона, центральной темой Пролога ни в коей мере не 
является сотворение мира в целом (горы и долины, моря и суша, 
светила небесные и т.д.). Пролог сосредоточен исключительно на 
первом дне творения, на творении света, который понимается – в 
рамках стандартной интерпретации еврейской традиции периода 
Второго храма и позже – как свет истины, свет откровения (нечто 
подобное имеет место и в пассаже из Устава общины, упоминав­
шемся выше). Похоже, что именно в этом смысле – а не в смысле 
творения видимого мира – Пролог представляет Мессию как но­
сителя (воплощение?) божественного света/слова/логоса. Но если 
так, то автор Пролога не мог не принимать во внимание, что в рам­
ках еврейского канонического сознания Тора, книга и сакральное 
ядро библейской традиции, уже давно была осмыслена как слово 
Божье – в тексте самой Торы изобилует «прямая речь»: «И сказал 
Бог». Более того, в рамках все того же канонического сознания, 
сиявший еще при сотворении мира свет божественной истины, 
был идентифицирован с откровениями, бывшими Израилю в по­
следующей его истории – и, конечно, опять же, в первую очередь, 
с данной на Синае – через Моисея – Торе. Достаточно упомянуть 
Притч 6:23 («Ибо заповедь есть светильник, а Тора – свет, и [ее] 
назидания – путь к жизни») или глл. 2-5 Исайи, где Тора много­
кратно идентифицируется со светом (см., напр. Ис 2:3, 5). Похоже, 
что и корневое родство слова свет (евр. ор) с арамейским терми­
ном для Торы (орайта) способствовало такой идентификации. 

И еще: уже Иисус сын Сирахов (гл. 24) идентифицирует Пре­
мудрость из Притч 8, где она выступает в качестве партнера/по­
средника Бога при сотворении мира, именно как Тору. Идея эта 
появляется позже и в раввинистическом мидраше, где Тора ока­
зывается вдобавок небесным планом задуманного Творцом мира 
(Быт. Р. 1.1). Через идентификацию с Премудростью Тора стала, 
в свою очередь, идентифицироваться и с древом или источником 
жизни (см. Прит 3:18). Все сказанное заставляет меня предполо­
жить, что, опираясь на еврейское Писание в своей попытке соз­
дать его завершающий мессианский текст и представляя Иисуса-



62	 Сергей Рузер

Мессию как носителя того самого первоначального слова/света, 
Ин был должен как-то соотнестись с тем фактом, что функция 
«носителя логоса» многими уже отведена Моисеевой Торе, то 
есть, существующему каноническому тексту. Ниже я предлагаю 
некоторые соображения относительно того, как Ин решает имею­
щуюся тут проблему.

Остановлюсь на двух, на мой взгляд, главных стратегиях, при­
мененных здесь автором Пролога. С одной стороны, он создает 
параллелизм между предыдущими этапами истории откровения 
божественного логоса/света и финальным откровением логоса 
через Мессию. Достигает он этого с помощью замечательной не­
однозначности пассажа, который может быть отнесен и к раскры­
тию логоса в Мессии, и к судьбе откровения, данного Израилю 
на Синае (Ин 1:9-13): «Был свет истинный, который просвещает 
всякого человека, приходящего в мир. В мире был, и мир через 
него начал быть, и мир его не познал, пришел к своим, и свои его 
не приняли». Кто что отверг и не принял? Израильтяне отвергли 
слово Божье, данное им в Торе у горы Синай (мотив неверности 
народа является, разумеется, сквозной темой и самой Торы и фи­
липпик пророков)? Или современные Иисусу израильтяне отверг­
ли слово Божье, принесенное Мессией? Вопрос о первоначальном 
смысле этого пассажа остается открытым, но, будучи включен­
ным в Пролог, он, именно благодаря указанной неоднозначности, 
указывает на еще одно «библейское качество» явления логоса в 
Мессии: как и в случае с Торой, как и в случае первоначального 
света, успех откровения и здесь оказывается ограничен: свет хоть 
и не побежден тьмой, но тьма остается там, силится и не может 
постигнуть и принять свет. 

Отмечу, что параллелизм этот может обслуживать все то же 
стремление стать интегральной частью истории откровения, если 
угодно, последней книгой еврейской Библии. Он дополняется по­
вествовательной стратегией, явной уже не в Прологе, но в самом 
евангельском нарративе, стремящейся представить Иисуса как но- 
вого Моисея: в отличие от других евангелий Ин описывает совер­
шаемые Иисусом чудеса как (улучшенное) повторение знамений, 



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 63

явленных через Моисея при исходе из Египта. Здесь Ин является 
ранним свидетелем тенденции, широко представленной в равви­
нистических источниках, согласно которой «последний спаси­
тель» т.е. Мессия будет подобен первому, т.е. Моисею (см., напр. 
Кохелет Р.  1.1, Рут Р.  5.6, Песикта д-р. Кахане  5.1, Бе-мидбар 
Р. 11.2).

Как уже отмечалось, желание дополнить канон, как правило, 
заключает в себе и элемент полемики, неудовлетворенности. Не­
удивительно, что и Ин, который, как и его община, находится в 
полемике с теми или иными кругами еврейства, движим необхо­
димостью утверждения превосходства откровения логоса/света, 
данного через Мессию его избранным адептам над «общим» от­
кровением Израиля. Выше я уже упомянул мимоходом, что чуде­
са Иисуса представлены как улучшенный вариант чудес Моисея –  
вот только один пример: Моисей превращает воду Нила в кровь, 
в то время как Иисус превращает в Кане воду в (красное) вино 
(Ин  2:1-11). Но, похоже, что и финал Пролога недвусмысленно 
указывает на преимущество Иисуса над Моисеем, этим общепри­
знанным носителем божественного логоса (Ин 1:17-18): 

Ибо Тора (Синод. пер.: закон) дана через Моисея, благодать же 
и истина осуществились (Синод. пер.: произошли) через Иисуса 
Мессию. Бога не видел никто никогда; единородный Сын, пребы­
вающий в лоне Отца (логос), он явил. 

Нет сомнения, что Пролог здесь отсылает читателя к описа­
нию получения Моисеем вторых скрижалей Завета – после того, 
как он, разгневанный тем, что в его отсутствие сыны Израиля 
сделали себе литого тельца и поклонялись ему как Богу, разбил 
первоначальные скрижали (Исх 32:1-34:7). Именно здесь Моисей 
просит Всевышнего подтвердить, что, несмотря на грех народа, 
Он по-прежнему будет с Израилем и, как знак этого, Моисей про­
сит явить ему славу Господню (Исх 33:13-18). Всевышний согла­
шается «провести перед Моисеем» славу свою, но подчеркивает, 
что самого «лица его» не будет дано увидеть (Исх  33:19-23, ср. 
«Бога не видел никто никогда» в процитированном пассаже из 
Ин 1:17-18).



64	 Сергей Рузер

Однако, диалог с Синайским откровением этим здесь не исчер­
пывается: особый вклад откровения слова Божья, явленного через 
Мессию, определен у Ин как реализация «благодати и истины», а 
это ничто иное, как главные атрибуты откровения Всевышнего  
на горе Синай: «И прошел Господь пред лицом его и провозгла­
сил: Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердный, 
долготерпеливый, исполненный благодати (милосердия) и исти­
ны» (Исх 34:6). Перед нами не лишенное напряжения сочетание 
полемической стратегии, утверждающей преимущество мессиан­
ского откровения слова Божьего, с консервативной стратегией, 
настаивающей на том, что в Мессии реализуется ничто иное, как 
то самое слово Божье, которое уже прозвучало на Синае. Похоже, 
что именно зазор между прозвучавшим откровением и его «реа­
лизацией» – даже если природа этого зазора остается здесь не до 
конца проясненной – позволяет автору Пролога балансировать 
между сохранением неразрывной связи со священным ядром ев­
рейской традиции и идеей превосходства мессианского логоса. 

Заключение 

Для нашего обсуждения Ин поучительно сравнение с Еванге­
лием от Фомы (ЕФ), относящимся, судя по всему, к несколько 
более позднему периоду, середине 2-го века  н.э. Одним из цен­
тральным мотивов ЕФ является – и, по крайней мере, частичная 
параллель с Ин здесь несомненна – мотив первоначального света, 
предшествовавшего творению, и призыв вернуться к этому свету. 
Однако, в отличие от консервативного Ин, соотносящегося также 
и с более новыми, промежуточными, если угодно, фазами откро­
вения божественного света, прежде всего в Торе, автор ЕФ делит­
ся с читателем следующей идеей, представленной им как диалог 
Иисуса с учениками (ЕФ 52): «Ученики сказали ему: двадцать че­
тыре пророка пророчествовали в Израиле и все они возвещали о 
тебе. Он же сказал им: вы оставили живого, находящегося среди 
вас и предпочли говорить о мертвых».



	 Стремились ли новозаветные авторы...	 65

Как упоминалось выше, уже к концу первого века н.э. суще­
ствовала – наряду с другими – традиция, согласно которой Свя­
щенное писание евреев состояло из двадцати четырех книг. По­
ставленный перед той же дилеммой, что и Ин, автор ЕФ решает ее 
в рамках того, что можно условно назвать гностическим отрица­
нием существующего Священного писания в пользу абсолютной 
новации нового откровения: он (как и Маркион примерно в то же 
время) уже не считает нужным поддерживать связь с тем, что ев­
рейская традиция считает древним откровением божественного 
света. Более того, то, что она считает источником и древом жизни, 
ЕФ определяет как мертвечину.

Я пытался показать, что стратегия Ин принципиально иная. 
Полагаю, что необходимость наблюдаемого в Прологе баланси­
рования проистекает из религиозно-культурной, да и социальной, 
ситуации автора, действующего в контексте довлеющего «библей­
ского сознания» – сугубого авторитета уже освященных еврей­
ской традицией текстов, особенно Торы (Пятикнижия) Моисея, 
воспринимаемой – как вне, так и внутри общины Ин – как данное 
свыше слово Божье и животворящий свет его истины. Хотя, и бу­
дучи апологетом особой мессианской веры и, по-видимому, резко 
полемизируя с теми, кто ее отказывается принять, автор Проло­
га остается человеком упомянутого «библейского сознания», не 
только не порывая с ним, но и делая все возможное, чтобы Пролог 
помог четвертому Евангелию быть принятым – по крайней мере, 
членами того религиозного движения, к которому сам автор при­
надлежал – в качестве заключительного текста еврейской Библии. 

Нас не должно удивлять, что впоследствии христианская ин­
терпретация, рождавшаяся в совершенно иной ситуации, когда Ин  
уже был частью нового христианского канона, зачастую игнори­
ровала «консервативную подоплеку» Пролога, сосредотачиваясь 
исключительно на мотиве превосходства мессианского открове­
ния.

Иерусалим, июнь 2012 г.



Дмитрий Матвеев

Дмитрий Матвеев родился в 1964 году в Москве. Окончил Мос
ковский институт стали и сплавов и Свято-Филаретовский 
православно-христианский институт. Кандидат технических 
наук, магистр богословия. Публиковался в журналах «Истина и 
жизнь», «Континент», в газете «НГ-религии». Преподаватель 
библейского колледжа «Наследие». Живет в Москве.

БИБЛИЯ – КНИГА О ХРИСТЕ. 
В КАКОМ СМЫСЛЕ?

Попытка ответа из XXI века

«Христос есть исполнение Писаний». «Писание – книга о Хрис- 
те». Пожалуй, подобные утверждения начинают сопровождать нас,  
едва мы всерьез входим в христианскую Церковь. Преемствен­
ность Христа и Библии – одна из наиболее традиционных для 
Церкви мыслей, именно в ее свете христианство привыкло пони­
мать само себя.

Эта преемственность очевидна уже чисто логически. Событие, 
легшее в основу христианства – Откровение Бога в Иисусе из Наза­
рета как во Христе – произошло в истории. И значит, может суще­
ствовать лишь один конкретный исторический процесс, конкрет­
ная традиция, в лоне которой это Откровение было воспринято. 
Мы знаем, что это традиция народа Израиля, полагающего центр 
и смысл своей жизни в откровении от Единого Бога Яхве. «До­
кументом» же этого откровения, как известно, является то Свя­
щенное Писание, что в более поздней иудейской традиции имену­
ется словом «Танах» (аббревиатура «Тора – Небиим – Кетубим»: 
«Закон – Пророки – Писания»), а в христианской и общемировой 
традиции – Ветхим Заветом. Этот корпус весьма разных книг 
остался неотъемлемым и наибольшим по объему компонентом 
христианской Библии. Христианство, таким образом, органично 
стало преемственным по отношению к ветхозаветной традиции. 



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 67

Приведем вначале в самом общем виде тезис Пауля Тиллиха, к 
которому вернемся в дальнейшем, попытавшись лучше раскрыть 
его смысл: вне Писаний Израиля само «событие Христа» не могло 
быть ни принято, ни понято1. 

Как известно, нельзя сказать, что в истории церкви указанной 
преемственности ничего не угрожало. Уже во II в. перед христиа­
нами возникла серьезная задача: отстоять неотъемлемость для 
христианства предыдущего откровения, отраженного в Писани­
ях Израиля. Различные течения эллинистической мысли, вобрав 
в себя элементы христианства, грозили растворить принесенные 
христианством библейскую религиозность и библейское миропо­
нимание в религиозности позднеантичного мира, в котором тогда 
христианство укоренялось. Опасность разрыва исходила в это вре­
мя от Маркиона и гностических течений. Первый, в духе антично­
го дуализма духа и плоти и презрения к последней, отрицал связь 
Иисуса Христа с Богом Израиля и, соответственно, Евангелия с 
Ветхим Заветом. По этой логике, таким непочтенным делом, как 
сотворение материального мира (чем занимался Бог евреев) ис­
тинный Бог, Бог Иисуса Христа заниматься не может по определе­
нию… Сам Христос, учил Маркион, не был существом из плоти и 
крови, но был «служебным духом». Подобного «духовного» Хрис­
та проповедовали и гностики (Валентин, Василид и др.). Правда, 
в отличие от Маркиона, они не отрицали ветхозаветных текстов, 
однако не видели в них выражения традиции, единственно пред­
шествующей христианству. Христос понимался ими как носитель 
мирового «гнозиса», спасительного знания, рассеянного в различ­
ных учениях и тем самым не связанного никаким особым преем­
ством с Законом и Пророками Израиля. Это был внеисторичный, 
расчеловеченный, полностью мифологизированный Христос. За­
дачу ответа на вызовы маркионитского и гностического толков, 
отстаивания преемственности Христа Библии взяли на себя такие 
христианские писатели II – III веков, как Игнатий Антиохийский, 

1 См. Тиллих Пауль. Систематическая теология. Т. 1-2. СПб, 2000.  
С. 144.



68	 Дмитрий Матвеев

Иустин Мученик, Ириней Лионский, Тертуллиан и др. Христос 
должен быть проповедован «по Писаниям» и никак иначе – вот 
основной нерв христианской антигностической полемики. 

Сложность ситуации того времени, однако, заключалась в том, 
что эта защита преемственности откровения во Христе традиции 
Израиля происходила на фоне весьма непростых отношений и с 
самими носителями этой традиции. Ведь, как известно, с возник­
новением христианства библейская традиция разделилась: одна 
часть приняла Иисуса Христа в качестве центрального открове­
ния, другая – нет. Так оппонентами христиан стали не только гно­
стики, но и иудеи.

«Или – или»

Предмет спора здесь был для христиан основополагающий –  
Сам Христос как Мессия и Сын Божий. Однако оставалось и об­
щее для обеих сторон основание – Писание. В спорах с иудеями 
не было нужды отстаивать правомерность обращения к Писанию: 
для них, как и для христиан, оно было Словом Божьим, источ­
ником истины. Через Писания, возводимые к Моисею, Давиду и 
Соломону, через пророческие тексты говорил со Своим народом 
Бог. Аргумент «от Писания», по принципу «ибо сказано», был у 
иудеев основным средством богословской дискуссии. Таковым же 
он остался и для христианской ветви библейской традиции. Сам 
Иисус естественным образом прибегал к аргументу этого типа, 
сколь потрясающе свободно ни относился Он к Закону Моисееву, 
утверждая первенство его духа над буквой. Даже апостол Павел, 
радикально утверждавший необязательность буквы Закона для 
язычников, не иначе как Писанием и обосновывал свою позицию. 
Не говоря уже о евангелистах, подчеркивавших, что описывае­
мые ими события происходят «по Писаниям» – особенно большое 
внимание уделяет этому Евангелие от Матфея. Таким образом, 
характер использования Писания – как критерия истины – в ран­
нем христианстве не изменился по сравнению с иудейским.



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 69

И все же ключевой для христиан характер разногласия с  
иудеями давал о себе знать. Ситуация, когда источник, крите­
рий и метод аргументации остались едиными для христиан и 
иудеев (а за это ведь христиане и боролись с маркионитством и 
гностицизмом!), а Христос как суть откровения стал причиной 
конфликта, – привела к возникновению непримиримого противо­
поставления смыслов некоторых мест Писания. Буква Библии ис­
пользуется христианской и иудейской традициями одним спосо­
бом – по уже упомянутому принципу «ибо сказано» – но с двумя 
принципиально различными целями: «познать Христа Божьего» 
и «подтвердить истинность религии предков»2. В такой ситуации 
вопрос, к кому относятся слова из второго Псалма («Ты Сын Мой, 
я ныне родил Тебя») или из книги Исаии (Ис 7:10-17) (известное 
место об Эммануиле): ко Христу или к царю Иудеи, не мог быть 
решен методом консенсуса: предмет спора – в самой предпосылке, 
составляющей суть веры. 

То, как ранние христиане были склонны решать этот вопрос, 
иллюстрирует «Диалог с Трифоном иудеем» – полемическое про­
изведение, написанное св. Иустином Мучеником (Философом), 
вероятно, около 160 г. Пытаясь доказать оппоненту из философ­
ствующих иудеев эллинского рассеяния (именно эту категорию 
представляет здесь образ Трифона), Иустин, в частности, настаи­
вает на том, что события и даже детали земной жизни Иисуса 
Христа были или предсказаны пророками, или прообразованы би­
блейскими событиями. Взаимоисключающий характер использо­
вания текста Писания как аргумента в пользу той или иной тради­
ции проявляется в полемике Иустина весьма ярко. Логика автора 
именно такова: если слова из книги Исаии (Ис 7:10-17) относятся 
ко Христу, они не могут относиться к Езекии, как это утверждает 
Трифон. Отсюда с необходимостью следует вывод о некой «сис­
темной ошибке», сбое понимания иудеями их же собственного 
Писания. Иустин даже радикальным образом отказывает иудеям 

2 Бер И., свящ. Формирование христианского богословия: Путь к Ни­
кее. Тверь, 2006. С. 88.



70	 Дмитрий Матвеев

в праве на Писание: после неузнания ими Христа, предсказанного 
в библейских книгах, это право, по его мысли, переходит к хрис­
тианам. Явление Христа, провозглашает он Трифону, – это то, что 
«Давид воспел, Исаия благовестил, Захария проповедал, Моисей 
написал». Оно «находится в ваших Писаниях, или лучше, не в ва­
ших, а в наших, потому что мы веруем им, а вы читаете и не по­
нимаете смысла их»3.

Что-то не дает в наши дни легко согласиться с такой логикой 
спора, в котором, в конечном итоге, никто никому ничего не в со­
стоянии доказать. Не хочется видеть эту логику чем-то большим, 
нежели частным, сиюминутным полемическим ходом иудео­
христианской дискуссии первых веков Церкви. Вопрос вызывает  
уже хотя бы то, как, по сути, обесценивает такая полемика ту тра­
дицию, в которой произошло откровение во Христе и рождение 
Церкви, где Иисус жил и был изначально принят как Сын Бо- 
жий – как бы потом ни повернулась история. Сама Библия, на за­
щиту которой перед лицом гностической опасности тот же Иус­
тин положил столько сил, по сути, сводится здесь лишь к системе 
прообразов и предсказаний. Если стихи из Исаии (Ис 7:10-17) не 
имеют отношения к царю Езекии, а относятся исключительно ко 
Христу, то, при последовательном применении такого принципа, 
и само Писание, и вся жизнь Израиля – лишь символ будущего 
откровения и не более того. Традиции древнего Израиля, как и 
самой Библии, было бы отказано, в таком случае, в ее актуальном 
смысле. По сути, тем самым ставится под вопрос то, действовал 
ли Бог в народе израильском ради него самого, ради его насто­
ящего. С такой постановкой вопроса не согласились бы отнюдь 
не только одни иудеи. Ведь разве не естественно полагать, что 
откровение, будучи подлинным, не может не быть актуальным, 
действенным здесь и сейчас?

Существенный корректив в эту столь жесткую постановку 
вопроса пытаются вносить более поздние христианские экзеге­
ты начиная, как минимум, с Оригена и до наших дней. Это, так 

3 Диалог с Трифоном иудеем, 29.



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 71

называемая, теория множественности смыслов Писания. Будучи 
применена к Ветхому Завету, она предусматривает в нем и акту­
альный смысл, и, параллельно ему, прообразовательный, относя­
щийся к будущему Христу, существующий в качестве некоего до­
полнительного сверхъестественного свойства боговдохновенного 
библейского текста. Сам актуальный, относящийся к древнему 
Израилю смысл текста прямого отношения ко Христу здесь обыч­
но не имеет. Тем не менее, тупик жесткого «или – или» снимается 
и сменяется более гибким «и – и»: места Писания, понимаемые 
христианами как «мессианские» не являются исключительно 
предсказаниями о Христе, но важны и с точки зрения действия 
Бога в истории Израиля. И по сей день теория множественности 
смыслов остается наиболее распространенной в различных хрис­
тианских церквах.

И все же, в самой идее боговдохновенного текста как некоего 
«шифра» будущего Откровения, вплоть до его деталей, можно ус­
мотреть проблему и с богословской точки зрения, прежде всего с 
позиций самого библейского – и ветхозаветного, и новозаветного 
– взгляда и опыта. Да, человеку свойственно связывать действие 
Бога с получением от Него неких абсолютных истин и возмож­
ности предвидеть будущее. Но какое это имеет основание в самом 
опыте Встречи с Творцом? Ведь Сам Бог Библии спонтанен в Сво­
ем откровении, действует свободно и непредсказуемо. Оправдано 
ли тогда видение Библии как книги предсказаний? 

Боговдохновенность 
или «богодиктованность»?

Итак, мы приходим к потребности рассмотреть сами основа­
ния, на которые опираются обе стороны спора о Писании – пред­
ставления о том, что есть священный текст. В конечном же итоге, 
затронув эту проблему, мы не обойдем проблему сути откровения 
как такового. Что происходит в акте откровения и каким, соот­
ветственно, может быть характер письменного документа откро­
вения? 



72	 Дмитрий Матвеев

Сегодня в богословии есть несколько представлений в этой 
области. (Здесь автор этих строк считает необходимым сделать 
оговорку: он не склонен разделять того взгляда, согласно кото­
рому наиболее древнее представление обязательно является наи­
более адекватным и надежным. Если Бог действует и открывает­
ся человеку в истории, то, со своей стороны, человек непрерывно 
осмысляет этот свой духовный опыт, уточняет понимание про­
изошедшего (естественно, в тех пределах, в каких это доступно 
человеческому пониманию), и нет оснований считать, что новая 
трактовка не может быть уточнением и улучшением прежней. В 
противном случае, не нужно было бы никакого богословия. По­
жалуй, в первую очередь это относится к самому человеческому 
восприятию: со временем человек все больше узнает сам о себе, 
о характере своих переживаний, мышлении и т.д.; и это постоян­
но обновляющееся самопонимание также неизбежно вносит свои 
коррективы в богословские концепции. (Жизнь не стоит на месте, 
хотелось бы кому-то этого или нет…)

Итак, сегодня возможны разные понимания сути откровения. 
Для нашей темы наиболее важны два из них. Согласно первому 
(его можно назвать «откровение как знание» или «откровение как 
информация»), откровение есть акт непосредственной передачи 
свыше неких истин: о Боге, мире, человеке, прошлом, настоящем 
и будущем, конечных судьбах мироздания и человека и т.д. Тогда 
Библия как документ откровения представляет собой запись этих 
истин – словами, непосредственно продиктованными Богом (как, 
например, до сих пор обычно воспринимается мусульманами 
Коран), или же в соответствии с какими-то более утонченными 
представлениями (скажем, свыше внушена сама суть, а конкрет­
ная формулировка остается за человеком и т.п.). В любом случае, 
согласно пониманию такого рода, разум в акте откровения как бы 
наполняется готовым, ранее несвойственным ему знанием, поми­
мо его естественных познавательных структур и соответствую­
щих процессов – как бы «контрабандой» от самого себя. Эта идея 
откровения как непосредственной сверхъестественной передачи 
божественного знания является древним представлением; всякая 



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 73

аргументация «от священного текста» по типу «ибо сказано» име­
ет в своем основании именно такое понимание. Вплоть до конца 
средневековья в христианской церкви господствовало именно та­
кое представление, весьма сильно оно и по сей день. 

Среди следствий этого представления – пассивность человече­
ского разума в восприятии откровения (по сути – замещение 
разума). Как это формулирует тот же Тиллих (который в ХХ в. 
и анализировал разные понимания откровения), такому представ­
лению присущи «докетически-монофизитские черты»4. Другим 
следствием является заметная предзаданность жизни: истина, бу- 
дучи известной и сформулированной, задает единственно пра­
вильный вариант не только поведения, но даже и мышления.

Со временем, по мере человеческой рефлексии своего духов­
ного опыта возникло иное понимание сути актов божественного 
откровения и их последствий. Люди все больше стали отдавать 
себе отчет в том, что встреча с Богом как Совершенно Иным не 
есть акт передачи информации, как это может происходить между 
двумя людьми. Бог как последняя Тайна бытия, превосходящая 
разум, приоткрывается абсолютно неожиданно, спонтанно и не­
выразимо. Такая встреча являет собой, для вовлеченного в нее 
человека, пиковое, шокирующее и не поддающееся адекватному 
описанию переживание. Оно внерационально, в нем не содержит­
ся понятий и идей. Событие такого рода потрясает всего челове­
ка без остатка, вырывает из рутины повседневности. Но, вместе 
с тем, для человека, включая и его разум, это не разрушитель­
ный, а созидательный акт. Разум, оказавшийся у своей границы и 
пережив тем самым предельную Тайну и Основание бытия, вдох­
новляется ею и как бы выводится на новую орбиту. Потрясение, 
вызванное событием Встречи, активизирует способность разума 
видеть окружающее бытие уже не в его обыденности, а в его глу­
бине, в его связи с той последней Тайной бытия, что явилась в 
этом событии. Вот почему столько потрясающей мудрости в Би­
блии и священных книгах иных религий, вот почему подлинные 

4 Тиллих Пауль. Цит. соч. С. 67.



74	 Дмитрий Матвеев

религии, основанные на подлинной Встрече, обуславливают про­
гресс в этике и даже научном знании. 

Таким образом, откровение, понимаемое как невербальное со­
бытие, также обладает истинностью, но это истинность другого 
рода: истина здесь не «спускается с небес», но прозревается в 
окружающем мире, увиденном по-новому в свете неизреченной 
Встречи. Понятно, что в этом случае результат не предзадан, как в 
первом, а свободен и вариативен: он достигается средствами есте­
ственного человеческого разума, не перестающего быть конеч­
ным, но просто выводимого потрясающей его внерациональной 
Встречей на свои подлинные потенции, на свою глубину, которая 
в этом случае может быть задействована максимально. Человече­
ский разум в результате Встречи не отменяется и не замещается 
чем-то иным; человек остается человеком, не становясь ни богом, 
ни «диктофоном». 

Хотя сама интуиция всегда остающейся в акте откровения че­
ловеческой свободы присутствовала уже очень давно, – подобный 
взгляд на откровение, как на внерациональную Встречу, начал 
оформляться уже в Новое время. Большой вклад в понимание опы­
та откровения как шокирующего и неописуемого приоткрытия 
тайны Бога как Совершенно Иного внес в начале ХХ в. немецкий 
богослов Рудольф Отто своей книгой «Священное». С яркостью 
говорили на эту тему и русские религиозные мыслители нашего 
времени: митр. Антоний (Блум) и свящ. Георгий Чистяков5. 

Соответственно, и о текстовом документе, появившемся в ре­
зультате таких явлений Предельного, можно сказать, что он будет 
боговдохновенным, но не «богодиктованным». Это будет текст, 
вдохновленный событием явления Совершенно Иного, но полно­
стью человеческий текст. В нем отразится сокрытая от обыденно­
го взгляда глубина бытия, на которую был выведен человек, при­
коснувшийся в акте Встречи к последней Тайне. И в этом смысле 
это будет необычный текст, причастный измерению Предельного. 

5 См., например, одну из последних лекций о. Георгия «Религиозное 
чувство как психологический феномен»: Чистяков Георгий. Путь, что 
ведет нас к Богу. М.: Центр книги ВГБИЛ им. Рудомино, 2010.



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 75

Но он не будет бесстрастной, «абсолютно верной» информацией, 
спустившейся или продиктованной с небес. Глубина бытия будет 
выражена не иначе как доступными человеку средствами, пре­
ломлена в культуре, ее символах. Текст не будет бесстрастным 
оракулом, безошибочной и «протокольной» записью настоящего 
и, тем более, будущего. 

А значит, и Откровение в Иисусе Христе не содержится в 
библейском тексте в качестве предсказанного события. Близкий 
взгляд на это выражает православный патролог и богослов свящ. 
Иоанн Бер: «Весть о смерти и воскресении Христа не выводит­
ся непосредственно из Писания; скорее ее действие было сродни 
действию катализатора. Поскольку во Христе Бог заявил о себе 
самым определенным и неожиданным образом, настолько, что че­
рез Христа получило обновление все сущее – то и Писание также 
должно быть прочитано заново»6.

Возвращаясь к Иустину Мученику и его «Диалогу», отметим, 
что сам этот христианский апологет, настаивая на христианском 
понимании «мессианских мест» Писания как на единственно воз­
можном, все же, очевидно не мог не осознавать того, что действие 
Божье всегда носит неожиданный, спонтанный характер. Как и 
того, что Христос из самих по себе Писаний Израиля просто по­
средством «хорошей логики» не вычитывается, а их новое пони­
мание вдохновлено уже произошедшим Откровением. Судя по 
всему, Иустин выражает это посредством понятия о «благодати 
разуметь Писания»7, данной Богом лишь после Воскресения Хри­
стова уверовавшим в него (и, соответственно, отнятой у неуверо­
вавших иудеев)8.

6 Бер И., прот. Становление христианского богословия. Путь к Ни­
кее. Тверь, 2006. С. 31–32.

7 «Диалог», 58, 92.
8 «Диалог», 78.



76	 Дмитрий Матвеев

Не «вычитан», но «вчитан»

Встав же на точку зрения не рационального, не «информатив­
ного», а событийного понимания акта откровения, мы избавля­
емся одновременно и от обесценивания самой по себе традиции 
древнего Израиля, написавшей Ветхий Завет, и от детерминист­
ской идеи «зашифрованности» Христа в Ветхом Завете. Важно 
понять, что люди поверили во Христа не потому, что вычитали 
Его из Писания, а потому, что Бог явился в Иисусе из Назарета 
Его ученикам. Предыдущие же Писания Израиля были написаны 
по иным поводам, вдохновлены другими событиями откровения. 
Новое откровение во Христе создало вокруг себя, внутри, а затем 
и вне Израиля новую общину веры – христианскую Церковь. Од­
нако это новое откровение не отменило предыдущих, не отмени­
ло их документа – Ветхого Завета. 

Христиане, став христианами, не перестали быть людьми Пи­
сания. Христос из Ветхого Завета не вычитывается, но выразить 
свою веру, минуя Писание, не прочитав его по-новому, люди Писа­
ния не могли. А значит, остается вариант: Христос «в-читывается» 
христианами в Ветхий Завет. 

Это попросту значит, что многие места Писания зазвучали в 
Церкви по-новому, и мы знаем, как. В пророческих книгах стали 
все больше видеть визионерские моменты, связанные с деталями  
написанных позже, уже христианами, Евангелий. Стали прочиты- 
ваться как почти исключительно мессианские и некоторые соот­
ветственно звучащие строки псалмов. Наиболее характерен здесь 
уже упоминаемый 2-й псалом, получивший трактовку как исклю­
чительно предрекающий происшедшее со Христом. В прокимне 
православной вечерни Великого четверга мы слышим славянский 
перевод цитаты из этого псалма с характерной деталью: в стихе 
«восстают князья земли и совещаются против Бога и помазанни­
ка Его» слово «помазанника» (в изначальном иудейском контек­
сте относившееся к царю) остается без перевода с греческого: в 
славянском тексте стоит «Христа Его». Весьма рано стали видеть 
указание на божественный характер Мессии в 44 псалме: его сти­



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 77

хи 7-89 цитируются уже в Послании к Евреям (Евр 1:8-9). И это 
только отдельные яркие примеры.

Кому-то может показаться, что признание такого «вчитыва­
ния» обесценивает христианскую веру. Очередное разъяснение 
позиции: для автора этих строк это ни в коем случае не так. Это 
было бы так, если бы мы находились в сфере науки, а не веры. Вот 
в науке такое «вчитывание» – страшный грех и произвол и назы­
валось бы анахронизмом. Например, когда пытаются подходить 
к мышлению прошлых эпох с мерками современных представле­
ний, не стремясь понять и учесть логику людей самой исследуе­
мой эпохи (так возникают «ляпы» вроде «Пугачев был социали­
стом»). 

Но именно по сходной причине – нельзя мерить явление чуж­
дыми мерками – мы не можем подходить к религиозным текстам 
с критериями научности. Мотивация веры иная, чем «понять и 
проанализировать логику людей прошлого. Вера – это охвачен­
ность верующего ее предметом. Но как ранние христиане как 
люди Писания могли выразить свою охваченность Воскресшим 
Христом иначе, чем прочитав по-новому, с точки зрения этой ве­
ры, Писание? Другое дело, что сегодня мы можем поставить (и 
фактически ставим в настоящей статье) вопрос относительно соб­
ственной эпохи: всякий ли современный верующий обязан быть 
«человеком книги» в том смысле, что он ожидает от текста сверхъ­
естественной (предсказательной и т.п.) силы. Мы живем в эпоху 
критического разума, – нравится нам это или нет. Но относитель­
но прежних эпох мы не должны впадать в своего рода «временной 
провинциализм», требуя от людей иной эпохи мыслить по наше­
му собственному образу. 

Вообще в христианской традиции, оставшейся «культурой кни- 
ги», «вчитывание» в Библию совершенно пост-библейского со­
держания, выведенного из библейских цитат, происходило вполне  

9 «Твой престол, как престол Божий, стоит во веки веков. Жезл твой 
царский – справедливости жезл. Ты любишь правду, ты ненавидишь 
зло. За это Бог – твой Бог – елеем радости помазал тебя, как никого из 
тех, кто рядом с тобой!». Цит. по Библия. М.: РБО, 2011.



78	 Дмитрий Матвеев

естественно, и это со временем стало распространяться на все бо­
лее широкую сферу, как связанную со Христом, так и не связан­
ную с Ним прямо. Например, догмат о Троице порой видят в пер­
вых главах книги Бытия (на основании того, что Бог там говорит 
о Себе во множественном числе). Или видят идею всеобщего вос­
кресения мертвых в «видении о костях» у Иезекииля (Иез 37) (сам 
автор этой пророческой книги, писавший ее в вавилонском плену, 
едва ли мог еще знать такую идею и, скорее всего, выражал этим 
образом чаяние восстановления Израиля). Или, наконец, срав­
нительно поздно получивший завершенность христианский миф 
о падшем ангеле Люцифере-Деннице нашел «библейское обо­
снование» в стихе книги пророка Исаии о «деннице, сыне зари» 
(Ис 14:11-15), изначально относящейся к вавилонскому царю, вра­
гу Израиля. Латинское «Люцифер» («светоносец»), оригинальное 
еврейское «хейлель», как и славянское «Денница» – все это назва­
ния планеты Венеры на утреннем небе, у самых разных народов 
служившей эпитетом величия, яркости и блеска. 

Но пора, наконец, начать отвечать на основной вопрос нашего 
размышления. Если уж мы поставили под вопрос единственную 
правильность понимания откровения как сверхъестественной 
«передачи информации» и, соответственно, буквальную предска­
зывающую силу документа откровения, то правомерен ли тогда 
вообще тезис «Христос – исполнение Писаний»? И если да, то в 
чем оно, это исполнение?

Что же, если не буква?

Откровение не является откровением, не будучи восприня­
тым. Иисус из Назарета не был бы Христом без «тела Христова» –  
Церкви, т.е. не будучи узнан и принят в качестве Христа целым 
сообществом людей. В этом смысле среда восприятия откровения 
является неотъемлемой частью самого откровения: можно ска­
зать, что событийная и рецептивная (воспринимающая) стороны 
в акте откровения нераздельны. Отсюда и видно, сколь важную 



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 79

роль играет традиция – изначальная историческая «восприемни­
ца» откровения: именно в ней на момент события откровения ока­
зывается исторически подготовленной почва для его принятия в 
качестве такового. Отсюда становится понятной и невозможность 
разделить между собой актуальный смысл ветхозаветной веры и 
предвосхищение и принятие в недрах этой веры События, поло­
жившего начало Новому Завету (вспомним теорию множествен­
ности смыслов, в которой одно и другое обычно фактически раз­
делены).

В этом и состоит смысл того тиллиховского тезиса, с которого 
мы начинали: именно «ветхозаветная» традиция подготовила лю­
дей для принятия Христа во всей Его парадоксальности. Теперь 
нам важно попытаться понять, что именно в древнеизраильской 
традиции было наиболее важно с этой точки зрения.

В этом может помочь сама специфика библейской религии. Би­
блия говорит о Боге как об одновременно запредельном мирозда­
нию и участвующем в мироздании. начиная с самого его возник­
новения – как о личностном Существе, заботящемся10 о человеке 
и мире. Библейский разговор о Боге характерен тем, что словно 
бы внутренне противоречив: Бог и принципиально запределен 
людям и миру (так что запрещено любое его изображение) и одно­
временно изображается в антропоморфных, порой до наивности, 
символах: имеет очи, руки и даже мышцы, раскаивается в содеян­
ном, гневается, торгуется и т.д. Такой парадоксальный образ Бога, 
думается, лучше всего отражает Его парадокс в духовном опыте 
человека. С одной стороны, Бог есть последняя Тайна бытия, ко­
торая (а не какая-то промежуточная инстанция решения наших 
житейских проблем) и есть искомое любого настоящего религиоз­
ного поиска. С другой – это Тайна не самозамкнутая и безучаст­
ная, но проявляющаяся в нашей жизни, ибо она является и Осно­
ванием нашей жизни (и именно в этом смысле – «заботящаяся» о 
нас). Это и означает библейский эпитет Бога – Живой.

10 Эпитет взят у иудейского теолога ХХ в. Элиезера Берковича (см., 
напр.: Беркович Э. Бог, человек и история. Маханаим, 2010. С. 89).



80	 Дмитрий Матвеев

Но живут, мыслят, осознают себя и собственную бренность и 
неукорененность в бытии и иные люди помимо евреев. И иные 
религиозные традиции озабочены поиском Последней Тайны. Во­
круг Израиля – «прочие народы» и их религии со своими текста­
ми, мифами и символами, но также ищущие Предельного, живу­
щие Предельным – не следует высокомерно смотреть на всех так 
называемых «язычников» как на приземленных идолопоклонни­
ков, ищущих лишь сиюминутного и поклоняющихся «дереву и 
камню». Египетская, месопотамская, ханаанская религии, грече­
ские мистерии и др. ставят вопрос об основании, истоке бытия, 
их волнуют те же предельные вопросы: происхождение мира и 
человека, их отчуждение от их собственного Основания, возмож­
ность воссоединения с Ним11. Но именно в этом последнем, как 
представляется, и лежит кардинальное отличие библейской рели­
гии от религий «прочих народов». Во всех этих религиях решение 
этого предельного вопроса – воссоединения с Божеством – в не­
малой степени возлагается на человеческие действия. Существу­
ют «технологии спасения»: священнодействия, рассматриваемые 
как необходимое условие достижения бессмертия. Египетский 
погребальный ритуал, «священный брак» в Вавилоне, ханаанские 
и финикийские жертвоприношения, те же греческие мистерии… 
Во всем этом отражена надежда на изменение своей сущности с 
бренной человеческой до божественной, бессмертной. Да, на вы­
сотах каждой религии осознается недостаточность такого «тех­
нологического» подхода к спасению: для перехода в божествен­
ное измерение человек должен быть этому измерению внутренне 
адекватен – прежде всего, нравственно. Человек, чтобы стать бо­
жественным, в своей земной жизни должен быть человечным – 
это ощущается во всех религиях. Но внутренняя подготовка – в 
конечном итоге, часть ритуала, его правильного воспроизведения, 
без которого все же не обойтись. Именно это воспроизведение су­
лит адепту древнего культа бессмертие, преображение, перетво­
рение.

11 Среди российских религиоведов это хорошо показал проф. 
А. Б. Зубов. 



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 81

И только Бог Ветхого Завета бессмертия ни одному еврею не 
сулит. На небо прямо с земли, «как есть» взяты только Енох и 
Илия, но это исключения. Никому из живущих этого не обеща­
но. Нет в договоре-Завете пункта, где «партнер»-Бог обязался бы  
предоставить представителям «партнера»-Израиля бессмертие.  
Участь всех людей – мрачный мир теней Шеол, да и о нем в Биб­
лии только отдельные намеки. По большому счету, конечная 
участь неясна, как сам Шеол. И, тем не менее, возлюбить Бога 
каждый еврей обязан всем сердцем, душой и силой (Втор 6:4-9, 
ставшее знаменитой молитвой Шма Исраэль – «Слушай, Изра­
иль»). Возлюбить, несмотря на то, что Бог как бы бросает людей 
в их богооставленности. Более того, все, напоминаюшее религи­
озные «технологии спасения», запрещено Законом под страхом 
смерти как идолопоклонство. Библейская религиозность оказыва­
ется весьма ограниченной, по меркам «прочих народов» достаточ­
но условной. Есть храмовый культ, но это средство памяти о Боге, 
своеобразный язык общения с Ним, объединяющее начало наро­
да... Наконец, вне создаваемого культом пространства смыслов с 
его понятиями жертвы, священства, Божьего ответа и др. ни один 
пророк не смог бы что-либо возвещать в силе12. И, тем не менее, 
культ в Израиле – это все, что угодно, только не средство спасе­
ния. Он не спасает, а выражает – выражает отношение евреев к 
Богу как Творцу, Промыслителю, великому Партнеру Завета. Да, 
со временем, в течение Вавилонского плена и после него тради­
ция Израиля вобрала в себя заимствования, обросла некой соте­
риологией; появились разные виды веры в более оптимистичное 
посмертие (от бессмертия души до телесного воскресения), впро­
чем, так и не сформировавшиеся в общеизраильский стандарт или 
«правило веры», оставшиеся уделом различных спорящих групп 
иудеев. Одни (фарисеи, ессеи) имели различные представления о 
посмертии, другие (саддукеи) не имели их вообще. Известно, что 
люди эллинистической культуры присвоили христианам кличку 
«атеой» – безбожники, атеисты. Есть данные, что распространя­
лась эта кличка и на иудеев.

12 Тиллих Пауль. Цит. соч. С. 141. 



82	 Дмитрий Матвеев

И поражает бескорыстность отношения к Богу, к которой, в ко­
нечном итоге, призывает Библия. Нужно любить Бога, Который 
так мало обещает тебе «с точки зрения вечности». Да, для возлю­
бившего Бога земное благоденствие вероятнее, чем для грешника. 
Но этот акцент на посюсторонности воздаянии тем более делает 
религию Ветхого Завета странной на фоне остальных религий. 
Какая-то «малорелигиозная», даже в чем-то «антирелигиозная» 
религия.

Как представляется, эта парадоксальная особенность древне­
израильской религиозности имеет глубокий смысл. И состоит он, 
на наш взгляд, в восприятии, в «подчеркивании» Бога как Тай­
ны. Той трансцендентной Тайны нашего бытия, от которой мы 
зависим, благодаря которой существуем, но к которой нам нет 
доступа. Приближение к Богу невозможно ни за счет культовых 
действий, ни даже за счет праведной жизни. Попытки обеспечить 
себе спасение за счет священнодействий, как у «прочих наро- 
дов» – иллюзия и вдобавок источник идолослужения: спаситель­
ный культ легко занимает место самого Живого Бога. 

Если постараться выразить эту библейскую идею, все связан­
ные с ней пророческие обличения и обетования, максимально 
понятным, наиболее универсальным языком, то Библия говорит: 
живи ею одной, этой Тайной. Пусть она – бесконечная Тайна, 
пусть она ничего не отвечает тебе на твой самый главный вопрос –  
что будет после твоей жизни в Конце. Не пытайся преодолеть Ее 
покров сам – ты только потеряешь Ее, только прельстишься сред­
ствами преодоления. Да, это незнание может показаться ненадеж­
ным по сравнению с призрачным великолепием средств спасения, 
которыми обладают прочие народы. Но ты не уходи от Тайны. 
Если что-то может не посрамить, не разочаровать – то только эта 
бесконечная Тайна. Только на нее можно возлагать надежду. Все 
остальное – конечно, и если жить им – это будут идолы. Они-то 
точно рано или поздно рассыплются в прах. Ты не видишь цели – 
так просто целься выше, не прогадаешь. 

Проинтерпретировав библейскую религиозность таким обра­
зом, мы в очередной раз сталкиваемся с чем-то парадоксальным: 



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 83

то, что наиболее недоступно и непостижимо, то и наиболее надеж­
но. И это и есть Бог. Все остальное – по сути, идолопоклонство. 

Во Христе, согласно христианской вере, бесконечная Тайна 
приоткрылась и приблизилась. В Нем, явившем невидимого Бога 
(Ин 1:18), все тем же парадоксальным образом конечный человек 
оказывается прозрачен для бесконечного Бога, Его Тайна словно 
светит через него ученикам. Но, если всерьез принять Евангелие, 
Бог высвечивается сквозь Иисуса по-новому. Это «не другой Бог, 
но Бог – иначе»13. Это «иначе» означает открывшееся подлинное 
отношение Бога к нам: неизменное, вечное приятие. Оно безуслов­
но, ибо является, по сути, отношением к бытию его Основания. 
Во Христе «Бог принимает того, кто неприемлем14», «христоло­
гический парадокс и парадокс принятия грешника – один и тот 
же парадокс15», пишет Тиллих. Вот почему ключевым словом в 
Новом Завете становится уже не «Закон», но «благодать» – греч. 
«харис», т.е. милость. Во Христе нам открыт Бог, Который словно 
отошел от собственного Закона. В каком-то смысле это Бог скорее 
нарушителей закона, чем его благочестивых исполнителей. Иисус 
принимает потерянных, неудачников и практических безбожни­
ков вопреки возмущению благочестивых. Он стремится к обще­
нию с отверженными – простому и радостному общению, идя на 
то, чтобы прослыть обжорой, пьяницей и нарушителем закона. 
«Более оправдан» тот, кто готов принять незаслуженное оправда­
ние, чем тот, кто стремится заслужить его: мытарь, а не фарисей. 

Ретроспективно, в свете Бога Иисуса Христа, Бога благодати, 
можно лучше понять Бога Закона. Закон утверждается тем, что 
Сам Закон по сути, есть выражение благодати16: «суббота – для 
человека, а не человек для субботы». И ради человека буква закона 
может быть отставлена в сторону. К примеру, развод – процедура, 
регламентированная в законе, но ради женщины, обрекаемой по­
сле развода на незащищенность, развод объявляется недозволи­

13 Кюнг Ганс. Христианский вызов. М.: ББИ, 2012. С. 239.
14 Тиллих Пауль. Цит. соч. С 444.
15 Там же. С. 419.
16 Кюнг Ганс. Цит. соч. С. 239.



84	 Дмитрий Матвеев

тельным (то, что евангелист Матфей смягчил, введя исключение 
для случая прелюбодеяния), замечает в своей недавней книге из­
вестный католический теолог Ганс Кюнг17. 

С одной стороны, очевидно, какая это революция с точки зре­
ния буквального, формального понимания закона Моисеева, как 
спущенных с неба незыблемых религиозных постановлений! Но 
где-то этот мотив несамодостаточности религии уже звучал в на­
ших рассуждениях о вере Израиля. Мы ранее увидели, что уже 
Ветхий Завет в лице пророков учит не возлагать надежду на спа­
сение на выполнение религиозных предписаний: конечные судь­
бы человека остаются под покровом Последней Тайны, у Бога. 
Таким образом, истоки новозаветного отношения к религии коре­
нятся в пророческом возвещении.

Как пишет Тиллих, ранняя церковь приняла Иисуса как Хрис­
та, руководствуясь критериями, подобными критериям Второ­
исайи18. Можно сказать и шире, словами того же автора: руковод­
ствуясь критериями «пророческой критики религии»19. Пророки 
подчиняли и культ, и отношение Израиля к самому себе, как к 
богоизбранному народу, суду божественного Закона. Закон в сво­
ей сути есть выражение принципа справедливости – вот мотив 
Исаии и других пророков. Закон как установление – над всем, он 
предписывает и регламентирует и сам культ. Но если скрупулезно 
соблюдается ритуал и одновременно нарушается справедливость, 
если голодный не накормлен, сирота не защищен, то, как бы ни 
хранилась буква Закона, происходит без-законие. И тогда всесож­
жения и жертвы не нужны, дары – тщетны, курение – отврати­
тельно, праздники – бремя, возглашает от имени Бога пророк. 
Только научившись делать элементарное добро, можно предстать 
пред очами Божьими (напр., Ис 1:11-18, Осия 4 и др.). 

Везде, во всех религиозных традициях были люди, чуткие к 
нарушению справедливости как основы жизни и к вырождению 
религии в самодостаточный ритуал. Но есть нечто уникальное, 

17 Кюнг Ганс. Цит. соч. С. 172.
18 Тиллих Пауль. Цит. соч. С. 144.
19 Тиллих Пауль. Цит. соч. С. 143.



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 85

присущее только одной библейской пророческой традиции. Ни 
религия Израиля, ни сам народ Израиля не является чем-то не­
зыблемым. Бог может отвергнуть и то, и другое: отвернуться от  
всесожжений, лишить народ богоизбранности. Не ритуал соответ­
ствует порядку мироздания (как это имеет место в других религи­
ях), но Закон с его первоочередным требованием справедливости, 
элементарной человечности. И народ, и его религия постоянно 
существуют под дамокловым мечом профетической критики: они 
и необходимы, и несамодостаточны, условны. Только религия Из­
раиля парадоксально заключает в себе возможность отвержения 
самой себя. Лишь принятие напряженности этого парадокса, этой 
«религии против религии», когда невозможно считать себя ничем 
большим, нежели «проводником тайны бытия20», может обер­
нуться осуществлением надежд, выраженных – в самом общем 
виде, без зашифрованности деталей будущего – в пророческих 
обетованиях. 

Итак, в основе Закона Моисеева лежит божественная правда, 
справедливость, понимаемая как сама основа мироздания, с по­
пранием которой всё рушится. Это нерв библейской пророческой 
традиции. Но со временем, с угасанием пророческой традиции 
и сам Закон Моисеев, бывший у пророков выражением суда над 
религией, стал деградировать, становясь тем же средством само­
спасения. Заповеди закона, как и ничто конечное, не спасают, они 
лишь показывают человеку его несостоятельность и отчужден­
ность от Бога, дают «познать грех» – на этом настаивал ап. Павел 
в послании к Римлянам (Рим 3:20 и др.). В условиях отчуждения 
от Бога, там где человек не имеет сил быть справедливым и тем 
более любить, и справедливость, и любовь становятся заповедя­
ми21. Но преодолеть это отчуждение даже сколь угодно серьез­
ным отношением к заповеди невозможно. И тем не менее, такое 
искушение в Израиле возникло. Так появилось новое средство 
самоспасения – законничество. Закон в нем стал тем самым, что 

20 Тиллих Пауль. Цит. соч. С. 144.
21 Тиллих Пауль. Цит. соч. С. 358.



86	 Дмитрий Матвеев

было обличаемо во имя него пророками: ритуалом, на который 
возлагалась надежда на спасение. Эту проблему мы видим по­
ставленной в Евангелии, прежде всего, у синоптиков. Притча о 
мытаре и фарисее в негативных тонах рисует нам такого самопра­
ведного исполнителя закона.

Христос благодаря своему уникальному единству с Богом 
вновь и с небывалой силой, на новом уровне открывает Божью 
правду и путь, который, согласно ей, ведет к Богу. Божья правда, 
выражаемая Христом – это уже не просто справедливость, это 
безусловная милость к другим, новозаветно понимаемая «харис», 
благодать. «Итак во всем, как хотите, чтобы с вами поступали 
люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки» 
(Мф 7:12). Это «золотое правило этики» коренится в отношении 
Бога к нам, которое было открыто во Христе. Если Бог – вечная 
примиренность, абсолютная милость и безусловное приятие, то 
соответствующее отношение людей друг к другу лежит в основе 
жизни, это то, ингорируя что, мы начинаем противостоять Богу, 
и рушится мир, и рушимся мы. В этом-то и смысл образа мыта­
ря в той же притче из Евангелия от Луки. Вот почему Бог при­
нял грешного, но готового «принять приятие», мытаря в большей 
мере, нежели фарисея – человека, по меркам внешней религиозно­
сти, всерьез праведного, но измеряющего близость к Богу именно 
«религиозными делами».

Но если бы не было в Израиле, помимо такого законничества, и 
иного отношения к «религиозным делам», «если бы не было груп­
пы тех людей, которые были воспитаны в духе иудейского проро­
ческого парадоксализма, то и парадокс Креста не был бы ни понят, 
ни принят». Таким образом, в иудаизме времен Христа мы видим 
и предпосылки Его принятия, и предпосылки Его отвержения. 
Первые – в библейском, профетическом ядре традиции, вторые –  
в ее законническом искажении. С точки зрения «пророческого 
парадоксализма» Тот, Кто во имя Бога и Его подлинного отно­
шения к нам идет на свободное отношение к букве закона, Кто 
как Бог принимает неприемлемого, даже врага, и остается верен 
этому вплоть до крестной смерти, должен быть принят. С точки  



	 Библия – книга о Христе. В каком смысле?	 87

зрения законничества, для которого спасительно важна любая 
деталь вплоть до нетронутых колосков, Христос – разрушитель 
спасения и должен быть отвергнут и осужден. Как не раз писал в 
своем дневнике прот. Александр Шмеман, Христа распяла рели­
гия и религиозные люди. И стоит помнить, что точно так же, как 
для иудейских законников, «мешающим спасаться» Он был бы и 
для христианских законников, ритуалистов, доктринеров и т.п.

* * *
Подытожим некоторые основные моменты того, что мы по­

старались здесь показать: скорее в свете смыслового содержания 
самой ветхозаветной традиции, нежели в не связанном с этим со­
держанием прообразовательном смысле библейской буквы Хрис­
тос предстает нам исполнением Писаний. Не отдельные детали 
текста, в которых при желании можно увидеть прозрение буду­
щего Христа, но общее смысловое пространство является объ­
единяющим началом Ветхого и Нового Завета. Это пространство 
характеризуется критикой внешней религиозности во имя сути 
подлинных отношений с Богом. Между Христом и Езекией – не 
жесткая альтернатива, а глубинная связь: если библейский Езекия 
был восстановителем подлинного богопочитания, то во Христе 
основа подлинного богопочитания открылась с небывалой силой. 
Уже само по себе ветхозаветное отношение к Богу, включающее 
критику религиозного самоспасения как идолопоклонства – тема 
универсальной значимости. Для христиан полноту все это при­
обретает во Христе, по-новому открывшем Бога. Но Сам Христос 
едва ли мог быть понят вне контекста ветхозаветного идеала бо­
гопочитания. И в самом признании этой преемственности можно 
видеть, в том числе, и основу для «разборки завалов» в иудео­
христианских отношениях.





БОГ БИБЛИИ





Брат Ириней Жоннар

Брат Ириней, в миру Марк Жоннар, родился 8 июля 1965 г. в Па-
риже. Закончил юридический и журналистский факультеты уни-
верситета Пантеон-Сорбонна. Работал репортером в различных 
изданиях. Провел много времени в странах Индокитая. Был во-
лонтером в католической ассоциации «Тибериада», работающей 
с наркоманами и больными СПИДом. В 1998 г. поступил в бене-
диктинский монастырь Святого Креста в Шеветони (Бельгия).

БЕЗМОЛВИЕ ВОСЬМОГО ДНЯ

Хранить безмолвие, чтобы внимать слову Божию – за этим па­
радоксом скрывается то особое состояние, когда человек, убаю­
канный облекающим его покоем, ощущает в самой своей глубине 
душевный мир, где... порой совсем не слышно столь ожидавше­
гося слова. Безмолвие порождает только безмолвие. Тогда вера и 
надежда начинают шататься. 

Поистине – и псалмопевец свидетельствует о том лучше кого 
бы то ни было – весьма трудно воспринимать Бога, когда Его без­
молвие превращает Его в отсутствующего. Однако необыкновен­
ное богатство безмолвия, требующее своего открытия, бросает 
нам вызов, по крайней мере, в европейском культурном ареале, 
где, начиная от tohou-bohou1 до horror vacui2, понятия безмолвия 
и пустоты окрашены скорее негативно. Ну, а конкретно, в том, 
что касается христианской веры, отождествление Абсолютного с 
Логосом, со Словом не свидетельствует в пользу божественного 
безмолвия... 

1 Тоху Боху – (евр.) от Тоху – «глубь» и Боху – «предвечное Прост­
ранство» – или «Глубь предвечного пространства», вольно переведен­
ное как «Хаос», «Смятение» и т.д. (Цит. по http://slovari-online.ru/word/
философский-словарь/тоху-боху.htm). 

2 Horror vacui (латинск.) – боязнь пустоты. (Прим. ред.)



92	 Брат Ириней Жоннар

Но, как мы увидим, опыт встречи с безмолвием Бога призы­
вает человека к подлинному обращению, которое состоит, может 
быть, именно в том, чтобы принимать это безмолвие всерьез! А 
что, если оно и есть настоящий ответ на молитву людей, тот от­
вет, в котором Господь открывает всю Свою полноту? Однако тех, 
кто открывает плоды безмолвия Божия, не следует смешивать с 
теми, кто делает из этого вывод о Его немоте или небытии. Чтобы 
хранить молчание, нужно существовать и быть полным жизни.

В таком случае безмолвие Божие становится присутствием, 
причастием, плодоношением, потенциальностью, желанием, бес­
конечной возможностью, свободой. Если прислушаться к нему 
вблизи, оно может открыться и как особый способ передачи глу­
бинного майевтического опыта. Это новое рождение, через кото­
рое можно пройти, размышляя, в частности, над первым расска­
зом о творении в книге Бытия. 

* * *
«В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна 

и пуста, и тьма над бездною, и Дух Божий носился над водою» 
(Быт 1:1-2). Многоточие... В начале Бог молчал, был безмолвием, о 
чем говорят нам два первых стиха книги Бытия, которые, словно 
за мгновение до начала концерта, придают напряженность всему 
делу Божественного Откровения: дирижерская палочка взлетает 
вверх, останавливая и, как бы, собирая звуки инструментов, пре­
жде чем освободить их дыхание в грандиозной гармонии. 

Тайна, которую открывает это первоначальное безмолвие, со­
стоит в том, что Бог Библии – это Бог Живой, чью жизненную 
мощь подтверждает Его дыхание – безмолвие на вздохе, творче­
ское слово – на выдохе. «Небеса проповедуют славу Божию, и о 
делах рук Его вещает твердь. … нет наречия, где не слышался бы 
голос их» (Пс 18:2,4), – поет псалмопевец; за творением и за сло­
вом пребывает Господь в Своем безмолвии. 

Изначальное безмолвие Бога, которое содержит в себе жела­
ние – вдох, который Он несет в самой глубине Своего сердца. 
Безмолвие перед творческим словом выражает потенциальность 



	 Безмолвие восьмого дня	 93

жизни, несомую Богом, словно отложенную Им про запас, чтобы 
она накопилась перед тем как вырваться на свет в творящем сло­
ве. Но есть еще другое возможное истолкование этого безмолвия: 
оно сообщает напряженность всему творению. Напряженность, 
вызванную неведомой открытостью, которую произведет ее про­
явление: «И когда Он снял седьмую печать, сделалось безмолвие 
на небе, как бы на полчаса» (Откр 8:1). Все происходит так, как 
если бы это безмолвие было высшим опытом возможного. Эта по­
тенциальность несет на себе образ Божественного замысла: она 
совершенно свободна. 

Именно это можно прочесть в рассказе о творении вплоть до 
того, что мы задаемся вопросом, знал ли в точности Бог, что та­
кое свет, прежде чем творить его?! И, действительно, лишь после 
того, как Он создал свет, Бог как будто открыл его и одобрил, что 
он «хорош». Тогда, когда было произнесено: «да будет свет», «стал 
свет»; предваряемый артиклем (ha ôr); он становится именно тем 
светом, который мы знаем. Как будто Бог не сотворил свет соглас­
но идее, каковым свет должен быть, как если бы существо света 
не было известно заранее во всей полноте. Безмолвие Бога не со­
ответствует миру платонических идей, которые слово заключает 
в форму... От создания света до творения человека – вот Жизнь, 
которая ныне раскрывается перед нами.

Но означает ли она конец изначального безмолвия? Конечно 
же, нет, потому что рассказ о творении уже предполагает – «И был  
вечер, и было утро» (Быт 1:5) – что полосы безмолвия пересека­
ются и расплавляются теперь в Слове, как если бы оно, по образу 
Божественного дыхания, нуждалось не только во вдохе, но так­
же и в паузе, необходимой для раскрытия Слова в его длительно- 
сти – долгих шести днях. 

Итак, эта неспешность еще раз позволяет познать намерение 
Творца: Бог оставляет вещам время для появления, наделяет их 
автономией. Творение – это не мгновенный и завершенный в се- 
бе акт, но событие, которое с самого начала исходит из дистан­
ции между Творцом и тварью. Промежуток времени, который без­
молвие уделяет появлению твари, это время человека, время для 
человека. 



94	 Брат Ириней Жоннар

В каком-то смысле эти полосы безмолвия, пересекающие тво­
рящий жест и творческое слово, открывают нам Бога, Который рас­
крывается, уходя в тень! Мы находим эту тему в иудейской мис­
тике под именем tsimtsoum, которое, будучи применено к Творцу, 
означает, с одной стороны, концентрацию, сжимание, а с другой –  
вызывает в памяти идею ухода и одиночества, связанную с темой 
изгнания. Существует двойное движение отхода и раскрытия: 
«Бог отступает от Себя в Себе Самом , чтобы дать место Другому, 
творению и твари...»3. 

* * *
Такой отход символизирует прежде всего суббота. Это седьмой  

день, который одновременно завершает и открывает собой рас­
сказ о творении: «И благословил Бог седьмой день, и освятил его, 
ибо в оный почил от всех дел Своих, которые Бог творил и сози­
дал» (Быт 2:3). Труд Божий состоял в том, чтобы говорить – пусть 
даже через безмолвие; а покой Божий ныне – это сознательное 
погружение в безмолвие, которое есть освящение. Освящение че­
ловека означает божественное побуждение к обóжению человека, 
настоятельное побуждение к ответственности. Когда Бог отступа­
ет в Свое безмолвие, появляется человек как носитель творческо- 
го слова и продолжает творческое деяние: «Ибо принятие творе­
ния – это для человека осознанная им полнота ответственности. 
Закон истинного диалога требует того, что, когда один из партне­
ров отвечает, другой умолкает. Ответственность человека вклю­
чает в себя – в силу почти автоматической игры диалога – без­
молвие Божие»4.

Диалог, слагающийся из моментов безмолвия, которые можно 
найти, в особенности, в сокрытой жизни Иисуса в Назарете. Этот 
диалог подобен повествованию о новом творении, чья безмолвная 
модель столь прекрасно представлена Марией. Тайна ее в немом 

3 OUAKNIN Marc-Alain, Méditations érotiques, Payot, 1998, p. 63.
4 NEHER André, L’Exil de la parole, du silence biblique au silence 

d’Auschwitz, Seuil, 1970, p. 204. 



	 Безмолвие восьмого дня	 95

и, в то же время, активном ожидании, которое говорит о желании 
принятия Бога в себя. Речь идет о безмолвии плодоносном, срав­
нимым с родами: «Безмолвствовал Я от века, молчал, сдерживал 
Себя, но теперь, словно роженица, буду кричать, глотая воздух!» 
(Ис 42:14)5.

Как только Иисус родился, «слово, став плотию, безмолвство­
вало в течение 30 лет»6. Безмолвие кажется поистине соприрод­
ным Христу. Об этом говорит Его поведение в отношении женщи­
ны, взятой в прелюбодеянии, но в особенности во все то время, 
когда Он удалялся ради безмолвной молитвы. Именно тогда рас­
крывалась и углублялась тайна Его усыновления. Кто расскажет 
нам о близости Христа с Отцом в этой тишине молитвенных но­
чей? Любовь Иисуса к Отцу побуждает Его переживать эту бли­
зость в глубоком безмолвии. Любящим не надо многих слов, что­
бы понять друг друга... 

Но еще до достижения этих вершин, уже на уровне феномено­
логии языка, безмолвие обитает в слове. Всякое слово наполнено 
ритмом молчания, которое символизирует внутреннюю жизнь, 
соединяясь с ней. Без молчания никакое высказывание не было 
бы возможным, его волны соответствуют интервалам, разделяю­
щим буквы и слова в Писании. Более того, безмолвие Божие при­
дает слову полноту его значимости и обуславливает возможность 
Встречи: «Прекрасно, умиротворяюще, побуждающе это безмол­
вие; оно говорит более слова, оно удваивает его, его подчеркива­
ет, его усиливает, оно – словно служит его контрапунктом, оно 
есть промежуток языка в паузах, в перерывах, оно передает как 
бы преизбыток жизни, неожиданную энергию, которая поднима­
ет человека над самим собой и дает ему возможность встретить 
Бога»7. 

5 Библия. Современный русский перевод. М.: РБО, 2011.
6 LATTEUR Emmanuel, «Silence du Christ et silence monastique», 

Collectanea cisterciensia, n°38, 1976, p. 3.
7 NEHER André, ibid., p. 47–48.



96	 Брат Ириней Жоннар

* * *
Благодаря этим моментам безмолвия, которые заключают в се­

бе призывающее обращение к свободе человека, дабы он запол­
нил их, осознав в глубине самого себя свою богочеловечность, 
стал соработником в том, что Господь ожидает от него. Космос 
на шестой день остался незавершенным, и творение содержит зо­
ны безмолвия, пустоты, которые человеку надлежит заполнить: 
«плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте 
ею» (Быт 1:28)! Тогда «земля же была ... пуста» (Быт 1:2), и теперь 
подобает ее наполнить... Таким образом, эта пустота взывает к на­
полнению. Можно рассматривать ее как vacuum, который будет 
действовать на манер пылесоса, вызывая наполнение Духом Свя­
тым, «иже везде сый и вся исполняяй», согласно словам молитвы, 
которая произносится в начале каждой службы византийского 
обряда. Или, как формулирует Лао-Цзы: «кто пребывает полым, 
будет наполнен» (Дао, 22). 

Эта «пустота» не является ли также отличительным призна­
ком глубинной идентичности Бога – Того, Кого человек не может 
воспринимать иначе как «полым»? Таков парадокс полноты, ко- 
торая познается, воспринимается только в «расселине скалы» 
(Исх 33:22). «Расселина» – это чистое пространство встречи, ко­
торое человек должен сделать просторным, причастившись без­
молвию, понимаемому здесь как отказ от всех рассуждений и ум­
ствований о Боге и Его творениях. Хранить безмолвие – значит 
также очистить дух от всех концепций, которые образуют некую 
завесу между глубиной моего «я» и божественной реальностью. 
Тогда можно будет, по примеру Моисея, воспринимать Господа 
поистине «как Он есть». Отсюда начинается и процесс обόжения 
человека. 

Такова миссия, доверенная Богом Его творению, призванному 
восполнить и завершить слова и творения Божии в актах творче­
ской свободы. Сотворенный «по образу Божию» (Быт  1:27), че­
ловек абсолютно свободен. «Создавая человека, Бог привнес во 
вселенную фактор полной неопределенности: человек свободный – 



	 Безмолвие восьмого дня	 97

это импровизация, ставшая плотью в истории, это абсолютная 
непредвиденность, это граница, с которой сталкиваются силовые  
указания плана Творца»8. Именно такая грандиозная перспектива 
открылась Николаю Бердяеву: «Бог ждет от человека высшей сво­
боды, свободы восьмого дня творения. Этим Божьим ожиданием 
возложена на человека великая ответственность. Последняя, ко-
нечная свобода, дерзновение свободы и бремя свободы есть доб
родетель религиозного совершеннолетия. Прийти в религиозную 
полноту – значит осознать конечную свободу. [...] Бог ждет от че­
ловека такого откровения свободы, в котором открыться должно 
не предвиденное самим Богом. Бог оправдывает тайну свободы, 
властно и мощно положив предел собственному предвидению»9. 

Безмолвие Божие вводит момент неопределенности в творе­
ние, оно зовет человека принять на себя возложенную на него от­
ветственность: «Блаженны нищие духом, ибо ваше есть Царствие 
Божие. Блаженны алчущие ныне, ибо насытитесь» (Лк  6:20-21). 
Нельзя ли понять эти заповеди блаженства как выражение взгля­
да, который воспринимает в реальности прежде всего неполноту, 
зияние, заключенное в ее лоне, пустоту, как призыв к наполнению? 
Речь идет о восприятии вещей как бы «полыми», «неполными»,  
«способными всякий раз к новому наполнению»10, как оно опре­
деляется и, одновременно, воспринимается китайской мыслью. 

* * *
Но даже когда эти малые искорки утешения падают в глуби­

ну сердца молящегося человека, он легко может поддаться внут­
реннему замешательству. И безмолвие одерживает вверх... Вот 
появляется смятение, порой окрашенное бунтом перед Господом, 
Который словно скрывается из глаз. Почему Он молчит? Может 

8 NEHER André, ibid, p. 159.
9 Бердяев Николай. Смысл творчества. Париж: YMCA-PRESS, 1985. 

С. 191–192.
10 JULLIEN François, La Grande image n’a pas de forme, Seuil, 2003,  

p. 110.



98	 Брат Ириней Жоннар

быть, потому, что Бог, когда Он скрывается, не перестает быть 
разыскиваемым: само Его отсутствие взывает к нам. «И будут хо­
дить от моря до моря и скитаться от севера к востоку, ища слова 
Господня, и не найдут его» (Ам 8:12). Не найдут его... пока не най­
дут: «И Я скажу вам: просите, и дано будет вам; ищите, и най­
дете; стучите, и отворят вам, ибо всякий просящий получает, и 
ищущий находит, и стучащему отворят» (Лк 11:9-10). Ибо время 
безмолвия неодолимо влечет человека к Богу: «Услышь, Боже, мо­
литву мою и не скрывайся от моления моего; внемли мне и ус­
лышь меня» (Пс 54:2-3). 

И потому безмолвие Божие можно перевести как безграничное  
упование о человеке. Оно приводит человека в ситуацию абсо­
лютного одиночества, вызывая «подъем неодолимой надежды», 
надежды на Бога за пределами всякого обетования: «Вот Он уби­
вает меня, но я буду надеяться; я желал бы только отстоять пути 
мои пред лицом Его», – скажет Иов (Иов 13:15). Да, я буду служить 
Ему, рискуя не получить никакой награды, никакого слова, ника­
кого утешения. Безмолвие Божие приводит человека в школу без­
возмездности, оно учит, что только наемники ожидают извлечь 
пользу из отношений с Богом, но любовь никогда не покупается. 
Силой божественного безмолвия и внутри него, в подлинном лю­
бовном обмене встречаются две безграничных надежды. 

Так Бог Своим безмолвием-отстранением посылает человека с 
миссией... к Богу! Но на это посланничество человек не отвечает 
должным образом. Иногда он даже затевает процесс против Бога, 
обвиняя Его в том, что Он не заботится о Своем творении, обви­
няя Его в равнодушии, хуже того, в причастности ко злу: «Учи­
тель! неужели Тебе нужды нет, что мы погибаем?» – скажут апо­
столы Иисусу, заснувшему во время бури на Тивериадском озере 
(Мк 4:38).

Безмолвие Божие становится как стена, от которой отскаки­
вают ложные образы, которые человек приписывает Богу: оттал­
киваясь от Него, они возвращаются к своему автору. Безмолвие 
выступает как откровение и средство от идопоклонничества. Так 



	 Безмолвие восьмого дня	 99

безмолвие Христово в течение судебного разбирательства служит 
в этом смысле наукой и свидетельством: «что Ты ничего не от­
вечаешь? что они против Тебя свидетельствуют? Но Он молчал 
и не отвечал ничего» (Мк 14:60-61). Сохраняя безмолвие, Иисус 
возвращает Своим обвинителям их же ложные образы мессиан­
ства, чудесных знамений, царственности, власти, божественного 
всемогущества: Иисус и на это ничего не отвечал, «так что Пилат 
дивился» ( Мк 15:5). 

Не в этом ли заключается одна из причин «сокрытости» Бога? 
Стеная в духе Своем, Иисус сказал: «для чего род сей требует 
знамения? Истинно говорю вам, не дастся роду сему знамение. 
И, оставив их, опять вошел в лодку и отправился на ту сторону» 
(Мк 8:12-13). Да, на другом берегу языка и знамений, на берегу 
молчания встречают Бога. Как у Илии на горе Хорив, соприкос­
новение с Богом происходит вдали от урагана, от землетрясения. 
Присутствие Божие открывается в «веянии тихого ветра» (ср. 
3 Цар 19:12). 

Что означает это Присутствие, которое открывается в безмол­
вии, в ощущении отсутствия, пустоты и даже потери? Опыт 
оставленности и полнейшего одиночества, которое достигает выс- 
шей точки в Гефсимании и на Голгофе: «Боже Мой! Боже Мой! 
для чего Ты Меня оставил?» (Мк 15:34). Что происходит в самом 
буквальном смысле слова – что означает этот переход, эта Пасха? 
Кажется, таинственное присутствие Отца обнаруживает себя как 
ответ на это отсутствие. Ведь это отсутствие, пережитое в глуби­
нах Богочеловека, пригвожденного ко кресту, подобно сосредото­
чению и усилению желания – поскольку желают лишь того, что 
отсутствует, – желания, которое есть другое обозначение любви, 
любви Его Отца. Тогда это любовное желание отсутствующего 
порождает движение притяжения, которое будет взывать к отсут­
ствующему, привлекать его в себе самом, сделает его присутству­
ющим, явит его как иное «свое»!



100	 Брат Ириней Жоннар

* * *
Только живой может давать жизнь: не в этом ли тайна Воскре­

сения? Ибо опыт безмолвия и отсутствия Божия – это опыт уче­
ников, свидетелей Воскресения, бесконечно переживаемого под 
видом явления и узнавания, но явления, которое постоянно отсту­
пает, – происходит ли это при пустом гробе или в гостинице на 
пути в Эммаус, или в собрании апостолов. Явиться, исчезнуть, 
появиться вновь: здесь – вся грамматика евангелий воскресения. 
«Процесс отсутствия»11, в котором Иисус более всего присутст­
вует тогда именно, когда Он исчезает, словно отступая в беско­
нечность неба при Вознесении, оставляя как бы пустоту между 
Человеком и Богом. Незаполненное пространство, в котором, как 
мы видели, Человек призван к обóжению именно посредством бо­
жественного безмолвия, от которого он получит чудесную плодо­
носность. 

Но тогда это безмолвие, исходящее из глубин сердца челове­
ка, – когда он молится – станет в свою очередь действенным, как 
призыв, обращенный к Богу, чтобы привлечь Его и преобразить 
Его творением. Не это ли отчасти имел в виду Ириней Лионский, 
говоря «об обыкновении Бога обитать в человеке»12? Вплоть до 
изменения самого Всемогущего?.. В этот момент разум начинает 
колебаться и потому теперь, более, чем когда-либо, подобает со­
блюдать молчание. Тайну безмолвия восьмого дня...

Chevetogne, март 2012 г. 

Перевод с французского 
Владимира Зелинского

11 CERTEAU (de) Michel, La Faiblesse de croire, coll. «Points essais» 
n°504, Seuil, 1987, p. 215.

12 SAINT IRENEE DE LYON, Contre les hérésies, traduction par Adelin 
Rousseau, III, 20, 2, p. 373, Cerf, 1984.



Себастиан Брок

Себастиан Брок родился в 1938 году в Лондоне. Является круп-
нейшим специалистом в области сирийского языка и патристи-
ки, профессор в области сирийских исследований Оксфордского 
университета (в настоящее время в отставке), член Вольфсон-
колледжа (en:Wolfson College, Oxford).

Закончил Кембриджский университет со степенью бакалавра 
искусств (BA) и Оксфордский университет со степенью доктора 
философии (PhD).

Себастиан Брок является членом Британской академии, удо-
стоен почетной степени доктора богословия в различных универ
ситетах. Сирийским православным патриархом награжден ме-
далью св. Ефрема Сирина.

СВЯТОЙ ЕФРЕМ – ПЕВЕЦ СЛОВА БОЖЬЕГО1

Святого Ефрема Сирина можно назвать поэтом парадоксов; 
один из таких парадоксов, к которому он постоянно возвращает­
ся – явление миру Бога Сокрытого. Явленное – но одновременно 
и сокрытое: это относится как к Священному Писанию, так и ко 
Христу. Подобный парадокс – сосуществование явленного и со­
крытого – можно увидеть и в судьбе самого св. Ефрема. Мы узна­
ём о св. Ефреме из его жизнеописания, составленного в VI в; но 
подлинная его жизнь остаётся неведомой для нас, потому что его 
биограф 6-го столетия стремился представить св. Ефрема более 
доступным и понятным читателю.

1 Доклад прочитан автором на XIX международной экуменической 
конференции (7–10 сентября 2011 г.) в Спасо-Преображенском монасты­
ре в Бозе (Италия).

Текст доклада автор любезно предоставил редакции «Христианоса» 
для перевода и публикации на русском языке в альманахе, посвященном 
Библии.



102	 Себастиан Брок

Здесь мы имеем дело с нарушением исторической перспекти- 
вы – по крайней мере, в двух аспектах: в жизнеописании св. Еф­
рем изображается монахом, встречавшимся со св. Василием Вели­
ким и св. Бишоем2. И то и другое исторически неверно, поскольку 
св. Ефрем, жил к востоку от Евфрата во 2-й и 3-й четверти 4-го 
столетия, когда монашество там ещё не приняло известной нам 
формы, и ни одна из упоминаемых его встреч не имеет под собой 
исторической основы, так как оба утверждения основываются на 
неправомерной идентификации св. Ефрема с анонимным сирий­
цем. 

Но символически оба эти «факта» его биографии (являясь 
исторически неверными), отражают глубинную правду: хотя, 
определённо, св.  Ефрем не был монахом, он, вероятно, являлся 
представителем некоей сирийской традиции, предшествующей 
монашеству, Bnay Guama, «союза», члены которого принимали 
аскетические обеты (описанные как «союз со Христом»), и стано­
вились ihidaye, преданными Христу Его подражателями. Ihidaya 
переводится с сирийского на греческий как monogenes – «едино-
родный» (см. Ин 1:18).

Также, хотя св. Ефрем никогда не встречался ни со св. Васили­
ем, ни со св. Бишоем, на глубинном уровне его учение находится 
в полной гармонии с творениями его более знаменитых современ­
ников из Каппадокии и Египта. 

Интересно отметить, что этот парадокс несовпадения истори­
чески реальной жизни св. Ефрема и описанной в его биографии, в 
какой-то степени отражён в иконографической традиции изобра­
жения св. Ефрема монахом, описывающим свою жизнь, а иногда – 
диаконом, что удостоверяет историческую реальность его жизни.

Однако задача нашей работы – показать как св. Ефрем описы­
вает парадоксальность сосуществования Сокрытого и Явленного в 
библейских текстах и как нужно переходить от явленного, откры­
того в тексте к его сокрытому, внутреннему значению и смыслу.

2 Анба Бишой или преподобный Псой (ум. в 417 г.) – коптский святой, 
основатель монастыря в Египте, в долине Вади-эн-Натрун в Западной 
пустыне, который и поныне носит его имя. (Прим. ред.)



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 103

Св. Ефрем начинает с размышления о том, как может человек 
иметь какое-либо знание о Боге, если между творением и Богом 
лежит пропасть, которую человек не в состоянии преодолеть. Это 
означает, что если человечеству вообще предстоит узнать что-то 
о Боге, Бог должен обнаружить Себя в чём-то и сделать познание 
Себя доступным человеку. 

Как говорит св. Ефрем: «Если бы Господь не пожелал открыть 
Себя нам, не было бы ничего в Его творении, что смогло бы о Нём 
что-то сказать» (О Вере 44:7).

Соответственно, любое человеческое знание о Боге приходит 
как результат раскрытия Богом Самого Себя, что имеет место в 
двух областях: в Природе и в Библии, которые св. Ефрем называет 
двумя «свидетелями»: природный мир вокруг нас и Священное Пи-
сание (О Рае 5:2). Однако, поскольку св. Ефрем придаёт огромное 
значение свободной воле человека как дару Божьему, он считает, 
что Бог в акте «самораскрытия» уважает эту волю, и человеческое 
знание о Боге не может быть принудительным. Ефрем описывает, 
как это тонкое равновесие достигается при обоюдном взаимодей­
ствии и во взаимоотношениях между Богом и человеком: Бог бе­
рёт на себя инициативу, раскрывая Себя и делая доступным для 
познания в «двух свидетелях»; но это «раскрытие» само по себе 
всё еще является «сокрытым», и теперь уже человек самостоя­
тельно должен приложить усилия, чтобы обнаружить и познать 
это сокровенное.

В связи с этим св. Ефрем широко использует термин raza (бук­
вально – «тайна»), обычно переводимый как «символ», где «сим­
вол» определённо понимается как нечто, присущее тому, что он 
символизирует. И природа, и Священное Писание исполнены этой 
тайны, заложенной в них Богом как часть Его Самооткровения, 
раскрывающей те или иные аспекты Божественного. 

На всяком месте, куда ни взглянешь,
Всюду таинственно присутствует Он:
Когда читаешь Священное Писание –
Видишь Его следы;



104	 Себастиан Брок

Всё. что сотворено – сотворено Им,
Во всех владениях Своих
Таинственно отобразился Он
Он создал мир – 
И в нём отпечатался Его облик
И открылись таинственные источники,
И хлынули потоки Его образов
И затопили мир,
И во всём был – Он.
	 (О Девстве 20:12).

Присутствие божественных символов наполняет истинным 
смыслом всё творение, но этот смысл остаётся сокрытым до тех 
пор, пока человек не раскроет его и таким образом не постигнет 
«сокрытое». 

Как это происходит? В качестве иллюстрации св.  Ефрем ис­
пользует способ восприятия действительности глазом (телесным 
оком). В соответствии с его пониманием оптики, глаз видит, когда 
свет входит в него, и чем ярче свет, тем лучше видит глаз. Духов­
ное око, внутренний глаз сердца, действует подобным образом, 
но с помощью веры, а не физического света. Только если вера на­
полняет его, духовное око начинает открываться и воспринимать 
«тайны», «символы», скрытые в Природе и Библии, и чем сильнее 
вера, тем яснее видит и воспринимает духовный глаз.

В Священном Писании, как в зеркале,
Человек чистым оком 
Созерцает Образ Истины.
Там отобразился Отец,
Там живёт Сын,
Там дышит Дух Святой.
	 (О Вере 67:8-9).

Явственнее всего Господь проявляет Себя в воплощении, но и 
здесь мы стоим перед тем же парадоксом «явленного» и «сокрыто­
го». Иисус из Назарета, человек, доступный обычному людскому  



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 105

восприятию – и Личность Христа, Воплощённого Слова, которую 
может разглядеть только внутреннее око, исполненное веры.

Чтобы описать акт воплощения св. Ефрем употребляет фразу: 
«Он облёкся в плоть», следуя принятой в то время в Сирии тер­
минологии раннего христианства. Этот образ «одевания» распро­
страняется св. Ефремом на Ветхий Завет, когда, «нарекая» имена 
своему творению, «облекая» его в слова, Господь как бы сам во­
площается в них, чтобы дать возможность описать Себя слова- 
ми человеческого языка. Здесь следует привести слова самого 
Ефрема. Чтобы выразить свою мысль, он заканчивает отрывок из  
31 гимна цикла «О Вере» (1-7) примером того, как попугая учат 
говорить.

Св. Ефрем призывает воздать хвалу Господу, Который, снисхо­
дя к нашей слабости, усвоил себе названия частей человеческого 
тела, чтобы, «взяв наше», стать ближе к нам. Он имеет уши, что­
бы мы знали – он слышит нас, у Него есть глаза – Он видит нас. 
Если бы Он так не сделал, Он не смог бы говорить с нами. Так 
уподобился нам Господь, выразив себя словами Писания в челове­
ческом образе, чтобы мы уподобили свою жизнь Его жизни.

Когда человек хочет научить говорить попугая, он прячется за 
зеркалом: птица поворачивается в сторону человеческого голоса и 
видит своё отражение. Она видит – это другой попугай разговари­
вает с нею. Человек показывает птице её образ, чтобы так научить 
её говорить.

Так Господь уподобляется нам, чтобы мы, видя своё отображе­
ние в Нём, говорили с Ним на нашем детском языке.

То, что Господь разрешает говорить о Себе словами человече­
ского языка, есть выражение Его великого снисхождения к нам, 
но эти (человеческие) слова не должны пониматься буквально, что 
было бы оскорблением божественному акту милосердия, раскры­
вающемуся через Священное Писание. Св. Ефрем говорит об этом 
так:

Ум твой не должен смущаться сими наименованиями. Рай об-
лечен именами, сродными тебе не потому, что он имеет нужду 



106	 Себастиан Брок

в образах, от тебя взятых, но потому, что природа твоя весь-
ма немощна и мала пред его величием, хотя красоты его умаля-
ются, когда очертываются слабыми, тебе сродными, образами. 
(О Рае 11:6).

Облекшись в человеческую плоть, Христос «стал уязвим», как 
говорит Ефрем, то же можно сказать и о Боге, «облекающем в че­
ловеческие слова» то, что Он хочет сказать о Себе в Библии. Он 
открыт возможности быть неправильно понятым и потому уязвим. 

Для св. Ефрема очень важно правильно подойти к истолкова­
нию священного текста, так как по его словам: 

Если человек ищет истину с недобрым сердцем, внезапно 
встретившись с ней, он её не узнает.

Зависть застилает его ум. И, встретив её, он не станет му-
дрее. (О Вере 17:1).

Что требуется для понимания текста – это чувство удивления 
и любви.

Твой источник, Господи, останется сокрытым
Для того, кто не жаждет.
Твоя казна кажется пустой
Тому, кто отвергает Тебя.
Любовь – хранительница Твоих небесных сокровищ.
	 (О Вере 32:3)

Более поздний сирийский поэт Иаков Серугский (умер в 521 го- 
ду) с еще большей настойчивостью говорит о том, что глубинная 
мудрость Священного Писания постигается только любовью.

В комментариях на Бытие, написанных прозой, Ефрем разли­
чает «фактическое» и «духовное» понимание библейского текста. 
Первое приложимо к его внешним аспектам, в то время как второе 
имеет дело с внутренним значением текста, постижимом при по­
мощи raze, «тайны, символов», заключённых в нём.



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 107

Если при «фактическом» подходе, когда рассматривается толь­
ко внешняя сторона текста, – допустим, при его исторической 
трактовке, – текст понимается однозначно, то при «духовном» 
подходе внутренний смысл текста, постижимый только верую­
щим сердцем, может иметь одновременно множество аспектов.

Эта поливалентность, множество открываемых скрытых зна­
чений, очень характерна для понимания св. Ефремом Священного 
Писания и его надлежащего толкования.

В поэме о Великом Посте, во время которого читается много 
отрывков из Библии, Ефрем сравнивает эти Чтения с купцами, со­
шедшимися на торжище и разложившими свои товары, которые 
удовлетворят любую прихоть покупателя. Ефрем Сирин видит в 
Писаниях «сокровищницу», открытую Богом человеку.

Ключ к этому кладу – «священный глас»
Который слышат те, кто внимает Писаниям, 
Это – Христос, открывающий тайну 
Толкования божественных текстов.

Ефрем приглашает своих слушателей:

Открывайте сокровищницу, братья и сёстры!
И берите из неё всё, что пожелаете,
Потому, что эти дары – для всех,
И у каждого – свой ключ,
Как если бы он был единственный хранитель казны,
Поэтому никто не останется в бедности.

Прекрасны товары, раскинутые перед нами,
Но, хотя у каждого из нас по две пары глаз,
Немногие поймут, что это за дары и откуда они.
	 ( О Посте 6:1, 3-4)

«Две пары» глаз – глаза телесные и глаза духовные. Первые –  
для видения зримого мира, вторые – для внутреннего зрения, до­
ступного светлому оку сердца. 



108	 Себастиан Брок

В первую очередь меня интересовало, какими видит Ефрем ис­
толкования этого текста. Для него, как и для его современников, 
– Святых Отцов, раввинов, существует предпосылка, что биб- 
лейские тексты боговдохновенны, то есть библейские авторы, со­
знательно или бессознательно, были открыты Духу Божьему. Ос­
новываясь на этом, св. Ефрем говорит о взаимоотношении трех 
сторон в процессе чтения Библии: Святого Духа, библейского ав­
тора и читателя или слушателя. 

И если библейские авторы вдохновляются благодатью Духа 
Святого, то необходимо, чтобы и читатель также был открыт 
Его воздействию. Другими словами, то, как читатель подходит к 
библейскому тексту, определяет, что он извлечет из него и какие 
тайны (raze), живущие в нем он откроет. То же, с каким сердцем 
человек преступит к чтению, определяется только его свободной 
волей.

Св. Ефрем, считает, что любое поклонение, которое является 
вынужденным, неискренне, потому что оно навязано извне. В том 
и заключается величие Божие, что всякий человек почитает Его 
по-своему, ибо Господь удалил всякое принуждение (Нисибий­
ские песнопения. Гимн 16:11). 

Теперь рассмотрим, как св.  Ефрем пользуется библейскими 
текстами. Во-первых, это зависит от вида литературного жанра, к 
которому он прибегает. Здесь можно выделить четыре категории: 
проза, художественная проза, нарративная поэзия и лирическая 
поэзия. А теперь мне хотелось бы дать вам почувствовать особен­
ности каждого из этих приемов и то изящество, с каким св. Ефрем 
употребляет их.

В его прозаических комментариях на Бытие, 1-ю часть Исхода 
и на Диатессарон3 (сохранившиеся на сирийском языке) мы стал­
киваемся с тем, что можно было бы назвать «вчитыванием» в биб­
лейский текст, при этом большое внимание уделяется как тому, 
о чем он говорит, так и тому, о чем он умалчивает. Прекрасную 
иллюстрацию этому можно найти в его Толкованиях на 3-ю главу 

3 Диатессарон – раннехристианское изложение истории Христа в 
хронологическом порядке по всем четырем Евангелиям.



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 109

Бытия. По мнению св. Ефрема, Адам и Ева были сотворены ни 
смертными, ни бессмертными – они пребывали в некоем проме­
жуточном состоянии. Какими им стать – зависело от их свобод­
ного выбора – послушаться ли заповеди, данной Господом: не есть 
только с одного дерева в Раю. 

К тому же Сатане, искусителю, «… не дозволено было … само­
му прийти к Адаму в едемский сад в образе человеческом, или 
божественном, как приступал он к Господу нашему на горе. Не 
пришли также к Адаму какие-либо большие или лучшие звери, 
каковы бегемот и левиафан, не пришли и другие звери или живот­
ные чистые, чтобы не послужило это сколько-нибудь извинением 
для преступивших заповедь; дозволено же прийти к ним змию, 
который, хотя хитер, но безмерно презрен и гнусен» (Толкование 
на Бытие, часть II:18).

Две работы св. Ефрема написаны художественное прозой; одна 
из них – размышление о Страшном Суде, где он уподобляет Еван­
гелие хорошо отполированному зеркалу, вглядываясь в которое, 
человек узнает природные черты своего лица: он может поста­
раться исправить их, если они безобразны, но должен остерегать­
ся возгордиться ими, если они прекрасны. (1-е Письмо Публию). 

И когда Ефрем размышляет над различными местами в Еван­
гелии, он видит, как в зеркале, тех, кому Христос говорит: «…ище- 
те меня не потому, что видели чудеса, но потому что ели хлеб и 
насытились» (Ин 6:26). И здесь Ефрем видит свое собственное от­
ражение в Евангелии: «И тогда я, кто, подобно им, всегда находил 
кров во Имя Его… был охвачен великим страхом и трепетом; и 
это заставило меня обернуться назад и посмотреть, не встретится 
ли мне что-нибудь, что поможет пройти “узким путем” (Мф 7:14), 
который приведет меня в землю спасения». (Письмо Публию, 13-
14).

Несколько произведений нарративной поэзии на библейские 
темы приписывают св. Ефрему. Но скорее всего, он является ав­
тором только двух. Одно – о пророке Ионе и раскаявшихся Ни­
невитянах, другое – о грешнице, помазавшей миром ноги Христа 
(Лк 7). Оба были переведены на греческий. И оба являются образ­



110	 Себастиан Брок

цами христианизации иудейского стиля изложения, часто назы­
ваемыми «переписанной Библией», сюжеты которой излагаются с 
большой поэтической образностью. 

В прекрасной и трогательной поэме о жене-грешнице Ефрем 
прослеживает ее путь к дому, где возлежит Христос, и здесь он 
вводит новый персонаж – продавца драгоценного миро. Описав, 
как в ней созрело решение изменить свою жизнь, Ефрем продол­
жает: 

Она сняла с себя тонкие льняные одежды
Которые носила, будучи блудницей,
Чтобы сменить их на рубище страданий.
Она сняла с ног и выбросила роскошные сандалии,
В которых ходила по стезе разврата.
И направила свои стопы
На путь, ведущий к небесам.
В ладонях её лежали золотые монеты,
И, показав их небу,
Она тайно поведала печаль свою
Тому, Кто слушает открыто:
Вот, Господи, что заработала я,
Стоя на злых дорогах,
Но через это получу я спасение.
Эти деньги я украла у сирот
И на них же приобрету Отца сиротам.
Вот, что она поведала Господу тайно,
Но действовать начала явно
И, взяв монетки в одну руку
И алавастровый сосуд – в другую,
Преисполненная печали,
Поспешила к торговцу благовониями.
Увидев её, торговец удивился
И начал обличать её:
«Мало было тебе, бесстыжая,
Соблазнить весь наш город!



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 111

Что означает это тряпьё,
В которое ты вырядилась,
Чтобы потешить своих возлюбленных?
Ты заменила роскошь скромностью!
Раньше ты приходила ко мне
В другом обличье,
Ты носила роскошные одежды,
Но золотых монеток
Было у тебя поменьше,
И всё же для себя ты покупала
Самые лучшие притирания.
А сегодня ты почти в лохмотьях,
Но ладони твои полны золота
Я не могу постичь эту перемену!
То, что ты просишь, у меня,
Не подходит к твоей одежде.
Или ты встретила богатенького купца?
И поняла, что ему ты нравишься
Не в роскошных нарядах
И хочешь так уловить его? 
Но, если ему ты в самом деле
Нравишься в таком виде,
А он, видать, мужик честный,
Жаль мне его, ведь ты – прорва,
Куда ухнут все его денежки!
Послушай моего совета:
Брось всех своих мужиков –
Не принесли они тебе добра
Найди себе мужа, который
Положит конец твоей бесстыдной жизни».
Вот, что сказал рассудительный
Торговец драгоценными мазями.
И вот, что отвечала она ему:
«Не смущай меня своей речью,
Не удерживай от того,



112	 Себастиан Брок

Что я хочу сделать.
Я прошу у тебя благовоние –
И ведь прошу не задаром
Я не говорю, чтобы ты сбавил цену –
Возьми золота, сколько хочешь,
Только дай мне самое лучшее миро.
Возьми то, что проходит,
И дай мне то, что остаётся навсегда.
Я отправляюсь к Тому,
Кто живёт вечно,
И хочу принести ему благовония вечные.
А что сказал ты насчёт богатого купца –
Это правда: мне встретился сегодня
Человек очень богатый.
Он овладел мною –
Я уловила его,
Он украл мои преступления и грехи,
А я похитила Его богатство.
Ты говорил мне про мужа –
Я нашла Его на небесах,
И властвовать Он будет вечно,
И Царству Его не будет конца».
	 (Проповеди II, 4, строки 54-140).

Ознакомившись с лирической поэзией св. Ефрема, его мадра­
шами, из которых 500 уцелело, можно приблизиться к пониманию 
его богословского видения, которое включает учение о том, как 
надо подходить к библейскому тексту. Мадраши уместно назвать 
«поучительными стихами», поскольку они постоянно содержат 
так называемые катехизические наставления о природе и смысле 
христианского учения. Один их сюжетов, которому Ефрем посвя­
тил довольно много стихов – снисхождение Христа в шеол, обита­
лище мертвых. Эта тема – одна из важнейших для Отцов Церкви, 
поскольку описывается вхождение Христа в сакральное, или ли­
тургическое, время и пространство, где важно значение соверша­



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 113

ющегося, а не место и линейное время, что противопоставляет­
ся воплощению Христа в определенном историческом времени и 
географическом месте. 

По этой своей природе нисхождение Господа во ад может быть 
описано только мифологически (в правильном понимании этого 
слова). Св. Ефрем делает это очень искусно, иногда даже с юмо­
ром, когда описывает спор между Смертью и Сатаной. Все это 
обнаруживает великолепное знание св. Ефремом библейских тек­
стов – вызов нам, его сегодняшним читателям!

В следующем отрывке Смерть глумливо обращается к распя­
тому на кресте Господу:

«Если Ты Бог, покажи Твою силу, 
а если Ты человек, ощути нашу силу. 
И если Ты ищешь Адама, уходи отсюда, 
ибо из-за своих прегрешений он заключен здесь…

Это я – я, что победила всех мудрецов,
и вот, сложила я их [грудами] в шеоле.
Подойди, войди, Сын Иосифа, и посмотри на ужасы:
Члены гигантов, огромное тело Сампсона
и скелет свирепого Голиафа;
Ог, сын гигантов, тоже [здесь],
который сделал для себя ложе железное
и лежал на нем:
Я сбросила его с него и низвергла его
и положила этот кедр к вратам шеола.

Я презрела серебро в руке богатых,
и не подкупили меня приношения их.
Господа рабов ничуть не убедили меня 
взять раба вместо господина своего
и бедняка вместо богатого,
или старика вместо ребенка.
[Диких] зверей мудрецы



114	 Себастиан Брок

могут умолить, но их мольбы
в мои уши не входят.
Неумолимой называет меня всякий,
но того, что приказано, вершитель я и исполнитель.

Кто же Сей, или чей Он Сын,
и каково происхождение Того, Кто победил меня?
У меня книга родословных; 
вот, я начала читать и изучила
имена [людей] от Адама и доныне,
и ни одного мертвеца не забыла я.
Род за родом – вот, они написаны
на членах моих. Ради Тебя, Иисус,
я прочла [их] и подсчитала, 
чтобы показать Тебе, 
что нет никого, кто убежал бы из рук моих.

Правда, были два человека, – не стану лгать, – 
чьи имена отсутствуют у меня в шеоле: 
Ведь Енох и Илия не пришли ко мне. 
Среди всей твари искала я их, 
 даже там, куда сошел Иона, 
сошла я в поисках их, но нет их [нигде]. 
 И я предположила, что в рай 
вошли они и спаслись, 
 [но] ангел силы охраняет его. 
Лестницу видел Иаков: 
 может быть, по ней взошли они на небо! 

Смерть продолжает в том же духе и в других стансах, а затем:

Смерть окончила свою надменную речь,
и глас Господа нашего прогремел в шеоле,
и Он воскликнул и взломал гробы – один за другим.
Трепет охватил смерть; 



	 Святой Ефрем – певец Слова Божьего	 115

шеол, который никогда не бывал освещен,
озарили сиянием стражи, 
которые вошли в него, чтобы вывести 
мертвых навстречу Тому,
Кто, умерши, воскрешает всех. 

	 (Нисибийские песнопения. Гимн 36, стансы 2, 3, 5, 6, 7, 11)

Нисхождение Христа в шеол в конце концов заставляет Смерть 
просить прощения за все, сказанное раньше, признать, что Хри­
стос воистину есть и Бог, и Человек. И тогда она просит:

О Иисус-Царь, прими мое прошение
и вместе с моим прошением возьми Себе залог –
Адама, этот великий залог, возьми Себе,
того, в ком погребены все мертвые,
ибо когда я приняла его,
в нем были сокрыты все живые.
Первый залог я отдаю Тебе –
тело Адама; взойди теперь и царствуй над всеми.
Я же, когда услышу Твою трубу,
своей рукой выведу мертвых
навстречу Твоему пришествию.
	 (Нисибийские песнопения. Гимн 36, станс 17)4 
 
Во всех трудах св. Ефрема ощущается глубокое проникнове­

ние в библейские тексты, которые он прекрасно знает; его труды 
изобилуют аллюзиями, и во многих случаях оказывается, что ин­
терпретация некоторых текстов, данная св. Ефремом как бы ми­
моходом, подхватывается и развивается более поздними поэтами, 
особенно Иаковом Серугским.

Дадим св. Ефрему сказать еще одно слово в отрывке, где он го- 
ворит о неисчерпаемости Св. Писания. Он начинает со своего об­
ращения ко Христу:

4 Нисибийские песнопения. Гимн 36, стансы 2, 3, 5, 6, 7, 11, 17 даны в 
переводе архиепископа Илариона (Алфеева).



116	 Себастиан Брок

«Кто, Господи, возможет исчерпать мыслью одно из Твоих из­
речений? Мы оставляем больше того, чем берем, подобно жажду- 
щим, пьющим из источника. Ибо слово Господне рядом со многи­
ми поучающими наставлениями подает (нам) много размышлений.  
Господь украсил Свое слово многими цветами, чтобы каждый на­
учался, рассматривая то, что ему угодно. Разные сокровища Он 
скрыл в Своем слове, дабы каждый из нас, где потрудился, там и 
обогащался. Слово Божие есть древо жизни, всеми своими частя­
ми доставляющее тебе благословенный плод, – как та скала, ко­
торая открылась в пустыне, дабы изо всех своих частей доставить 
всем людям духовное питание5.

“Они ели, – говорит, – ...духовную пищу и... пили... духовное 
питие” (ср. 1 Кор 10:3–4).

Итак, кому досталась некая часть этого сокровища, тот да не 
мнит себе, что в этом слове только то одно и содержится, что об­
ретено им, но пусть думает, что это одно он мог обрести из много­
го, что в нем заключается. И вследствие того, что ему открылась и 
досталась только эта часть, пусть не называет самое слово тощим 
и бесплодным и не презирает его, но так как он не в силах овла­
деть им, то пусть благодарит за богатство его. Радуйся, что ты 
побежден, и не сокрушайся тем, что оно превозмогло тебя. Жаж­
дущий радуется, когда пьет, и не сокрушается тем, что не может 
исчерпать источник. Пусть источник побеждает жажду твою, а не 
жажда побеждает источник, ибо если жажда твоя утолится, так 
что источник останется неисчерпанным, то опять жаждущий еще 
раз может напиться из него. Если же по утолении твоей жажды 
источник иссякнет, то твоя победа во зло тебе обратится. Благо­
дари же за то, что получил, и не сокрушайся по причине того, что 
осталось в излишестве. Что ты получил и что обрел, есть твоя 
часть, и то, что осталось, есть твое наследие»6. 

Перевод с английского
Ларисы Шенрок

5 Святой Ефрем следует иудейским рассказам о том, как из скалы в 
пустыне истекло двенадцать источников. 

6 Преподобный Ефрем Сирин. Толкования на Четвероевангелие (1:18-
19). Цит. по: http://azbyka.ru/otechnik/?Efrem_Sirin/tolk0514=1#i10



Священник Антоний Лакирев

Мир в руках Творца
Книга пророка Даниила

Книга Даниила – очень своеобразное произведение библейской  
письменности; отношение к ней самой и к ее истолкованию в 
большой степени связано со спорами о происхождении книги и ее 
жанре. На этот счет существуют несколько версий, между кото­
рыми не так просто сделать выбор. Попробуем, прежде чем гово­
рить о содержании книги, кратко представить эти версии. 

Версия первая, древняя

Персидское владычество оказалось для угнанных в плен иуде­
ев одновременно и благословением, и тяготой. Многие получили 
возможность вернуться в Иерусалим и попытаться обустроить 
жизнь в нем заново, – но на каких основаниях? Долгие десятиле­
тия плена книжники и мудрецы, бывшие храмовые грамотеи-маг­
гихим, ученики пророков и священники, оставшиеся без Храма и 
жертвы, собирались вместе. Одним из таких мест собраний был 
дом Иезекииля в Тель-Авиве, но ведь были же и другие... Навер­
ное, в таких домах собраний с восточным темпераментом иудеи 
спорили до хрипоты о том, что произошло... Слова пророков о 
том, что народ Божий позабыл закон Бога своего, горечью отзы­
вались в их сердцах. Но вот как только дело дошло до конкретных 
установлений закона, все оказалось не так просто, потому что где 
он – закон, который надлежало выполнять? Что еще входит в него, 
кроме десяти заповедей? В частности, требует ли закон централи­
зации культа Единого Бога в Иерусалиме, как это пытался сделать 
несчастный царь Иосия? Наконец, когда накопилось множество 
подобных вопросов, старики потихоньку стали вытаскивать из 
тайников папирусы и пергаменты, принесенные из дома. 



118	 Священник Антоний Лакирев

Как же по-разному было написано о законе в этих обрывках! 
Суровые старцы укоряли священников: вы должны были содер­
жать слово закона и научать ему,– а у вас одни листочки без вся­
кого порядка...

И книжники принялись листок за листком собирать, скреп­
лять, переписывать...

К тому дню, когда первые караваны переселенцев во главе с 
Зоровавелем собрались отправиться в Палестину, пользуясь раз­
решением царя Кира, работа еще далеко не была закончена; ее 
вообще начали не с закона, а с летописей и хроник. Только к ру­
бежу столетий, а еще точнее, пожалуй, где-то к восьмидесятым 
годам пятого века был сформирован корпус закона и пророков, 
оформлены летописи. Ездра, Неемия и их сподвижники увезли 
эти тексты в Иерусалим, чтобы провозгласить их законом новой 
персидской сатрапии – Палестины. 

Многие книжники уехали вместе с ними – но не все. Кто-то 
остался и продолжил работу, составляя компиляции из текстов, 
не вошедших в Тору, в том числе и тех, что появились уже в Ва­
вилоне. Ведь наряду с опытом отвержения, унижения и покая­
ния вавилонские иудеи обрели и нечто новое, едва ли возможное 
в допленной жизни. Во-первых, это был опыт сопротивления, 
опыт сохранения веры при отсутствии внешних проявлений ре­
лигиозности (и при наличии давления со стороны язычников). 
Во-вторых, это был опыт надежды, опыт смиренного участия в 
истории, господином которой является Бог, но сами люди едва 
ли могут быть ее активными действующими лицами. Вот эти 
именно вещи и оказались в центре внимания безымянного авто­
ра, скрывшегося по обычаю того времени под именем полулеген­
дарного мудреца. 

Мы будем называть его автором, хотя это заведомо неточно. 
Человек, составивший книгу Даниила, использовал устные пре­
дания, достаточно известные в его время и к тому же уже оторвав­
шиеся от своей исторической почвы. Быть может, он подверг их 
литературной обработке и, несомненно, расположил в определен­
ном порядке. Там, где это было необходимо, он вставлял одну-две 



	 Мир в руках Творца	 119

фразы от себя, не слишком заботясь о том, чтобы замаскировать 
это свое вмешательство.

Как и в отношении большинства других произведений библей­
ской письменности, в отношении автора книги Даниила должен 
быть поставлен вопрос: насколько целенаправленной была с его 
стороны попытка создать именно будущий канонический текст 
Писания?

И если в отношении его коллег и современников – составите­
лей Торы – ответ на этот вопрос будет скорее положительным 
(они, собственно, компилировали то, что сами считали разрознен­
ными фрагментами записанного Откровения), если в отношении 
пророков и их «стенографов» положительный ответ подразуме­
вается уже одним тем, что пророк говорит именем Всемогущего, 
то в отношении «мудрых Израиля», как и в отношении новоза­
ветных авторов, ответ на этот вопрос будет скорее отрицатель­
ным.

Некий мудрец, искушенный в вере и законе, знающий жизнь 
и историю царств, собирает притчи в поучительное повествова­
ние – мидраш,– обращаясь к своим современникам и ближайшим 
потомкам. Он ожидает, что люди будут читать его книгу, чтобы 
обрести новую точку зрения на обстоятельства жизни, разделить 
(или отвергнуть) оценки и побуждения, которые предлагает им 
автор. Лишь существенно позже другие люди засвидетельствуют, 
что взгляд автора соответствует точке зрения Вечного. 

Именно поэтому важно помнить, что перед нами – литература, 
написанная верным Богу мудрецом. Не хитросплетения сюжета, 
а нравственная и историософская позиция автора имеют для нас 
значение, и было бы большой ошибкой пытаться интерпретиро­
вать описанные в мидраше события как реальные. Все равно что 
пытаться выяснить, какими именно семенами засевал свое поле 
сеятель или на чем именно заработали свои проценты те, кто на 
пять талантов получил еще пять сверху. 

Получая в руки список книги – еще свежий, с едва просохшими 
чернилами, – читатель ожидал услышать разговор о примерах того, 
как поступают люди в ситуациях, похожих на его собственную  



120	 Священник Антоний Лакирев

и что мудрецы думают о том, как Бог относится к происходящему 
с Его народом в языческом мире. И там, где жизнь не вписывается 
в рамки Божьего замысла, где торжествуют зло и идолопоклон­
ство, жестокость и деградация, читатель неизбежно будет ждать 
от автора хотя бы намека, хотя бы неотчетливого видения того, 
а что будет дальше. Ведь правда Всемогущего сильнее человече­
ской злобы, а Его обетования о спасении непреложны. Значит, мир  
не останется вот таким, как есть, он будет меняться. Как и когда, 
наконец?!

Видимо, книга Даниила стала одним из сборников размышле­
ний на эти темы, и история сохранила ее в первую очередь не бла­
годаря литературным достоинствам, а по причине соответствия 
книги запросам читателей. Вдобавок в последующие столетия 
оказалось, что и новые поколения израильтян находят в ней мно­
го поучительного: в кумранских рукописях конца 2 века до Р.Х.  
книга Даниила цитируется как знаменитое и авторитетное про­
изведение. Популярная не только в Палестине, но и среди иуде­
ев Египта, она вобрала в себя грекоязычные дополнения и была 
(быть может, в Сирии) частично переведена на арамейский. Дан­
ная версия предполагает оригинальным языком книги иврит, 
обильно сдобренный персидскими заимствованиями. Впрочем, 
нельзя исключить и того, что на иврит написанную в Междуречье 
книгу стали переводить как раз в Палестине, потому что пале­
стинские иудеи, весьма возможно, отказывались читать что-либо 
иначе как на древнем наречии предков. Насколько можно судить, 
лингвистические данные свидетельствуют скорее именно в поль­
зу этой версии: арамейский язык первой части древнее той версии 
древнееврейского, на которой до нас дошла вторая часть. 

Версия вторая, поздняя

Начало второго века до Р.Х. было для иудеев временем тяже­
лейших испытаний. В мире вокруг Палестины бурлили культур­
ные и политические события; сменяли друг друга языческие 
империи; эллинистическая культура постепенно сплавляла среди- 



	 Мир в руках Творца	 121

земноморские этносы и культуры в единое и неповторимое целое, 
впервые создавая глобальное человеческое пространство, превос­
ходящее политические и географические границы. Иудеи не про­
сто отличались образом жизни и характером, не просто выпадали 
из этого сверкающего разными красками мира, блестящего и же­
стокого. Пожалуй, впервые в истории народа Божьего (по край­
ней мере, впервые со времен фараона Рамзеса) вера Израиля и сам 
факт его существования стали объектом ненависти «культурного 
человечества». 

Превозношение одних народов над другими не такая уж редкая 
вещь; израильтяне с их стремлением отделяться от язычников на 
бытовом и религиозном уровне не раз сталкивались с этим... Но 
в империи Селевкидов, одном из осколков державы Александра 
Македонского, «еврейский вопрос» впервые встал ребром и впер­
вые возникла идея его «окончательного решения». 

Обращает на себя внимание тот факт, что Селевкиды (в пер­
вую очередь Антиох Епифан), что называется, зрят в корень: они 
не ставят задачу физического уничтожения сынов Еверовых, так 
как и из еврея может выйти вполне пригодный к делу подданный. 
Гонения, которые обрушиваются на иудеев во втором столетии 
до Р.Х., – это, собственно, гонения на веру Израиля. Яростная по­
пытка прекратить почитание Единого Бога, вконец извести веру 
Израиля, вытравить ее из памяти людей – вот задача, которую 
Антиох ставит перед своими эмиссарами. 

Ужас Антиоховых гонений породил в Израиле и удивитель­
ный, подлинно героический ответ: сопротивление Маккавеев. В 
их борьбе за свободу совести (может быть, надо сказать – «за сво­
боду иметь совесть») участвовали тысячи людей, вдохновленные 
их примером. И эта борьба была событием далеко не только поли­
тическим или, к примеру, религиозным. Для того, чтобы противо­
стать мерзости запустения, устроенной на святом месте, нужно 
было твердо понимать некоторые важные вещи. 

И автор книги Даниила, книжник и мудрец, живший в первой 
трети второго века, пересказывает старинные предания, в кото­
рых уже перепутались многие детали, в которых накопилось мно­



122	 Священник Антоний Лакирев

жество анахронизмов, но которые действительно ставят Бога на 
первое место в иерархии ценностей. И сам автор, и его читатели 
не могут отследить эту анахронистичность, да и вообще это не 
имеет значения ни для них, ни для позднейшего читателя. 

Предлагаемый автором мидраш разворачивается в искусствен­
ных обстоятельствах – в том смысле, что они являются произве­
дением искусства, но тем отчетливее в центре этой схемы виден 
тот образ послушания Богу и отношений с Ним, который пропо­
ведует автор. 

Собственно, все то, что описывает первая половина книги Да­
ниила, и происходит с разными людьми маккавейской эпохи – 
если заменить Навуходоносора Антиохом, вавилонян сирийцами 
и т.д.

В этих исторических обстоятельствах победа верных над вак­
ханалией язычества казалась и неосуществимой мечтой, и неиз­
бежностью, и далекой сияющей целью. Автор книги Даниила 
предвозвещает эту грядущую победу настолько зашифрованны­
ми словами, что понять их было трудно, наверное, и его совре­
менникам. Как предреченные им сроки соотносятся с реальны­
ми событиями маккавейских войн – сложный вопрос; некоторые 
скептики полагают, что эти предсказания были вообще написаны 
post factum. Почти все читатели пытаются из приведенных Дани­
илом седмин, полуседмин и т.п. вывести сроки конца времен или 
прихода Христа... Но, может быть, главное, что автор хотел донес­
ти (и донес) до читателя, это то, что сроки, как и весь ход истории 
в целом, в руках Всемогущего. 

Хиазм или лоскутное одеяло 

Хиастическая структура книги Даниила исследовалась в 20 ве­
ке многими библеистами; плодом их трудов стала впечатляющая 
(чтобы не сказать слишком впечатляющая) по своей стройности 
и законченности картина. Заметим, что сама логика поиска и ис­
следования хиастических структур предполагает, что библейские 
авторы создают ее сознательно и целенаправленно. Иными сло­



	 Мир в руках Творца	 123

вами, автор либо заранее представляет себе композицию книги 
в целом, либо принимает решение о том, какой должна быть сле­
дующая часть, подчиняясь закономерностям избранного жанра. 
В этом нет ничего невозможного; однако такая техника бывает в 
беллетристике и не бывает в пророчестве, так что наличие хиа­
стической структуры в значительной степени определяет ответ на 
вопрос о жанре книги. 

Кроме того, нельзя не отметить здесь распространенную гипо­
тезу о том, что у первой и второй половин книги были разные 
авторы (автор первой половины на рубеже 6–5 веков, а второй – в 
первой трети 2 века до Р.Х.); хиастическая структура второй части 
могла в этом случае быть скопирована с первой ради цельности 
книги. 

Схема хиастической структуры легко доступна в соответству­
ющих ученых трудах, в том числе, в электронном виде, поэтому 
мы поговорим о ней совсем вкратце. 

Текст, составляющий первую главу книги Даниила (1:1-21) с 
точки зрения и композиции, и содержания хиазмоведы выделяют 
из гипотетической структуры, потому что ему не находится сим­
метричного рассказа. Однако это важнейшая часть произведения, 
задающая его исторический контекст и, если так можно выразить­
ся, метаисторическую интонацию. К тому же первая глава дошла 
до нас на древнееврейском, что дает широкий простор для инси­
нуаций о ее происхождении: она могла быть добавлена автором 
второй половины книги в то время, когда писалась эта половина, а 
могла быть результатом вмешательства некоего гипотетического 
редактора. 

Так или иначе, первая глава дает читателю некую экспозицию:  
вот Навуходоносор, вот плен, вот в плену бедствия и чудеса. 
Правда, все это отдает персидским, а не вавилонским колоритом, 
восточными сладостями старинной сказки, а не жгучими слеза- 
ми национальной катастрофы... Но не будем придираться, взгля­
нем лучше на то, как видится композиция исследователям хиаз­
мов. 



124	 Священник Антоний Лакирев

1. [первая половина книги, на арамейском]
1А. Сон царя и его истолкование Даниилом (2:1-49)

1Б. Гонения на верных и их избавление (3:1-100)
1В. Сон и смирение Навуходоносора (4:1-34)
1В’. Валтасар: мене, текел, фарес (5:1-31)

1Б’. Гонения и избавление: Даниил со львами (6:1-28)
1А’. Пророчества о царствах, звери с рогами (7:1-28)

В целом хиастическая структура этой части книги выглядит 
довольно убедительно; определенная симметрия и в самом деле 
наблюдается. В отношении второй, еврейской части сказать это 
уже труднее. 

2. [вторая половина книги, на древнееврейском]
2А. Пророчества о царствах (8:1-27)

2Б. Покаянная молитва Даниила (9:1-19)
2В. �Восстановление Иерусалима, явление Христа, гибель 

Иерусалима (9:20-27)
2Б’. Судьбы народа в последние времена (10:1-21)

2А’. Пророчество о царях южном и северном (11:1-45)
[апокалиптическое заключение]

Строго говоря, в этой структуре содержатся определенные на- 
тяжки. Во-первых, покаянная молитва Даниила и возвещение 
грядущих испытаний народа Божьего рассматриваются в ней как 
параллельные друг другу (по аналогии с тем, как параллельными 
считаются в структуре первой части рассказы о трех отроках в 
печи и о Данииле во рву со львами). Однако эта параллель далеко 
не так убедительна. Во-вторых, средняя часть (2В), которую более 
дотошные хиазмоведы разбивают на три отдельных фрагмента по 
нескольку слов каждый, включает в себя всего три стиха. Логи­
ка хиазма требует, чтобы эта центральная часть содержала в себе 
именно самое главное если не во всей книге, то, по крайней мере, 
в данной ее половине. Но так ли это в самом деле? Не действует 
ли здесь на исследователей эффект ожидания, обусловленный ве­



	 Мир в руках Творца	 125

роисповеданием самих исследователей? Наконец, исследователи 
обычно отбрасывают две последние главы с рассказами о Сусанне 
и о Виле, как постороннее дополнение, искажающее изначально 
кристально ясный (якобы) композиционный замысел автора. Но 
разве не будут правомочными вопросы о том, кто, почему и зачем 
добавил в композицию эти рассказы, и что они представляют со­
бой как таковые?

Вообще говоря, оспаривать хиастическую структуру в наше 
время было бы неосторожно; как максимум, – не рискуя навлечь 
на себя обвинения в дремучести и провинциальности, – можно 
усомниться в том, что композиция книги в самом деле выстроена 
столь последовательно. Тем не менее, каковы альтернативы? 

Собственно, таковых ровно две. Во-первых, можно предполо­
жить, как это делает множество православных толкователей начи­
ная с седой старины, что книга Даниила не мидраш, литературное 
произведение с назидательными задачами, а собрание хроноло­
гически нестрого систематизированнных пророчеств, наподобие 
книг т.наз. «больших» пророков. Нечто в этом роде имели в виду, 
надо полагать, те, кто в позднейшие времена, в христианском ка­
ноне, поместили книгу в число пророческих, а не книг мудрецов 
(Невиим, а не Ктувим, как в еврейской Библии)1. Но для пророче­
ской литературы в книге Даниила слишком много исторических 
несуразностей и слишком много «бродячих» сюжетов, вплоть до 
рассказов, явно сформированных «по мотивам» Торы: сравним 
хотя бы рассказы о толкованиях снов с соответствующими фраг­
ментами Бытия. Самое же главное, конечно, в интенции: пропо­
ведь пророков всегда направлена на исправление нравственной 
жизни современников пророка, и предрекаемое будущее (если о 
нем вообще идет речь) обусловлено этим исправлением. О книге 
Даниила подобного, конечно же, сказать нельзя. Кроме того, для  
пророков День Посещения всегда является эсхатоном, целью, 
пусть и пугающей, но притягательной и, вдобавок, неопределен­

1 Впрочем, весьма возможно, что книгу Даниила причислили к про­
роческим механически: раз книга Имярек, значит пророческая; в стари­
ну таким излишне простым идеям отдавали явное предпочтение.



126	 Священник Антоний Лакирев

ной во времени. Для апокалиптической же литературы он – свое­
го рода данность, в которой автора интересует не этическая связь 
с жизнью народа и даже, осмелимся сказать, не Бог, который при­
ходит посетить народ Свой, а лишь сроки и масштаб событий. В 
этом смысле пророческие книги Ветхого Завета эсхатологичны, 
а Даниил, как и литература межзаветного периода, – апокалип­
тичен. Суммируя, можно сказать, что «пророческая» версия вы­
глядит еще менее убедительной, чем хиастическая схема в чистом 
виде. 

Наконец, можно счесть книгу Даниила своего рода «лоскутным  
одеялом», формировавшимся на протяжении длительного време­
ни трудами нескольких (многих?) авторов и редакторов из матери­
ала достаточно разнообразного устного предания. На самом деле, 
единство композиции не настолько строго, чтобы можно было с 
уверенностью говорить о единственном авторе. Более того, нали­
чие разных языковых слоев скорее свидетельствует об участии 
многих лиц в составлении этого сборника. 

Вероятно, один из редакторов в самом деле старался выстро­
ить хиастическую структуру, однако другие (более поздние) пре­
небрегли этими усилиями, «замутнив» ее ясность дополнениями. 
Это касается заключительных дополнений (13-14), которые и в са­
мом деле могли быть прикреплены к книге Даниила просто как 
к сборнику старинных преданий: сохранить тексты хотелось, а к  
другой литературе мудрых они уж совсем никак не подходили. 
Однако подобного никак нельзя сказать о добавлениях в 3-ю гла­
ву (молитва Азарии и песнь трех отроков), потому что они, во-
первых, вполне логично вписываются в композицию книги и, 
во-вторых, являются подлинными шедеврами библейской молит­
венной поэзии. 

Немаловажно также отметить, что книга Даниила с момента 
своего возникновения была псевдоэпиграфом; это вообще можно 
счесть нормативным приемом для иудейской религиозной лите­
ратуры межзаветного периода. Насколько можно судить по кос­
венным упоминаниям, в эпоху Плена (скорее всего, конечно, уже 
и в предпленный период) в Израиле был известен некий леген­



	 Мир в руках Творца	 127

дарный мудрец Даниил, упоминаемый, к примеру, у Иезекииля. 
Историчность данного персонажа более чем сомнительна, скорее 
это символ мудреца, не слишком связанного с контекстом библей­
ской истории как таковой. Иезекииль, в частности, упоминает его 
в ряду неиудейских мудрецов: «Ной, Даниил и Иов» и сравнивает 
с ним тирского, а не какого-нибудь иудейского царя. Псевдони­
мичность, конечно, осложняет разговор об авторских интенциях, 
но все же не делает его вовсе невозможным. Соединяя две изло­
женные выше версии происхождения книги, можно предполагать, 
что у нее в самом деле было, как минимум, два автора. Древний 
(см. Древнюю версию) автор составил первую половину книги на 
арамейском языке и включил в нее легенды о событиях пленной и 
ранней послепленной эпохи для назидания потомков, чтобы они 
помнили о том, через что пришлось пройти иудеям в Вавилонии. 
Поздний (см. Позднюю версию) дополнил уже существовавшую и, 
быть может, довольно известную книгу актуальными в его эпоху 
мидрашами, лишь отчасти подражая стилю и структуре первой 
части. При этом древнееврейский язык этой части и в самом деле 
может объясняться ее палестинским происхождением и, условно 
говоря, патриотическими мотивами. Далее, некто третий вклю­
чил в получившийся текст дополнения: молитву и песнь, вложив 
их в уста подходящих персонажей первой части. Возможно, к сло­
ву сказать, это было сделано а) до добавления второй части и б) не 
в Вавилонии, где первая часть скорее всего была написана. Нако­
нец, некто четвертый прикрепил к концу свитка еще две легенды 
соответствующей эпохи: надо полагать, он счел их относящимися 
к делу. Впрочем, нельзя исключить, что этот последний автор/ре­
дактор рассматривал книгу как не слишком целостный сборник 
преданий, к которому можно добавлять рассказы по подобию. 

Сухой остаток 

Из сказанного выше вытекают некоторые важные для понима­
ния текста книги выводы. Во-первых, примем, что книга Даниила 
является литературным произведением в жанре мидраша – вернее  



128	 Священник Антоний Лакирев

будет сказать, сборником мидрашей. Во-вторых, примем, что 
книга Даниила – составное произведение, авторы разных частей 
ее имели в виду разную целевую аудиторию и могли иметь несо­
впадающие опыт и взгляды, по крайней мере, по второстепенным 
вопросам. В-третьих, постараемся учесть, что собранные в кни­
гу фрагменты (формы, если воспользоваться термином новоза­
ветной библеистики) представляют огромный интерес и сами по 
себе, вне зависимости от их попадания в тот или иной контекст. 
Наконец, будем относить эту книгу к межзаветной апокалиптике, 
включенной, в отличие от большинства аналогичных текстов, в 
канон Ветхого Завета. Это означает, в частности, что язык и сис­
тема образов в ней символичны – да и как иначе можно истолко­
вывать всех этих зверей с рогами? Апокалиптика – как жанр – 
означает также достаточно радикальное отличие от пророческих 
книг. Там, где пророки говорят «так говорит Господь», они имеют 
в виду именно это (хотя, порой и пророческие откровения быва­
ют сродни инсайту). Там, где авторы апокалиптических писаний 
говорят «и я видел», они пытаются приличествующим жанру язы­
ком изобразить некую реальность так, как она могла или долж­
на была бы быть видимой с Божьей точки зрения. Именно тут и 
поджидает апокалиптиков главная опасность, из-за которой так 
мало апокалиптических текстов канонизированы как ветхо-, так и 
новозаветной Церковью: они говорят о том, что должно произойти 
безусловно, невзирая ни на что. Всерьез избежать этой типичной 
механистичности апокалиптической литературы удается только 
собственно Апокалипсису Иоанна, главным образом потому, что 
он написан совсем про другое... 

Так или иначе, обратимся к рассмотрению самого текста книги.

Дан 1:1-21

Первая глава содержит весьма колоритную историю, главная 
функция которой – объяснить читателю, кто такой Даниил, и как 
он вместе с тремя отроками оказался в центре последующих со­
бытий. Сюжет этой истории разворачивается в полусказочном 



	 Мир в руках Творца	 129

контексте, где угнанные из Иерусалима люди используются не в 
качестве банальных рабов, а воспитываются и обучаются, еще и 
питаясь с царского стола. Для автора и читателя здесь имеет зна­
чение не то, насколько такое вообще было возможно; на этот во­
прос можно отвечать по-разному, и это не важно. А важно, что не­
которые люди – те, кому предстоит стать героями повествования, 
пытаются сохранить верность закону. Оставим в стороне вопрос 
о том, можно ли было в самом деле сговориться с начальником 
евнухов: едва ли. 

Но обращает на себя внимание то, что сохранение верности за­
кону лежит в плоскости пищевых запретов и осквернения. Про­
роки предпленной эпохи и времен Плена считали предательством 
закона совершенно другое – а вот как оно повернулось... Очень 
непросто понять, что же произошло в духовной жизни израильтян 
на рубеже 6–5 веков, между временем Исайи Вавилонского и Вто­
розахарии, с одной стороны, и временем Ездры, Неемии и автора 
книги Даниила – с другой. Как это вышло, что сконцентрирован­
ная на практической нравственности и любви к ближнему про­
поведь пророков сменилась духовностью, сосредоточенной на ри­
туальной чистоте/осквернении. Это, между прочим, актуальный 
вопрос, потому что нечто подобное происходило и происходит и 
в другие переломные моменты религиозной истории монотеизма. 

Очень возможно, во-первых, что проповедь пророков на самом 
деле была довольно маргинальным явлением, и тексты пророков, 
как и вся их традиция, были сохранены достаточно малым числом 
последователей. Мы-то привыкли без достаточных оснований ду­
мать, что проповедь любого пророка доходила до ушей и сердец 
каждого израильтянина и меняла духовную жизнь народа, а на 
самом деле... Также весьма возможно, что та законническая тра­
диция, которая глухо присутствует на заднем плане предпленной 
эпохи, была как раз не маргинальной и вполне расцвела в Плену. 
Воистину, «во что вас еще бить, продолжающие свое упорст­
во» (Ис 1:5)! Так или иначе, для автора первой главы (в отличие, 
быть может, от автора 2–7 глав) пищевое осквернение пример- 
но равноценно поклонению идолам. Впрочем, в Маккавейскую 



130	 Священник Антоний Лакирев

эпоху и позже так думали в Израиле, похоже, едва ли не все... И 
наконец, невредно задать и вопрос о том, насколько действитель­
но пророческая проповедь этического монотеизма и все более за­
цикливающееся на осквернении/очищении законничество мудре­
цов противоположны и несовместимы. Потому что на самом деле 
те произведения мудрых Израиля, которые вошли в канон или 
стали близки к нему, как раз не являются свидетелями чистого 
законничества таннайского толка...

Так или иначе, автор изображает в первой главе людей, кото­
рые вознамерились сохранить верность закону, подвергая себя из­
рядной опасности; сказочная сторона дела состоит еще и в том, 
что это им удается. Но автору гораздо важнее другое. В начале 
главы сообщается, что Навуходоносор не просто выкармливает 
красивых юношей, «годных служить»; начальник евнухов должен 
научить их «книгам и языку халдейскому», то есть определенной 
совокупности знаменитой халдейской мудрости. И возможно, бо­
лее важной смысловой рифмой в первой главе является не то, что 
на кошерной пище отроки выглядят более упитанными, а то, что 
в результате приверженности закону они обретают дар мудрости 
от Бога Израилева. 

И мудрость от Бога Израилева оказывается «в десять раз вы­
ше» языческой мудрости. Дальше читатель увидит проявления 
этой мудрости, в частности – упование на Бога в безнадежных 
ситуациях. Это кажется безумием в глазах мира, но Бог избрал 
немудрое, чтобы посрамить мудрых. Эта мудрость своеобразна и 
не всегда может быть понятна язычникам; но а) она в десять раз 
выше их собственной мудрости и б) она ведет к победе.

Дан 2:1-30

Сюжет второй главы очень напоминает историю про сон фа­
раона и Иосифа, рассказанную в 41-й главе Бытия: здесь можно 
предполагать и прямое заимствование, и превращение сюжета в 
«бродячий». Есть, однако, существенное различие: в книге Бытия 
фараон и его виночерпий рассказывают свои сны. Навуходоносор, 



	 Мир в руках Творца	 131

как настоящий тиран, требует от мудрецов невозможного: чтобы 
они сами догадались, что именно ему приснилось. Вполне резон­
но мудрецы заявляют, что дело это под силу только богам, «оби­
тание которых не с плотью». Блаж. Феодорит Кирский пишет в 
своих комментариях на книгу Даниила, что эта фраза должна от­
тенить тот факт, что Даниил, в отличие от этих мудрецов, все же 
совершает дело, которое под силу лишь «богам, обитающим не 
с плотью». Это сопоставление, несомненно, справедливо, однако 
это не делает требование царя менее бессмысленным и глупым. 
Мысль блаж. Феодорита об этом можно было бы передать слова­
ми А. де Сент-Экзюпери: «если я прикажу своему генералу обер­
нуться чайкой, и генерал не выполнит приказ, кто будет вино- 
ват – он или я?».

В этом сюжетном повороте обращает на себя внимание трезво­
мыслие халдейских мудрецов (в других вариантах этого бродяче­
го сюжета для него нет места) и определенное теологическое 
утверждение, которое автор вкладывает в их уста. Во-первых, су­
ществуют боги, «обитание которых не с плотью»; эта инаковость 
божественного, его непринадлежность сфере материального, не 
была тайной для древних. Но для автора книги Даниила она прин­
ципиально важна, это характеристика Бога Даниила, которая вы­
является дальнейшим рассказом, хотя и не выходит на первый 
план. Во-вторых, Тот, чье обитание не с плотью, знает все – в том 
числе и то, что сокрыто от человека. Мудрость Его рассматрива­
ется автором как всеведение, а не просто «в десять раз больше 
других», как в предыдущей главе. 

Повеление Навуходоносора истребить всех мудрецов вавилон­
ских – вполне сказочная деталь, хотя в противоборстве жреческих 
кланов и поддерживаемых ими царей такое и было возможно (по 
политико-экономическим мотивам, конечно). Даниил же с друзья­
ми попадает в эту переделку случайно, за компанию, и предлагает 
свое участие в истолковании царского сна, чтобы избавить себя и 
трех отроков от гибели. Любопытно, что автор предыдущей гла­
вы утверждает, что царь предпочел их мудрым халдеям. Автор 
же этой главы помещает Даниила и отроков где-то на периферии 



132	 Священник Антоний Лакирев

корпорации мудрецов и вынуждает его обратиться к Богу с такой 
чепухой, как царские сны, только страха ради вавилонска. 

И все же Даниил и его товарищи берут на себя эту задачу, ко­
торая только что была прописана, как непосильная для человека. 
Это один из центральных моментов в сюжете. Непосильные зада- 
чи встречаются на каждом шагу, и герои книги а) берутся за них 
ради спасения жизни, б) обращаются за помощью к Богу, в) дела­
ют это вместе, в общей молитве и г) славят Бога за Его ответ. 

Испросив вместе с тремя отроками у Бога «милости об этой 
тайне» – какой поучительный способ назвать то действие, которое 
совершил в нем Всемогущий! – Даниил произносит краткий гимн, 
удивительно лаконичный шедевр библейской молитвенной поэ­
зии. Он благословляет имя Господа; это вполне распространенное 
выражение свидетельствует о том, как в этой культуре (напомним, 
автор – живущий в Вавилонии иудейский мудрец 5-го века) отно­
сятся к имени Бога. Для Даниила в нем человек непосредственно 
соприкасается с Непостижимым. Это имя является сакральной 
тайной, произносить его вне контекста Храма невозможно – а 
Храма нет, потому что дело происходит при Навуходоносоре, – но 
оно было открыто некогда народу Завета, и не уходит в небытие. 
Имя Господа наречено и над «местом сим» и над народом, и оста­
ется таинственным и тайным присутствием повсюду, куда бы ни 
забросила верных история. Это присутствие Бога в Своем имени 
повсюду, где призывают это Имя, – одно из важнейших догмати­
ческих открытий эпохи Плена: «Я буду для них некоторым свя­
тилищем в тех землях...» (Иез 11:16). Мы еще встретим в первой 
части книги Даниила ликование о том, что в Имени Своем Бог 
присутствует среди изгнанников. Это откровение о Боге следует 
сравнивать, к примеру, с представлениями египтян о том, что их 
богов можно почитать только в Египте – и сколько скепсиса было 
у них по поводу постройки египетского храма в Библосе при Тут­
мосе. А большинство других народов уверены, что их боги – это 
их боги, племенные, радеющие только об одном народе. А вавило­
няне (как и ассирийцы), хотя и завоевывают страны и народы для 
своих богов, но чтут их только на своих жутковатых зиккуратах. 



	 Мир в руках Творца	 133

Поэтому когда в следующих фразах Даниил славит Бога, который 
низлагает и поставляет царей, изменяет времена и лета, открыва­
ет глубокое и сокровенное, он воздает Ему славу именно как Богу 
всей земли и всех народов: «Ибо Моя вся земля», как сказано в 
недавно (для автора) кодифицированной Торе. Итак, Даниил не 
просто говорит «спасибо за помощь», он исповедует Бога Единым 
Творцом и Владыкой всего, Всемогущим и Всевышним

Дан 2:31-49

Идея последовательно сменяющих друг друга деградирующих 
царств была в древности довольно популярна в разных культурах.  
Собственно, даже последовательность символических металлов 
сходна: золотой век – серебряный – бронзовый и т.п. похожи на 
золотую главу колосса, серебряную грудь и так далее. Надо по­
лагать, для читателей книги Даниила образ сам по себе был до­
статочно прозрачным. Удивляет лишь совсем уж презренный 
материал, использованный на нижние конечности этого геополи­
тического монумента. 

Для историков, конечно, чрезвычайный интерес представляет 
соотнесение отдельных частей колосса с конкретным державами. 
Следом за империей Навуходоносора должна, по логике вещей, 
быть держава Кира Персидского, а за ней – Александра Македон­
ского (здесь уже нет полного согласия), а дальше ясность теряется 
вовсе. Принято думать, что смешанные железно-глиняные части  
разрозненного царства символизируют осколки разделенной им­
перии Александра. Однако в этой схеме есть некоторые несты­
ковки. В частности, как мы говорили выше, в книге Даниила нет 
оснований ожидать реального профетизма, да и не имеет отно­
шения к пророчеству колосс как историософская схема. Следова­
тельно, не остается ничего иного, как сделать вывод о том, что 
колосс с соответствующими химическими сопоставлениями мог 
быть изображен только post factum, то есть, уже в эпоху Селевки­
дов. Но данная-то часть книги была написана в пятом веке, во вре­
мя расцвета персидской державы! Был ли то высокодостоверный  



134	 Священник Антоний Лакирев

историко-политический прогноз во вкусе Нострадамуса? Или в 
авторе возродился дух библейского профетизма? – хотя как такое 
могло быть в главе, заведомо написанной в жанре мидраша? Да 
и где в таком случае империя римлян, по сравнению с которой 
все эти политические металлы выглядят крайне бледно, и которая 
просуществовала дольше их всех, вместе взятых? Ведь не станем 
же мы предполагать, что камень нерукосечный, символ Царства 
Божьего, означает именно царство римлян (хотя кое-кто, как, на­
пример, Иосиф Флавий, именно так и думал). Наконец, можно ли 
всерьез считать, что просуществовавшее меньше столетия царст­
во вавилонян в самом деле «круче» персов, которые и завоевали 
больше, и существовали дольше... 

Вероятнее всего, нам не следует вообще соотносить отдельные 
части истукана с конкретными геополитическими образования­
ми. В какое бы время ни был написан текст, какого бы царя ни 
почтил автор символом «золотой главы», – не в этом смысл раз­
говора. Автор применяет стандартную схему деградации челове­
ческих царств и человечества, как такового, – одну из самых рас- 
пространенных во все времена. Напомним, что именно там, в  
Вавилонии, была найдена шумерская глиняная табличка 5-го ты­
сячелетия до Р.Х. с сетованиями на то, что не та пошла молодежь. 
Мир катится в пропасть; люди мельчают; климат портится; пер­
сики раньше были слаще, а царства прочнее и был порядок. Обыч­
ный до банальности мировоззренческий пессимизм, весьма, кста­
ти, характерный для апокалиптики. И в традиции жанра (пусть 
жанру нет еще и пары столетий) автор книги Даниила влагает в 
ум (и сон) Навуходоносора именно это схему измельчания. 

Сказанное означает, в частности, что не следует искать в этой 
схеме точных указаний на последующие судьбы реальных царств –  
вообще не следует. Автора книги интересует вовсе не это, а ут­
верждение о том, что Бог некоторым странным образом вмеши­
вается в ход истории, так что она перестает соответствовать этой 
апокалиптико-пессимистической схеме. 

Камень, без помощи рук оторвавшийся от горы, с древности 
стал символом тайны Рождества Господа Иисуса Христа, и этот 



	 Мир в руках Творца	 135

символ вполне прозрачен. Колосс, напоминающий многие знаме­
нитые истуканы древности, является, как и царства земные, делом 
рук человеческих. Камень же, оторвавшийся от горы, – это что-то 
совершенно иное, и это последнее царство так же непохоже на все 
предыдущие, как нетесанный камень авраамова жертвенника на 
художества архитекторов и скульпторов. Не очевидно, что автор в 
самом деле намеревался вложить в текст это видение иноприрод­
ности земных царств и Царства Вечного; быть может, это вышло 
не по его воле. Для автора же гораздо важнее было сказать, что 
этот камень победит всех, да еще, возможно, дать современной 
ему политике уничижительную оценку. 

Целевая аудитория автора, будь то в 5-м или во 2-м веке, ско­
рее всего слышала в этом толковании сна утверждение о том, что  
борьба израильтян (в сущности, уже почти только иудеев) за сво­
боду будет успешной, и Бог Сам будет вести ее. Отсюда берут 
начало и мужество Маккавеев, и воинственная обособленность 
кумранитов, и уверенность Гаммалиила, что если это дело не от 
Бога, то оно разрушится само. Здесь источник зелотской идеи, что 
главное начать борьбу, подтолкнуть этот камень, а уж покатится 
он сам силой Божьей. В конце концов Бог победит всех и отдаст 
царство Израилю: все, от персов до римлян, завоеватели Ближне­
го Востока чувствовали такое отношение иудеев. А ко времени 
новозаветных событий уже появился и ропот на то, что очень уж 
медлит Бог с этим камнем, медлит защитить избранных Своих. 

Весть о Божьей победе над всеми земными царствами и уста­
новлении царства, которое будет стоять вечно, как бы ни пыта­
лись сблизить ее с прогрессистскими теориями всех времен, – это 
нечто особенное. Царство, установленное Богом навеки, именно 
через автора книги Даниила, стало сияющей вершиной, целью 
истории, вдохновляющей поколения за поколениями верных, –  
иудеев и христиан. Вот только мало кто замечает одну странность: 
по непонятным причинам это падение камня происходит «во дни 
тех царств» – всех сразу?! И златое царство Навуходоносора, и се­
ребряное царство Кира, и медная твердыня Александра... – во дни 
всех этих (и последующих) царств катится и крушит их камень  



136	 Священник Антоний Лакирев

нерукосечный. Снова мы не можем быть уверены, что автор спе­
циально имел в виду показать нам именно эту надвременность –  
но из песни слова не выкинешь. Конечно, удобнее понимать эти 
слова как «после тех царств», вот только не слишком ли это про­
сто... «Оно сокрушит и разрушит все царства», а не только то по­
следнее, которое победило предпоследнее... И кто знает, быть мо­
жет эти слова «сокрушит и разрушит все царства» оказывались 
слишком неудобны во все времена, чтобы обращать на них вни­
мание.

Дан 3:1-23

Вот перед нами разворачивается новая история гонений на из- 
бранных Божиих, во многом характерная для древнего мира. За­
ставить всех завоеванных поклоняться своим богам было для то­
го времени довольно обычной вещью, хотя не без вариаций. Так 
поступали ассирийцы и вавилоняне (в том числе и исторический 
Навуходоносор, пытавшийся заставить подданных поклоняться 
своему лунному богу); персы отчасти именно отказом от рели­
гиозной унификации завоевали симпатии народов, «освобожден­
ных» ими от власти вавилонян; римляне при всем своеобразии их 
религиозной политики тоже заботились о том, чтобы как-нибудь 
объединить имперский пантеон. Больше того, политика религи­
озной унификации в эпоху императора Юстиниана и его преем­
ников не так уж радикально отличалась от того, что описано в на­
чале Дан 3 (mutatis mutandis, разумеется); видимо, использование 
религии как идеологии для укрепления разваливающихся импе­
рий – это нечто вполне «общечеловеческое». 

Но кроме исторических параллелей невозможно не вспомнить 
и то, что в современном мире называют «массовые мероприятия». 
Для людей, знакомых с 20-м веком, учиненное Навуходоносором 
действо непременно напомнит первомайские демонстрации, ми­
тинги в защиту мира и тому подобные триумфы воли. Почему 
людей так влекут эти массовые мероприятия, стадное ли это чув­
ство или просто неуверенность, компенсировать которую мы пы­



	 Мир в руках Творца	 137

таемся массовостью? И где грань между инфернальным буйством 
массовых хэппенингов и той светлой радостью совместного пред­
стояния, о котором Павел пишет: «утешиться верою общею, ва­
шею и моею». Может быть, не зря Господь всегда называет Своих 
учеников малым стадом? В конце концов, действительность Его 
таинства не зависит от количества собравшихся...

Именно вневременность сюжета делает его таким узнаваемым; 
думаю, что так было и во втором веке до Р.Х., и потом, когда он 
стал одним из популярнейших в христианской литургической 
поэзии. И именно повторяемость сюжета в истории делает такой 
предсказуемой и ярость Навуходоносора, и стойкость трех от­
роков. 

Собственно говоря, мотив, которым руководствуются три от­
рока, вполне ясен: Бог один и Он силен избавить их и из руки 
царя... Для читателя здесь важен, в первую очередь, пример муже­
ства и упования на Бога. И еще для эпохи важно, что это мужество 
вряд ли берется вдруг само собой ниоткуда. У героев повествова­
ния уже есть определенный опыт духовного сопротивления, опи­
санный в предыдущих главах, они уже известны своей верностью 
Богу Израилеву – и поэтому у них хватает мужества и в этой смер­
тельной схватке. Подразумевается, что если человек всю жизнь 
теплохладен, относится к своим отношениям с Богом как к чему-
то формальному и маловажному, то в критический момент он не 
поднимется до высокой верности, а опустится до предательства... 
«верный в малом и в большом будет верен». Теплохладность для 
автора первой части книги Даниила действительно очень опасная 
вещь, и именно призывом к верности во всем и всегда стала книга 
для читателей межзаветной эпохи. Вот, отроки силились быть до­
стойными Бога, у них поэтому хватило мужества отдать за Него 
жизнь, и Он не оставил их чудом Своего Спасения. 

Но полезно обратить также внимание и еще на одну деталь 
этого распространенного сюжета: царь воспринимает проявление 
свободы совести как нелояльность, и поэтому отроков и в самом 
деле бросают в печь. Гонения на верных Богу, гонения на веру­
ющих – вплоть до двадцатого века – свидетельствуют не только 



138	 Священник Антоний Лакирев

о том, что есть люди, готовые умереть за свою веру. Находятся 
люди, готовые за веру (или из-за веры) убивать, и это относится и 
к религиозному терроризму, и к властям, навязывающим поддан­
ным определенный религиозный выбор. Свобода совести – далеко 
не такая очевидная вещь, как хотелось бы. Мне кажется важным 
понимать, что свобода совести – это христианская идея, и евро­
пейская культура именно по причине своего христианского про­
исхождения попыталась в последние пару столетий внушить ее 
всему человечеству. 

Конечно, ни сам автор, ни первые читатели книги Даниила не 
думали о таких вещах; вокруг них были самые настоящие тира­
ны вроде Навуходоносора и Антиоха Епифана, готовые бросить 
в печь кого угодно. И эти тираны не были готовы поставить под 
вопрос свое право поступать именно так, однако история гонений  
межзаветного периода поставила его ребром независимо от их же­
лания. Автор книги рассказывает о том, как вмешивается в по­
добных случаях Бог. История человечества ставит другой вопрос: 
могут ли люди не создавать таких трагических ситуаций, в кото­
рых лишь чудо Божье может спасти верных? 

Дан 3:24-50

Уже одно то, что брошенные в печь отроки устами Азарии сла­
вят Бога – поразительно; не менее важно, что с момента появле­
ния книги Даниила (уж во всяком случае не позже первой трети 
второго века) это благословение имени Божьего посреди бедствия 
становится примером для подражания бесчисленных поколений 
верных. Сквозь все эпохи гонений, от Антиоха и Нерона до Гулага 
и Освенцима, верные в самые жуткие минуты прославляют Бо- 
га – и именно в этом побеждают. Победа их заключается не только 
в том, что они сохраняют верность Богу, и не только в том, что 
они становятся свидетелями для других людей, – победа в первую 
очередь заключается в том, что своей хвалой люди побеждают ро­
пот, и невыносимые обстоятельства оборачиваются качественно 
иной стороной. 



	 Мир в руках Творца	 139

Важно понимать, что в реальной жизни далеко не всегда ангел 
Божий делает печь «росодательной», как того требуют и жанр, 
и самый сюжет мидраша; с печами Освенцима этого не произо­
шло. Надо заглянуть глубже: для Библии рай отличается от ада и 
жизнь от смерти тем, что в раю живые благословляют имя Бога, 
живущего среди славословий Израиля. Таким образом, там, где 
имя Божие благословляется, где Бог присутствует, там и есть рай 
и жизнь. Северный полюс отличается от Южного тем, что над Се­
верным расположена Полярная звезда; и как бы ни было холод­
но и мрачно (думаю, по части холода и мрака большой разницы 
между полюсами нет) – но если Полярная звезда есть, значит этот 
полюс Северный, а если нет – значит, Южный. Просто мы при­
выкли думать, что на севере холодно, а на юге тепло; мы привык­
ли отличать рай и ад не по тем признакам...

Даже если полагать, что молитва Азарии была добавлена в 
текст позже и считается неканоничной2, нельзя не признать, что 
она вписывается в повествование невероятно гармонично; воз­
можно, следует поискать менее простых объяснений тому, что она 
сохранилась только в греческой версии, чем просто редакторская 
деятельность какого-то безымянного вредителя (что обычно и 
подразумевают под термином «неканонический»). Поэтому, быть 
может, рациональнее думать, что существовали более краткая и 
более полная версии текста, причем последняя сохранилась имен­
но в LXX...

Так или иначе, в тот момент, когда уже ничего нельзя изменить –  
ведь отроки уже в печи! – Азария отверзает уста среди огня и про­
возглашает: «Благословен Ты, Господи Боже отцов наших». Не  
менее поразительно, чем самый факт благословения, то, что про­
износит он дальше. Да, Господи, Ты праведен во всем, что соделал 
с нами! Азария признает правоту Бога в том, что принято назы­
вать судом Божьим. Живший примерно в ту же эпоху автор книги 
Иова мучительно думает над тем же вопросом; для Иова и его 
друзей признать правоту Бога очень непросто, ведь подсудимый 

2 Заметим, что неканоничность того или иного текста еще не влечет 
за собой вывода о его недоброкачественности.



140	 Священник Антоний Лакирев

непременно пытается оправдаться – но на суде у Бога это невоз­
можно. И поэтому Иов призывает Самого Бога стать не только 
Судией, но и защитником; Азария в книге Даниила поступает, в 
сущности, сходным образом, признавая вину своего народа перед 
Богом. В покаянии он становится на сторону Бога и признает Его 
правоту – но тем самым и Бог перестает быть обвинителем и ста­
новится тем, что Иов называет «Гоэл», защитник. Одновременно 
и признание грехов, и отречение от них, и новое (по сравнению 
с грехом) послушание Богу – все это есть в покаяннной молитве 
Азарии. Все в жизни меняется тогда, когда в сердце человека рож­
дается это признание правоты Божьей, потому что тогда сердце 
открывается для Духа. Это место в книге Даниила почти дослов­
но цитирует свт. Василий Великий во второй молитве евхаристи­
ческого канона: «Ибо правдою и судом истинным вся навел еси 
на нас...», и это признание правоты Бога открывает двери в Его 
Царство. 

В эпоху, когда писалась первая часть книги Даниила, это при­
знание правоты Бога уже стало скорее всего нормативным в мо­
литве по крайней мере некоторых израильтян. Для автора и его 
целевой аудитории, быть может, гораздо важнее было то, о чем 
Азария просит дальше. Он говорит о том, что в настоящее время 
у народа Божьего нет ничего: ни пророка, ни жертвы, ни князя, ни 
всесожжения, словом, ничего, что помогло бы снискать милость 
Всемогущего. Но есть завет с Авраамом, и поэтому Азария просит: 
«но не предай нас до конца», не бросай нас. Мы оказались никуда 
не годны, никак не смогли исполнить повеления Божьи, и уже ни­
чего не сможем... Но Ты – не такой как мы; Ты не бросай нас. 

Предлагая Богу смирение и сокрушение сердца вместо всесож­
жений и жертв, Азария следует традиции пророков (это важно, 
потому что свидетельствует об отсутствии непроходимой прегра­
ды между традицией пророков и традицией мудрецов и книжни­
ков, к которой принадлежит автор книги). 

«И ныне мы следуем за Тобой и боимся Тебя и ищем лица Тво­
его» – можно было бы предполагать, что речь идет о трех разных 
вещах, но фундаментальные принципы библейской поэтики за­



	 Мир в руках Творца	 141

ставляют думать, что это попытка описать нечто одно тремя раз­
ными глаголами. И речь идет о действительно новом пути Изра­
иля: о поиске лица Бога больше, чем о поиске путей угодить Ему. 
Это, конечно, не умаляет важности закона и «ограды закона»,  
системы правил, обеспечивающих исполнение закона – вспомним  
хотя бы первую главу книги! Но приоритет все-таки отдается 
именно этой потребности в самом Боге – в этом молитва Азарии 
напрямую соприкасается с тем, что будет говорить Господь Иисус 
Христос. 

Надо признать, что этот новый путь, на котором люди ищут 
прежде всего Самого Бога, так и останется новым навсегда, всегда 
новым, подобно тому, как всегда нов Новый Завет. Но историче­
ски его начало скорее всего, именно в той эпохе, когда пишется 
эта часть книги Даниила.

Дан 3:51-90

Песнь трех отроков, помещенная в Дан 3:51-90, предназначе­
на не столько для чтения, сколько для пения; литургический ха­
рактер ее бросается в глаза. С древности она стала неотъемлемой 
частью христианского богослужения. Ее припевы «пойте и пре­
возносите Его во веки», надо полагать, не смолкнут в храмах до 
конца времен. Эта песнь один из ярчайших, эталонных примеров 
собирательного гимна, в котором к прославлению Творца призы­
вается весь тварный мир, от А до Я. «Всякое дыхание да хвалит 
Господа», «Благословите, все дела Господни, Господа, пойте и пре- 
возносите Его во веки». – Подобных примеров можно найти мно­
жество; их литургическая функция не требует пояснений. В со­
держании же отдельных фраз бросаются в глаза две (как мини­
мум) вложенные автором идеи.

Во-первых, следуя обычаю библейской поэзии, автор соединя­
ет в большинстве фраз гимна разные, а нередко и прямо противо­
положные вещи: «Благословите, солнце и луна…», «Благословите, 
свет и тьма…». В перечислении тех реалий мира, которые призы­
ваются благословлять Господа, автор описывает все разнообразие 



142	 Священник Антоний Лакирев

стихий мира, он хочет в буквальном смысле объять необъятное. 
Огонь и жар – и рядом холод и зной, а дальше – лед и мороз… 
Откуда было жителю Ближнего Востока знать, что такое лед и 
мороз, нам, жителям снежной России, и не понять! Мы цитируем 
эти слова в такие зимы, когда мороз кажется главным врагом; тем 
не менее, эти стихии тоже включаются в славу Божью потому, что 
они есть, а не потому, что они нам удобны. Речь идет, таким об­
разом, о реальном, а не о приукрашенном мире, – а мы почему-то 
представляем себе Царство Божье как садик с приятным клима­
том…

Во-вторых, в перечислении стихий и существ в этом гимне 
наблюдается некое подобие аристотелевской лестницы существ, 
располагающей последних от простых к более сложным. Гимн 
трех отроков начинается со стихий неживой природы, потом пе­
реходит к «географическим» объектам, а далее следуют рыбы, 
птицы, звери и скот, и лишь потом – сыны человеческие. Вполне  
дарвиновский порядок перечисления, и разумно предполагать, что  
автор, как и многие другие, видел в творении именно последова­
тельность, упорядоченную от простого к сложному, от неживого 
ко все более живому. Строго говоря, совпадения с палеонтологи­
ческой летописью здесь не так уж и важны; гораздо важнее сама 
имплицитная идея, которую нынче принято называть прогрес­
сивной эволюцией, – не так уж эта идея, похоже, и нова… 

Благословляющий Бога род человеческий тоже представлен в  
гимне трех отроков последовательностью лиц, которая едва ли 
обусловлена только порядком перечисления: сыны человеческие, 
Израиль, священники Господни, рабы Господни, духи и души пра­
ведных, праведные и смиренные сердцем. Этот ряд продолжает 
начатую ранее последовательность от мертвого к живому, от при­
митивного к высокоразвитому. Современный человек, возможно, 
сочтет такую возрастающую избирательность неполиткоррект­
ной, но для непредвзятого читателя она, в сущности, самоочевид­
на. По-настоящему интересно упоминание рабов Господних выше 
Израиля и священников, а праведных и смиренных сердцем – и 
вовсе на вершине этой последовательности. Речь идет о вполне 



	 Мир в руках Творца	 143

определенной богословской позиции, свойственной пророкам, а в 
эпоху написания книги Даниила если не маргинальной, то уж, во 
всяком случае, не основной.

Дан 3:91-97

В еврейском тексте книги, в отличие от греческого, повество­
вание об изумлении Навуходоносора и избавлении отроков из пе­
чи огненной следует сразу за рассказом о том, как их туда броси­
ли. И вот что получается: царь повелел всем поклоняться своим 
богам, три отрока отказались это сделать, их бросили в печь, а они  
не сгорели («и даже запаха гари не было от них»). И тогда царь 
изумился, да еще вдобавок увидел вместе с тремя отроками в печи 
еще кого-то загадочного, кого текст не слишком внятно называет 
то ли ангелом, то ли существом, подобным божеству, то ли сыну 
богов. В результате царь изменил свое решение, велел отрокам 
выйти из печи и благословил их Бога, запретив произносить на 
Него хулу. Чудесное избавление; слишком похоже на сказку; в 
жизни так не бывает; цари не склонны миловать… Многое можно 
было бы в этом роде говорить, сочти автор нужным рассказывать 
эту историю как историческую хронику. 

Но едва ли автор в самом деле повествует о реальном событии; 
это мидраш, модель для целого ряда жизненных ситуаций. Смысл 
этого мидраша, насколько можно судить, лежит на поверхности 
(независимо от того, включать гимн в его состав или не включать). 
Во-первых, герои мидраша исповедуют Бога Израилева Господом 
всей земли… Для современного читателя важно заметить, что 
речь идет не об исповедании веры в существование Бога Израиле­
ва: в этом не сомневаются ни автор, ни читатели книги, ни герои 
мидраша, ни Навуходоносор, ни кто иной. В ту эпоху, пожалуй, 
отрицать существование Бога может только одна категория лю­
дей: «рече безумец в сердце своем: нет Бога». Без «божественного» 
картина мира для этих людей выглядит вопиюще незавершенной 
и бессмысленной. Свидетельство трех отроков залючается в том, 
что они исповедуют своего Бога Господом всей земли, а не только 



144	 Священник Антоний Лакирев

Палестины и не только евреев. Они идут на неминуемую смерть, 
чтобы засвидетельствовать это, – и происходит чудо избавления; 
может быть, однако, вернее будет сказать, что из хорошо знакомо­
го посюстороннего мира, где цари бросают живых людей в печь 
почем зря (и это не меняется тысячелетиями), три отрока оказыва­
ются в какой-то иной реальности, где все окрашено Божьим при­
сутствием. И конечно, в такой реальности царь убеждается чу- 
дом – в привычной нам реальности цари не убеждаются ничем.

Представляется весьма маловероятным, чтобы древний автор 
пытался убедить читателя, будто рассказанное им является исто­
рическим фактом; в конце концов, автор находится в здравом уме 
и читателей тоже едва ли считает недоумками. Дело, таким об­
разом, не в том, насколько правдоподобна рассказанная автором 
история; она не слишком правдоподобна. Но в ней видно, для чего 
Бог побуждает Своих верных свидетельствовать людям, «будут 
ли они слушать, или не будут, ибо они мятежный дом; но пусть 
знают, что был пророк среди них»3.

Попросту говоря, автор рассказывает нам о свидетельстве от­
роков, которое нужно для обращения царя, и если бы дело проис­
ходило в нормальном мире, так оно бы и произошло. Не будь это 
боговдохновенным текстом, нам рассказали бы, как чудо размаза­
ло бы Навуходоносора по стенке и худо бы ему пришлось; патри­
отически настроенные зилоты того и хотели и в эпоху написания 
книги, и позже, в новозаветные времена, и еще много позже. Но 
автор знает о Боге Израилеве, что Его устремления не таковы: «не 
хочу смерти грешника…»4. 

Дан 3:98 – 4:34

Вот перед нами еще одна – третья по счету – история об обра­
щении все того же Навуходоносора, во многом напоминающая 
первую. Здесь снова сон царя, незадачливые толкователи и Дани­
ил, который открывает царю смысл видений. Не стоит подозревать  

3 Иез 2:5.
4 Иез 33:11.



	 Мир в руках Творца	 145

автора в недостатке изобретательности; быть может, мы имеем 
дело с другой версией того же рассказа, почерпнутой автором 
(или составителем?) из иного источника, тем более, что известны 
еще и другие, внебиблейские, сказания подобного рода. Отличие 
этой истории от предыдущих в том, что истолкованный Дани- 
илом сон царя сбывается над ним, его постигает бедствие, в ре­
зультате которого царь обращается и благословляет Бога Всевыш­
него. Характерно, однако, что автор избегает называть Живущего 
Вовеки, Всевышнего, Господа неба и земли Богом Израилевым. 
Царь обращается не к Богу одного из покореных народов, а к Тому, 
Кто сказал «Моя вся земля». Речь, таким образом, идет не о кон­
кретном действии Единого Бога в истории – меньше всего о ре­
альных евреях и реальном Навуходоносоре. Скорее, перед нами 
своего рода попытка богословского осмысления царей и царств 
как феномена, и результаты этого осмысления инвариантны по 
отношению к историческим реалиям; читатель с тем же успехом 
может отнести их к Селевкидам или любому современному ему 
царству. Ну, не может же автор в самом деле написать «в некото­
ром царстве царь Икс…» – и поэтому появляется Навуходоносор 
как вполне обобщенный царь Икс.

Итак, посреди благоденствия в доме своем, царь видит виде­
ние: высокое дерево посреди земли. Это дерево, весьма высокое и 
плодовитое, на котором пища для всех, напоминает древо жизни, 
насажденное посреди Эдемского сада, и едва ли эта аналогия слу­
чайна. Царства земные – точнее говоря, их цари – в самом деле 
часто (если не всегда) наивно считают себя именно древом жизни, 
от которого зависит жизнь людей. Но было бы чрезмерным упро­
щением счесть эту историю манифестом контрэтатизма; послед­
ний, конечно, в определенной пропорции присутствует в библей­
ской культуре, но не является ее raison d’etre5.

Дело не в том, что автор/составитель скептически относится к 
претензиям земных царств на роль источника жизни подданых –  

5 За более подробным обсуждением библейского отношения к фено­
мену государства отошлем читателя, например, к брошюре еп. Кассиана 
(Безобразова) «Царство кесаря перед судом Нового Завета».



146	 Священник Антоний Лакирев

а для царства Селевкидов и эти претензии характерны, и скепти­
цизм в их отношении более чем понятен. Важно, что имперская 
гордыня условного Навуходоносора оказывается нелепой не вооб­
ще, абстрактно, а перед лицом реальности Всемогущего. Коротко 
говоря, для автора существенно не столько оспорить государство 
и обеспечиваемый им порядок как таковые, сколько потеснить их 
с первого места в системе ценностей; подобный взгляд характе­
рен также и для апостольских посланий. Что правильнее: «Нет 
власти, если [таковая] не от Бога» или «всегда, когда властвует 
человек над человеком – во зло ему»? – не эту проблему обдумы­
вает автор; для него важно не то, «от» Бога ли власть, потому что, 
в конечном счете, она все равно принадлежит одному только Богу 
и до конца не делегируется. Важно, что власть (в данном случае 
царь) существует «перед» Богом и, следовательно, в Его руках.

В том-то ведь и соль, что проблема власти, ее законности и не­
законности, допустимости ее захвата или сопротивления ей, тем 
более ее мнимой сакральности, не решается на плоскости земной 
поверхности. Только в перспективе вечности, только в памятова­
нии о реальном существующем полновластии Бога все остальные 
вопросы земной власти и управления приобретают хоть какой-то 
смысл и на них могут быть найдены ответы. 

Между прочим, в этом причина радикального непонимания в 
отношении к земной власти между верующими, с одной стороны, 
неверующими – с другой и различными властями – с третьей. Ве­
рующие говорят, что сердце царя в руке Божьей и имеют в виду, 
что реальная власть принадлежит Богу. Цари земные слышат в 
этом призыв к повиновению и измышляют разные благоглупости 
вроде «православие, самодержавие, народность». Неверующие же 
обличают сервилизм и прочее сергианство и призывают разда­
вить гадину. А на самом деле проблема именно в наличии или от­
сутствии этой перспективы вечности, и в эпоху демократического 
управления именно отсутствие этой перспективы делает всю со­
циальную структуру столь шаткой и уязвимой. 

Именно эту перспективу и нужно выявить автору книги Дани­
ила; он вовсе не обсуждает актуальный для его первых читателей 



	 Мир в руках Творца	 147

вопрос о том, допустимо ли сопротивление безбожной власти с 
оружием в руках. Во-первых, в Маккавейскую эпоху, собственно,  
ничего другого не остается, а во-вторых, о сопротивлении реаль­
ной, par exellance принадлежащей Богу власти, речь отнюдь не 
идет. Скорее, автор расставляет точки над «i» в системе ценно­
стей, не делая идола ни из государства, ни из анархического же­
лания его ликвидировать. И рассказанная им история остается 
актуальной во все времена именно потому, что в центре её – Бог, 
Владыка царей.

Дан 5:1–30

Всякая власть людей друг над другом в глубине, как червоточи­
ной, поражена гордыней; это неудивительно, ведь коль скоро Бог  
сотворил всех людей равными (хотя и не одинаковыми), то власть 
одних над другими безосновательна и властвующие подсозна­
тельно ищут основания тому, что власть принадлежит именно им. 
И каковы бы ни были результаты этих поисков, они всегда обман­
чивы – отсюда и произрастает гордыня. Но одно дело, когда она 
выражается в превозношении перед людьми, в почитании себя ве­
ликим и могучим деревом, – и совсем другое, когда гордыня обо­
рачивается превозношением перед Богом.

Вот этот Валтасар – тоже довольно условный персонаж, пото­
му что исторический Валтасар не был сыном Навуходоносора6, –  
в пьяном угаре стал пить из золотых сосудов, захваченных На­
вуходоносором в Иерусалимском Храме. Для древнего читателя 
это был чрезвычайно яркий и трагичный образ. И результат не 
заставляет себя ждать… 

«Мене, текел, фарес» – в сущности, обратный отсчет в денеж­
ных единицах, ходивших на древнем Востоке. То, что совершает 

6 Исторический Валтасар был сыном и младшим соправителем На­
бонида, который, в свою очередь, стал преемником Навуходоносора по­
сле трех лет дворцовых переворотов, происходил от каких-то халдей­
ских вождей и был в лучшем случае довольно дальним родственником 
последнего.



148	 Священник Антоний Лакирев

Валтасар, на языке медицины называется повреждением, несо­
вместимым с жизнью. Поэтому в этой истории уже нет места для 
размышлений и покаяния, как в историях с Навуходоносором в 
предыдущих главах. Восставший непосредственно против Бога, 
превозносящийся над Ним Валтасар просто гибнет – и все. «Рубль, 
гривенник, копейка» – и кончено. Остается только догадываться, 
как Валтасар будет теперь держать ответ перед Тем, Кому при­
надлежат сосуды Храма; отголосок этой катастрофы слышится в  
притче Христа: «безумный, в сию ночь душу твою возьмут у те­
бя»7 (в славянском тексте еще отчетливее: «в сию нощь душу 
твою истяжут от тя»).

Сам Даниил, впрочем, толкуя после очередной неудачи при­
дворных провидцев эту надпись, предлагает более сложное про­
чтение: «Посчитано… Взвешено… Персы». Ты взвешен на весах и 
найден слишком легким – а кто из людей не оказался бы при этом 
слишком легким? Быть может, милосердие Божье проявляется в 
том, что Бог, знающий состав наш и помнящий что мы – прах8, не 
взвешивает нас? Так или иначе, падение нововавилонской держа­
вы и появление империи мидян и персов, как и все предыдущие 
и последующие смены держав, оказывается проявлением полно­
властия Творца и одновременно обусловлено плачевными резуль­
татами «взвешивания», оценки нравственного облика этих самых 
держав. И нельзя сказать, что наблюдается прогресс, что следую­
щие державы симпатичнее предыдущих, хотя в частном случае 
смены вавилонян персами для иудеев это именно так. Можно, по­
добно Экклезиасту, долго искать подлинного и прочного в этих 
земных делах, но его там нет; подлинное и прочное вообще в ином 
измерении… 

То, что мидяне и персы стали орудием низвержения Валтаса­
ра, не означает, что они хороши «по гамбургскому счету», хоро­
ши перед Богом; не означает это, впрочем, и того, что нет смыс­
ла менять шило на мыло. С точки зрения автора, смена власти 
происходит в пространстве правды Божьей, ради возрастания в 

7 Лк 12:20.
8 Пс 102:14.



	 Мир в руках Творца	 149

этой правде и происходит смена, и то, что очередная попытка не 
приносит заметного прогресса, не обесценивает ее. В целом полу­
чается вполне дарвинистская схема, недаром незадолго до книги 
Даниила была написана книга Иова, в которой подобным образом 
рассуждают его друзья…

Остается еще один трудный вопрос в отношении этой главы. 
Валтасар ведь не верит в существование Бога Израилева, он по­
клоняется всяким идолам – а раз так, то что для него эти сосу­
ды? Можно ли в таком случае возлагать на него ответственность? 
Ведь то, что для автора-иудея осквернение святыни, для Валтаса­
ра таковым не является. На самом деле рассказ не предполагает 
подобного вопроса, в нем Валтасар существует в пространстве 
Бога независимо от своих веры и неверия. Но увы, текущие (в на­
шем времени) события заставляют задать этот вопрос – и созда­
ется впечатление, что Валтасар, каков бы он ни был, обязан ува­
жать чужие святыни, просто так, «на всякий случай». Реален ли 
Бог, Которому эти чужие святыни принадлежат, – остается без 
рассмотрения и без ответа. Лучше убояться и не осквернять их, 
надежнее; именно так работает создаваемая в эпоху книги Дани­
ила «ограда закона», устная Тора, называемая в Новом Завете пре­
даниями старцев. Другое дело, что такая установка должна быть 
обоюдной, так что негоже было бы и автору поносить валтасаро­
вых идолов – это если считать почитание Единого Бога одной из 
религий, но библейская традиция отнюдь не склонна считать так. 
Она действительно неполиткорректна, поскольку убеждена в том, 
что Бог Библии существует, а все остальные – нет, и поэтому по­
следовательно отказывается втискиваться в общий ряд в качестве 
одной из множества религий. Грубо говоря, истина не может быть 
одной из множества разновидностей лжи… 

Дан 6:1–28

Следующая, заключительная история первой части книги, про- 
исходит уже при некоем новом царе, который назван Дарием Ми­
дийским. В том, что рассказано о нем, угадываются черты сразу 



150	 Священник Антоний Лакирев

нескольких правителей, так что идентифицировать его с опреде­
ленной исторической фигурой затруднительно; во всяком случае,  
появление этого персонажа знаменует смену державы. Вместо но- 
вовавилонского царства место действия становится теперь тер­
риторией персидской империи – но события продолжаются в 
прежнем жанре9 и новый царь издает неотменимый указ, запре­
щающий поклоняться и, главное, молиться, кому бы то ни было, 
кроме себя. 

Как и герои предыдущих глав, Даниил игнорирует царский 
указ, продолжая молиться своему Богу. Далее – так и хочется ска­
зать, «как обычно», – следуют донос и арест, и Даниила бросают – 
только, впрочем, не в печь, а в яму со львами, где чудо Божье спа­
сает его, так что доносчики оказываются посрамлены. Что нового, 
особенно по сравнению с 3-й главой, сообщает читателю автор 
книги? Во-первых, Дарий издает указ, прославляющий Бога, ко­
торому поклоняется Даниил, и повелевающий персидскому цар­
ству трепетать перед Ним. Со скидкой на литературную гипербо­
лу, здесь угадывается реальное изменение религиозной политики, 
последовавшее после победы Кира над Вавилоном и благожела­
тельное отношение преемников Кира (в том числе и историческо­
го Дария) к восстановлению Иерусалима и Храма. Однако вся 
первая половина книги, в общем, повествует о целой череде раз­
ноплеменных царей, каждый из которых преследует верующих, 
впечатляется чудесами, как будто бы обращается, – а дальше все 
происходит снова, так что впечатление от очередного обращения 
следующего деспота обесценивается именно этим повторением. 
Читатель, живущий в эпоху очередного гонения, на этот раз в дер­
жаве Селевкидов, едва ли воодушевится надеждой на изменения к 
лучшему, – скорее он придет к выводу, что все цари делают это.

Во-вторых, и это гораздо важнее, к концу первой части книги, 
особенно в последней истории, становится неизбежным вопрос о 
том, с какой вообще стати цари позволяют себе диктовать что бы 
то ни было в вопросах веры. Заметим, что это сегодня, в 21-м веке, 

9 Реальная Персидская империя была куда более терпимой к верова­
ниям подданных, иудеев в том числе, чем Вавилон.



	 Мир в руках Творца	 151

более или менее очевиден и вопрос, и ответ на него, – а тогда, 
когда писалась книга Даниила, как раз неожиданным был сам во­
прос. И цари, и их подданные были вполне уверены, что религия –  
дело государственное, находящееся в сугубой компетенции царей, 
и только иудеи были в этом вопросе отщепенцами. Современное 
представление о свободе совести возникло потому и только пото­
му, что люди, принадлежащие библейской традиции – от героев и 
читателей книги Даниила до христианских мучеников, – отвергли 
власть царей в вопросах совести, отказались верить в эту власть 
и повиноваться ей.

Толпа сатрапов умоляет царя запретить обращать молитву к 
кому-нибудь, кроме самого царя, – но право же, какая глупость 
молиться царю! Царь с важным видом подписывает соответству­
ющий указ, но ничего не может сделать с нарушающим его Дани­
илом, – нелепость всего этого бросается в глаза. Но нам сегодня 
очень важно понять, что отрицание власти царей (и любого госу­
дарства вообще) над тем, кому люди молятся, радикально измени­
ло картину мира. Каждый человек перед Богом, любой – и царь, и 
подданый – сам по себе, а не все скопом; Бог взирает не на поли­
тическую карту, различая лишь разноцветные пятна территорий, 
а на сердца самостоятельных людей. Жизнь и смерть каждого из 
людей обретает ценность и значимость именно потому, что Бог 
слушает их по одному, а не толпами. Вот неотменимое новшество, 
рожденное библейской культурой и благодаря ей распространив­
шееся на Земле; именно это – одна из центральных тем первой 
части книги Даниила.

Дан 7:1-28

Видения Даниила, составляющие 7-ю главу, с точки зрения 
языка – а они написаны на арамейском – входят в состав первой, 
предположительно, наиболее древней части книги. Быть может, 
именно этот рассказ послужил следующему автору тем, к чему 
именно он прикрепил более поздние рассказы о других видениях. 
Так или иначе, эти видения должны быть органически связаны с 



152	 Священник Антоний Лакирев

предыдущими главами и представляют собой своего рода осмыс­
ление того, что уже было сообщено читателю, а именно:

• �Сон Навуходоносора про истукана на глиняных ногах и ис­
толкование этого сна;

• Чудесное спасение трех отроков в печи;
• Сон Навуходоносора о великом и высоком древе;
• Кощунство Валтасара и его гибель;
• Избавление Даниила во рву со львами.
И вот, оглядываясь назад, автор видит все это, как четверку 

гнусных чудовищ, выползающих из моря. Практически не сомне­
ваясь, все или почти все толкователи идентифицируют этот звери­
нец с великими древними державами, расходясь лишь в деталях, 
особенно в соотнесении рогов последнего зверя с определенными 
Селевкидами. Такое понимание сближает текст с рассказом об ис­
тукане на глиняных ногах, с которого и начинается арамейская 
часть книги. Что ж, нет никаких оснований сомневаться в убеди­
тельности такого понимания.

По жанру же перед нами типичный апокалиптический текст, 
классический настолько, что цитаты из него или подражания ему 
определяют принадлежность к апокалиптике всех последующих 
текстов подобного рода. В частности, цитаты отсюда бросаются 
в глаза в Апокалипсисе Иоанна. Поэтому у нас есть возможность 
увидеть здесь характерные черты апокалиптики с большей, чем в 
других случаях, очевидностью.

В виде четырех жутких зверей перед Даниилом предстают со-
временные ему державы – точнее говоря, современна автору толь­
ко последняя, а три других уже прекратили свое существование 
к моменту, когда записывается видение. Даже если мы датируем 
первую часть книги началом эпохи Селевкидов, суть дела от это­
го не меняется: Навуходоносор, мидяне и персы к тому времени 
уже давно в прошлом. Но кроме давно минувших царств Даниил 
видит и события будущего, приближающегося времени. Прини­
мая в расчет исторические факты, можно сказать, что классиче­
ский апокалипсис Даниила представляет собой вывод, краткое 
толкование истории за последние три-четыре (максимум – пять) 



	 Мир в руках Творца	 153

столетия. Этим апокалипсис радикально отличается от профети­
ческих текстов, и этот признак жанра следует иметь в виду, читая 
и другие апокалипсисы, Иоаннов в первую очередь. Точка зрения 
автора апокалиписиса – любого, если только это не чистая белле­
тристика, – во временном промежутке между последним зверем 
и грядущим Судом. Вот какой путь прошла история, – говорит 
автор, – а теперь смотрите, к чему все на самом деле шло. Это на­
столько характерно, что любое отклонение от этой логики долж­
но бы выводить соответствующие тексты за рамки апокалиптики 
как таковой.

Таким образом, если анализ человеческой истории строится 
на сегодняшнем нравственном выборе и последующих действиях 
Бога – это пророчество. Когда речь идет о ходе истории за дли­
тельный предшествующий период и целях, к которым эта история 
придет завтра, – это апокалиптика, раскрывающая нравственный 
смысл прошедшего перед лицом Божьим. Разговор же о том, что 
будет в будущем, – это не относящиеся к Библии страшилки в 
нострадамическом вкусе.

Даниил видит все царства, прошедшие и нынешние, в весьма 
отталкивающих образах. Это хищные чудовища, мощные и кро­
вожадные, все пожирающие и разрушающие. Читатели, особенно 
современные, не привыкли к такому видению сегодняшних ре­
алий, да и по вчерашним скорее ностальгируют, – поэтому это 
иное, непривычное видение истории так важно. Апокалипсис 
чем-то напоминает множество Мандельброта: в каком бы масшта­
бе мы ни взяли отрезок истории, мы увидим все тех же отврати­
тельных зверюг, и нам весьма нужно хоть немного разделить эту 
точку зрения, чтобы увидеть смысл и цель происходящего.

Даниил же для своего видения сам предлагает некоторое ис­
толкование во второй части главы, где прямо говорит о четы­
рех царях, которые будут на земле (с учетом сказанного выше 
не следует воспринимать это «будут» буквально, это слово едва 
ли указывает на время написания книги). Подробности о четвер- 
том звере позволяют почти без колебаний идентифицировать  
его с Антиохом Епифаном и воздвигнутым им гонением на веру 



154	 Священник Антоний Лакирев

Израиля – тем более очевидным должно было быть узнавание для 
читателя второго столетия до Р.Х. Но все же Даниил записывает 
свое видение (может быть, правильнее было бы сказать – свое ви-
дение) не ради того, чтобы указать на зверский характер тех или 
иных царств, сам по себе довольно очевидный.

Весь зверинец проходит перед лицом вечного Судии, и вовсе 
не эти химеры побеждают! Вот, воздвигнуты престолы, воссели 
судьи, и над всем этим – Ветхий Днями. Можно сколько угодно 
спорить о том, насколько адекватно такое видение Бога и насколь­
ко это описание подпадает под запрет изображать Его10, – но то, 
что речь идет о Боге Израилеве, не вызывает сомнений. И следова­
тельно, господство пожирателей не безраздельно, оно ограничено 
Судом Всемогущего – словно сотканный из света и пламени, этот 
суд обращает в небытие и самих зверей, и все, достигнутое ими 
на ниве пожирания и разрушения. Уже одно это – драгоценная ин­
формация, вносящая жизнь и историю в пространство вечности.

Далее, на этом суде происходит оправдание одних и осуждение  
других: Израиль, верный Богу, вступает здесь в тяжбу со зверя­
ми – языческим царствами, и зверь «будет погублен, навсегда 
уничтожен. А народу святых Всевышнего будут отданы царст­
венность…». Важно помнить, что когда Библия говорит о суде и 
оправдании, имеется в виду именно «соревновательный процесс» 
между этими двумя сторонами, а вовсе не фейс-контроль на входе 
в парадиз. И оправдание в том, что принадлежащим Богу (что, 
собственно, и означают буквально слова «святые Всевышнего») 
«отданы царственность, власть и величие всех царств под небеса­
ми», – не на, а под небесами!

Почему? Чем принадлежащие Богу отличаются от ужасных 
погибельных зверей? В чем, вернее – в ком причина оправдания? 
Видение Даниила дает ответ на этот вопрос: вот, приближается  
с облаками небесными некто, подобный сыну человеческому. По- 
сле всех этих царей и царств, где внешнее подобие человека толь­
ко маскирует звериную суть, приходит Некто, в самом деле явля­

10 Напомним, что Стоглавый Собор 1551 г. счел, что графические 
изображения подобного рода под этот запрет подпадают.



	 Мир в руках Творца	 155

ющийся человеком, в ком пребывает квинтэссенция человечно­
сти, – и в Его власти и заключается вечный смысл человеческого 
бытия и истории. Сияние славы Божьей отражается именно в 
Сыне Человеческом, как бы ни казался Он мал и незначителен по 
сравнению с могуществом и огромностью апокалиптических зве­
рей. Поскольку народ принадлежащих Богу сродни Сыну Челове­
ческому, поскольку в этом народе, независимо от его этнической 
составляющей, присутствует настоящая жизнь перед Богом – по­
стольку он побеждает.

Можно спорить о том, насколько Даниил предлагает читателю 
мессианское пророчество: собственно, речь не идет о том, что в 
определенные времена Бог пошлет Израилю Мессию. Но важно, 
что в Мессии, Сыне Человеческом – именно в Нем, в Его власти 
и славе, свидетельствует Даниил, заключено то, из-за чего и для 
чего народ святых побеждает на суде. Победит ли Он зверей в 
пространстве земной истории – строго говоря, не обсуждается; 
может быть, да, а может, и нет: апокалипсис Иоанна скорее сви­
детельствует о последнем. Но в каждом дне, в каждом событии, в 
каждом лице, где свет, верность и правда Божья свидетельствуют 
о родстве с Ним, присутствует и Его вечная победа и Его вечная 
жизнь.

Дан 8:1-27

Видения, описанные во второй, дошедшей до нас на древнеев­
рейском, части книги Даниила, датированы примерно одной эпо­
хой. Если полагать, что речь идет об исторических персонажах 
(что, мягко говоря, неочевидно), то время видения в правление 
Валтасара (8 глава) – около 540 г. до Р.Х.; время видения в прав­
ление Дария – около 522 г. до Р.Х.; видения в правление Кира 
Персидского – около 555 г. до Р.Х. Другое дело, что текст записан 
существенно позже, так что датировки и историческая последова­
тельность могли и перепутаться; скорее всего, автор не ожидал от 
читателя, что последний будет вникать в исторический контекст, 
тем более, что предложенные им мидраши посвящены событиям 



156	 Священник Антоний Лакирев

намного более позднего времени. Напротив, для читателя важно  
лишь знать, что Бог, от Которого исходят видения, знает все про­
исходящее заранее. Это ключевая для понимания текста идея, 
потому что, коль скоро для Всемогущего события не являются 
неожиданностью, они и все их участники не выходят за пределы 
Его власти. В эпоху написания книги Даниила было принято счи­
тать, что Бог, в сущности, является единственным свободно дей­
ствующим лицом истории, – поэтому и возникает у столь многих, 
от пророка Аввакума до автора книги Иова, вопрос о том, зачем 
Богу нужны все эти козлы, бараны и прочие жуткие звери. Но 
автор книги Даниила не обсуждает этот вопрос, ему для его це- 
лей достаточно того факта, что происходящее остается во власти 
Бога – как теперь бы сказали, «под контролем».

Вот в этой логике и повествует автор о видении Даниила при 
царе Валтасаре – видении, в котором сталкиваются баран, симво­
лизирующий, как ниже будет автору объяснено (скорее всего – ан­
гелом), мидо-персидское царство и козел, обозначающий царство 
греческое. Эзоповым языком (здесь же, на пространстве одной 
главы и толкуемым) автор говорит о царях соответствующих дер­
жав, но в центре его внимания находится не то, кто победит в этой 
схватке, тем более, что читатель знает, что победили греки. Да­
ниил видит прекращение жертвоприношений в Храме (заметим, 
что во времена исторического Валтасара они уже полвека как не 
совершаются и еще не будут совершаться некоторое время), ко­
торое становится знаком борьбы козла против Бога. В отличие от 
пророческих книг, речь вовсе не идет о том, что покаяние народа 
Божьего может отвратить бедствие, оно как будто предопределе­
но непреложно. Единственное, что по-настоящему важно в этом 
рассказе, – то, что победа нечестия может быть лишь временной, 
кажущейся, а окончательное торжество Бог оставляет за собой.

Сегодня нелишне также отметить, что по прошествии «послед­
них времен» народ Божий, как мы знаем, выжил и существует с 
тех пор еще по меньшей мере двадцать два столетия. В нем явился 
Мессия Израилев, и народы мира поклонились Ему. Означает ли 
это, что автор книги ошибался, когда назвал времена Маккавеев 



	 Мир в руках Творца	 157

последними? Едва ли; на самом деле времена, названные послед­
ними, оказываются последними только для козла (и барана), – а 
жизнь перед лицом Божьим продолжается. Этот факт дает нам 
основание с известной осторожностью подходить к толкованию 
того, что и в других случаях говорится о последних временах.

Дан 9:1-27

Если отождествлять Дария, в правление которого дано Дани­
илу новое видение, с историческим Дарием, то первый год его 
правления приходится на 522 г. до Р.Х., после Кира II и, соответ­
ственно, после окончания плена, потому что завоевание Вавило­
на Киром II в 539 г. до Р.Х. дало возможность многим угнанным 
народам – иудеям, в том числе – вернуться из Вавилона. Скорее 
всего, впрочем, автор не предполагает необходимости датировки 
видения и для него не так уж важно, что это за царь, потому что 
речь, в первую очередь, идет о существенно более поздних време­
нах, далеком будущем по отношению к Дарию.

Первое, что бросается в глаза в рассказе о видении, – упомина­
ние пророчества Иеремии как священного текста. Время канони­
зации пророческих книг определяется довольно приблизительно, 
и едва ли эта канонизация совершилась во время Плена; ориенти­
ровочно можно говорить о 5–4 вв. до Р.Х. Однако для автора книги 
Даниила вовсе не обязательно иметь перед глазами канонически 
оформленный свиток, чтобы отнестись к пророчеству Иеремии 
как к слову Божьему, поэтому для взаимной датировки текстов мы  
здесь, скорее всего, ничего не найдем. Важно, что Даниил читает 
текст Иеремии, изучает его и делает выводы.

В эпоху Плена у изгнанников возник обычай поститься и воз­
носить к Богу покаянную молитву в память о разрушении Иеру­
салима; об этом свидетельствуют, в частности, Исайя Вавилон­
ский и Второзахария, автор второй половины книги Захарии. 
Возможно, примером такой молитвы является и молитва Азарии  
в 3-й главе книги Даниила. И сам Даниил от своего лица приводит 
в девятой главе еще один образец такой молитвы – быть может, 



158	 Священник Антоний Лакирев

широко распространенной. Его молитва наполнена прямыми и 
косвенными цитатами из пророческих книг, и в ней ясно видно, 
что Даниил и его соплеменники думали о Плене. Последний был 
для них прямым и заранее предреченным результатом нравствен­
ного выбора израильтян, последствием того, что «и мы, и наши 
цари… согрешили против Тебя». И Даниил просит у Бога поми­
лования и провозглашает правоту Бога, от лица своего народа он 
отказывается от грехов и просит о милосердии. Даниил говорит, 
что Израиль не слушал того, что Бог говорил через пророков, и 
повинен в этом, и потому Плен стал неизбежен. Таким образом, 
и по сути, и по форме, эта молитва теснейшим образом связана 
с пророческой традицией, она (и подобные ей) возникла потому, 
что в Плену этот голос пророков все же был услышан. Уже одно 
это заставляет нас не считать различные традиции, пророческую 
и мудрых, столь уж отделенными друг от друга.

Если, как это делают многие исследователи (пожалуй, даже 
большинство), полагать, что вторая часть книги Даниила напи­
сана в середине 2-го века до Р.Х., в Маккавейскую эпоху, – то 
надо признать, что в это время мерзости запустения вспомнить 
покаяние времен Плена было вполне уместно. Однако автор в пер­
вую очередь пытается донести до читателя другое. Он прочитал 
у Иеремии о семидесяти годах плена, молится, исповедует грехи 
народа, и получает ответ. Через вестника ему сказано, что он дол­
жен знать: не семьдесят, а семижды семьдесят (лет?) назначено 
ждать народу искупления и избавления. Эти цифры почему-то 
привлекают к себе внимание читателей и толкователей едва ли не 
больше всего остального в книге Даниила. Но, во-первых, обычно 
думают, что речь идет о четырехстах девяноста годах после пле­
на, хотя своеобразная рифма «семьдесят – семижды семьдесят» 
скорее означает «не одно, а другое». Рискну предположить, что 
Даниилу сказано, что срок пленения во много раз больше того, 
о чем говорил Иеремия, только речь идет не о «юридическом», 
а о фактическом, «сердечном» пленении; к тому же, как бы рано 
ни датировать эту часть книги, Плен к тому моменту уже закон­
чился и длился, по факту, около полувека, так что срок Иеремии 



	 Мир в руках Творца	 159

тоже оказался скорее символическим. Во-вторых, если заменить 
«семьдесят седмин» традиционного перевода синонимом «семиж­
ды семьдесят», – те же 490, в конце концов, – то сразу вспоминает­
ся повторение этой цифры в другом месте Библии. Неужели, когда 
Иисус из Назарета призывает Петра прощать не семь, а семижды 
семьдесят раз, Он имеет в виду, что на 491-й раз можно и не про­
стить? Означает ли семьдесят седмин, что Помазанник придет на 
491-й год после первого года правления исторически неопреде­
лимого «Дария, сына Ахашвероша»? Если брать даты правления 
Дария I, который, однако, был сыном Гистаспа, а не Ахашвероша, 
то получится 31-й год до Р.Х., а если считать от начала Плена, то 
получится 95-й год до Р.Х., то есть ничего не получится… Ско­
рее разумно предположить, что «семижды семьдесят» – симво­
лическое обозначение весьма большого числа, вроде выражения 
«тысячи тысяч». Вестник Гавриил, таким образом, возвещает Да­
ниилу, что подлинного избавления придется ждать много-много 
дольше, чем окончания Плена.

Нередко высказывается гипотеза, что автор книги Даниила не 
вполне ясным для нас способом «подгоняет» цифры к определен­
ным лицам и датам, в частности, к низложению первосвященника 
Онии III в 175 г. до Р.Х. или к победе Маккавеев, – однако труд­
но представить мудреца за столь глупым занятием, как подгонка 
цифр. Да и зачем бы ему это было нужно? Более вероятно, что 
вестник Гавриил говорит о сроках, недоступных пониманию («не 
ваше дело знать времена и сроки»!), но отмеренных Богом, предо­
пределенных, как и гибель опустошителя.

Но когда-то в это непомерно долгое время, говорит Даниилу 
вестник, будет Христос Владыка, и это будет година бедствий. 
Еще раз повторим: нерационально искать у Даниила указаний на 
дату пришествия Христа, поскольку автору книги это ни зачем не 
нужно. Он свидетельствует о том, что это будет, будет непремен­
но. Многое из того, о чем он пишет: восстановление Иерусалима, 
гонения Селевкидов и многое другое, – должны были быть узна­
ваемы для читателей межзаветного времени. И подобно этим, уз­
наваемым событиям, должно совершиться и пришествие Христа.



160	 Священник Антоний Лакирев

Кого имеет в виду автор, кого он называет Помазанником? 
Проблема в том, что во времена написания книги это слово могло 
иметь несколько значений, среди которых и первосвященник, по­
мазываемый елеем на свое служение, и царь, помазываемый на 
царство, и Мессия, Спаситель из дома Давидова. Заметим вскользь, 
что Исайя Вавилонский применяет этот термин и к Киру II… А 
вот законного и суверенного царя-помазанника в эпоху Даниила 
как раз и нет, потому что Палестина после Плена никогда не была 
свободной11, – быть может, о восстановлении этой свободы и идет 
речь, и текст следует понимать как весть о приходе помазанного 
властителя?12 Большинство современных исследователей склон­
ны полагать, что речь все же идет о первосвященнике, поскольку 
именно таково было главное реальное значение слова «Помазан­
ник» в ту эпоху. Христианские толкователи обычно считают, что 
речь идет об Иисусе из Назарета потому, что в их время слово 
«Помазанник» обозначает именно Мессию. Но греческое «Хрис­
тос Игуменос13» связывается с Иисусом лишь post factum, а хри­
стианские толкователи, увы, известны некритическим отношени­
ем к омонимическим совпадениям.

Коротко говоря, вопрос о том, кого имеет в виду автор, запи­
сывающий это видение, представляется по-настоящему неразре­
шимым. Оставим в стороне, как малоинтересные сегодня, вари­
анты помазанного вождя и первосвященника. Если в Дан 9:25 
речь и впрямь идет о Мессии (следовательно, об Иисусе), то что 
и, главное, зачем говорит о Нем автор читателю? Во-первых, со­
общается, что Мессия будет; что ж, это бесценная весть, но она 
уже не раз была возвещена пророками, да хотя бы Иеремией, ко­
торого автор цитирует в этой же главе. Гораздо важнее, что Мес­
сия придет в некоторое, Богом определенное, время в текущем 
историческом периоде, спустя годы и годы после Плена, в эпоху 
гонений, отпадения и мерзости запустения в Храме. Во-вторых, 

11 До 1948 г., разумеется.
12 Это один из вариантов перевода слов Mashiah nagid.
13 Христианские толкователи, особенно первого тысячелетия, прак­

тически всегда используют LXX.



	 Мир в руках Творца	 161

все это вестник возвещает Даниилу немедленно после того, как 
последний приносит покаяние за глухоту и непослушание своего 
народа, – может быть, послушание грядущему Мессии исправит 
последствия непослушания пророкам? Заметим, что если автор 
все-таки имеет в виду первосвященника (к примеру, Онию III), то 
цель его сообщения еще менее ясна.

На самом деле, главное, что говорится здесь о Помазаннике, со­
держится не в 25-м, а в 26-м стихе. Как бы ни переводить эти слова 
(а они не так просты для перевода), речь идет об отвержении, о ги­
бели Мессии. «Предан будет смерти», «отторгнут», «погибнет» и 
даже «будет съеден, разжеван»14 – речь идет об отвержении Мес­
сии15. Если речь идет о ком угодно, кроме Иисуса из Назарета, эта 
информация ничего не меняет в жизни читателей межзаветного 
периода, как не менял ничего и факт отстранения Онии III, даже 
если он был поводом для похода Антиоха Епифана на Иерусалим. 
Но если все же вестник, чьи слова записывает автор, говорит об 
Иисусе, Мессии Израиля, то перед нами удивительно ясное про­
рочество о Кресте, хотя в новозаветные времена его, похоже, не 
воспринимали таковым – или просто забыли. 

Итак, Даниил читает у Иеремии о длительности плена, испове­
дует правоту Бога и просит о милосердии за непослушание, и по­
лучает весть о том, что наступает время – долгое, долгое время, –  
в котором придет и будет отвергнут (как и пророки) Помазанник, 
а Иерусалим и все его святыни будут наполнены мерзостью запус­
тения. Путь Мессии не будет триумфальным, а все человеческие 
пути имеют к Нему лишь очень косвенное отношение.

Дан 10:1-12:13

Пространный текст, составляющий целых три последних гла­
вы древнееврейской части книги, по большей части состоит из 
рассказа о борьбе ближневосточных государств друг с другом. 

14 Ср. «если не будете есть (гр. τρογο) плоти Сына Человеческого».
15 LXX, однако, буквально говорит об «отторжении помазания (chri­

sma, а не christos).



162	 Священник Антоний Лакирев

Некто неназванный, сияющий лицом и одеждой, рассказывает пе­
репуганному Даниилу, у которого едва достает сил слушать его, 
перипетии этой истории. Конечно, точка зрения автора достаточ­
но специфична, в первую очередь его интересует судьба народа 
Божьего, который зажат между царством Селевкидов и птолеме­
евским Египтом, как между молотом и наковальней. Теперь, по 
прошествии двадцати с лишним веков, мы можем воспринимать 
этот рассказ как еще один исторический источник, не более, но и 
не менее точный, чем другие. Собственно, значительная истори­
ческая точность и побуждает критически мыслящих исследовате­
лей утверждать, что текст написан в конце, а не в начале обсуж­
даемой эпохи и является поэтизированной хроникой. Что ж, быть 
может, так и есть; пересказ прошедших событий в форме пред­
речения их в таком случае окажется литературным приемом, не­
обходимым, чтобы говорить о власти Бога и над всеми этими со­
бытиями тоже.

Главное же говорится в конце, после всего того, что так или 
иначе верифицируется при помощи хроник и учебников истории. 
В конце, когда выйдет время бесчинств всех этих царей, южных и 
северных, спасется народ твой, – слышит Даниил от вестника. Ка­
залось бы, в контексте описываемых войн, можно понимать под 
спасением нечто земное – избавление от руки неприятеля, выжи­
вание, свободу. Но, конечно же, автор говорит о гораздо большем, 
о спасении к жизни, спасении к Царству Бога. И даже мертвые 
пробудятся! Эти слова, в отличие от других пророчеств о воскре­
сении, не оставляют пространства для перетолкования. Спасется 
народ, и даже мертвые воскреснут, мудрые засияют и засверка­
ют, как звезды, обратившие многих. Собственно, к словам книги 
здесь невозможно ни убавить, ни прибавить. Лишь несколько де­
талей обращают на себя внимание.

Спасаются в народе все, кто оказался записан в некой книге. 
Конечно, изредка эта непостижимая книга упоминается в Библии, 
особенно в Новом Завете. Но для автора книги Даниила это выра­
жение – в первую очередь способ включить это спасение в общий 
контекст истории, над которой властен Бог Израилев. Все в ней 



	 Мир в руках Творца	 163

так или иначе определяется Его волей: победы и поражения ца­
рей, разрушение и восстановление святынь, погибель и спасение 
людей. Далее, невозможно не обратить внимание, что из тех, кто 
пробудится от сна во прахе земном, одни восстанут для жизни, а 
другие – для вечного стыда. Это красноречивое противопоставле­
ние жизни и посрамления, несомненно, вспоминает Господь Ии­
сус в Ин 5:29 («И изыдут творившие добро в воскресение жизни, а 
творившие зло – в воскресение осуждения»).

Заключительный отрывок этого текста посвящен повелению 
сохранить эти слова в тайне и запечатать книгу. Довольно странно 
для текста, который быстро стал широко известным, да и сам по 
себе вовсе не похож на секретный документ. По-видимому, здесь 
тоже перед нами литературный прием, вводящий текст в рамки 
определенного жанра. Дело в том, что история, причем не только 
древняя, знает множество эзотерических текстов, которые в самом  
деле хранились в тайне от непосвященных и были известны лишь 
по слухам, – Сивиллины пророчества, к примеру. Это всегда вы­
зывало интерес у людей, отчасти и нездоровый, и в результате 
призыв к секретности стал непременным атрибутом жанра: коль 
скоро разговор идет о судьбах мира, подобного рода призывы обя­
зательно должны быть – как рифмы в стихах или объяснения в 
любви в романах.

Дополнение: Дан 13:1 – 14:42

Некто добавил к законченной, в сущности, книге, еще две пре­
красных легенды, объединенных с книгой именем героя. Первая 
повествует о мудром, как сам Соломон, юноше, который спас от 
неправедного осуждения и гибели Сусанну, ставшую объектом 
сначала похоти, а потом мстительности неких старцев-судей. Вер- 
нее, Господь по молитве Сусанны спас ее через вмешательство Да­
ниила. Сравнивая этот текст с основной частью книги, заметим,  
что здесь спасение Божье распространяется на пространство част­
ной жизни отдельных людей. Не только народ святых, противосто­
ящий звероподобным царствам, спасает Господь, но и отдельных  



164	 Священник Антоний Лакирев

людей избавляет от неправедного преследования. В условиях от­
носительно мирного существования в конце межзаветной эпохи, 
это было достаточно важной мыслью.

Вторая легенда повествует о борьбе некоего Даниила с вави­
лонскими идолами – борьбе, которая привела его в ров со львами,  
из которого он спасся по милости Божьей. Насколько можно су­
дить, история должна была восприниматься как «разоблачение 
магии», известных и впечатлявших публику чудес языческих 
культов. Увы, сегодня нам невозможно проследить историческую 
подоснову этого текста. Но его ключевая мысль: все, что кажется 
реальными чудесами в язычестве, на самом деле является надува­
тельством, – актуальна и поныне. 

Москва, июль 2012 г.



Римма Запесоцкая

КАК БОГ ОТКРЫВАЕТСЯ ЧЕЛОВЕКУ 
В БИБЛИИ

Сама постановка вопроса о способности человека постичь Бога 
(прежде всего это одно из лиц Святой Троицы, Бог-Отец – Яхве, 
Иегова Ветхого Завета, Творец мира видимого и невидимого) 
может показаться неправомерной. Апофатическое, т.е. «отрица­
тельное», богословие так и определяет Бога-Творца – как Нечто 
запредельное, трансцендентное, находящееся вне нашего мира и 
поэтому в принципе непостигаемое как человеческим разумом, 
так и всеми органами чувств. В Бога можно только верить, а ду­
ховная реальность может приоткрываться лишь в мистических 
переживаниях.

Конечно, логически доказать, что Творец есть Первоначало 
всего существующего, невозможно, хотя современная наука и пы­
тается соотнести свои новые теории и открытия с духовным из­
мерением.

Да, человек как творение, хоть и наделенное разумом, не мо­
жет постичь своего Творца, находящегося вне пределов земного 
мира, по своему желанию, по своей воле, своим разумом. Потому 
хотя бы не может, что он смертен и, следовательно, ограничен во 
времени и в своих возможностях, а Сущий Творец безграничен во 
всём и всесилен – по определению.

Но если человек не может по своей воле постичь Творца, то 
Творец может помочь в этом человеку – Своему творению, соз­
данному по «образу и подобию» Божию. Он может дать человеку 
некоторое представление о Своей Сущности, чтобы человек мог 
постичь в символической и притчевой форме то, что он в состоя­
нии постичь, будучи человеком. Уже само указание, что человек 
создан «по образу и подобию», является, несомненно, важнейшим 
принципиальным утверждением, что Бог вкладывает в природу 
человека нечто Свое, от Себя, некое трансцендентное качество, 



166	 Римма Запесоцкая

некую способность не просто к творчеству, но и к сотворчеству. 
И при этом человек создан не просто «по образу» или «по подо­
бию», но вдвойне – подчеркивается, что он наделен и «образом», 
и «подобием». И человек – любимое творение Божие. Поэтому, 
вероятно, Бог Ветхого Завета и приоткрывает Себя человеку так 
«по-человечески», антропоморфно – гневаясь, проклиная, прощая,  
милуя, вступая в контакт со Своим творением, постоянно присут­
ствуя рядом и участвуя в судьбах человечества. И в библейских 
книгах Ветхого Завета, ещё до Боговоплощения в Иисусе Христе, 
есть множество таких «приоткрываний». Бог показывает чело­
веку то и так, что и как хочет показать. Это не значит, что по 
таким демонстрациям Запредельности в нашей человеческой ре­
альности можно составить адекватное представление о Сущем. 
Несомненно даже, что нельзя, что это в лучшем случае намеки, 
требующие интерпретации и богословского комментария. И по­
этому таких интерпретаций и комментариев было множество за 
несколько тысяч лет – попытки эти продолжаются и в наши дни. 

После первоначального периода постоянного общения Творца 
с человеком Бог приоткрыл Себя в стародавние времена одному 
кочевому племени, назвав это племя Своим народом, заключив с  
ним Завет и требуя только одного – доверия и верности. Но бо­
гоизбранный народ изменял своему Богу многократно, несмотря 
на творимые Им чудеса, и потом многократно каялся. А Творец 
был страшен в гневе, но всегда даровал прощение, миловал после 
или вместо наказания и вновь подтверждал Завет со Своим наро­
дом. Снисходя к уровню сознания, к представлениям той далёкой 
эпохи, и «диктует» Творец Своим пророкам и адептам «богодух­
новенные» тексты, а эти избранные, наделенные Высшим дове­
рием люди, конечно, еще и пропускают их через свое сознание, 
приспосабливают к своему пониманию. Так что буквализм при 
чтении Библии, несомненно, не только не помогает прояснить 
текст, но лишь уводит от истины (при этом не следует забывать 
и о невольных смысловых неточностях при различных переводах  
Священного Писания). Но и видеть в богатом конкретными дета­
лями тексте лишь метафоры и символы тоже не представляется  



	 Как Бог открывается человеку в библии	 167

плодотворным подходом. Можно предположить, что истина нахо- 
дится где-то между этими крайностями в интерпретации библей­
ского текста. Несомненно, для глубокого понимания «богодух­
новенного» текста Библии нужно обладать духовным зрением. 
Представленная здесь очередная попытка вычленить некоторые 
духовные закономерности ограничивается предположениями и 
новыми вопросами, не претендуя ни на что большее. 

И вот, учитывая все эти трудности и неясности, все подводные 
рифы, пробиваясь сквозь туман тысячелетних искажений и умол­
чаний, попробуем лишь на немногих примерах (в основном по 
тексту первых двух книг Библии) проследить еще раз, как же Бог 
в Библии (прежде всего в Ветхом Завете) открывается человеку, 
как Он с человеком взаимодействует. 

При внимательном чтении библейского текста видно, что Бог-
Отец постоянно вступает в непосредственный контакт с челове­
ком в самом начале человеческой истории, особенно часто – в 
первых пяти книгах Библии – Пятикнижии Моисеевом. Далее, 
после череды поколений, по мере всё более глубокого отпадения 
человека от своего Творца, эти непосредственные контакты Бога с 
человеком становятся более редкими, и удостаиваются Богообще­
ния только избранники Божии – пророки и праведники, которых 
постепенно становится всё меньше. 

Человека, свое любимое земное творение, Бог создает по Сво­
ему образу и подобию, из чего вытекает, что человек задуман и 
должен был стать идеальным во всех смыслах существом. Воз­
можно, главное в этом двуединстве – образ Божий, потому что 
в тексте Библии говорится об этом так: «И сказал Бог: сотворим 
человека по образу Нашему, по подобию Нашему» (Быт 1:26). И 
далее: «И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Бо- 
жию сотворил его…» (Быт 1:27), т.е. о «подобии» говорится в пер­
вой главе первой книги Библии лишь однажды, а об «образе» – 
дважды (затем еще раз только об «образе» говорится и в девятой 
главе, в шестом стихе). И эти «образ и подобие» Божии в человеке, 
уже после отпадения его от Творца, подразумевают заложенную в 



168	 Римма Запесоцкая

его природу способность – к творчеству, духовному переживанию 
и прозрению, к самосовершенствованию, предполагают стремле­
ние человека к идеалу.

Первочеловек Адам, созданный из «праха земного», даёт, по 
благословению Творца, имена всем тварям земным (созданным 
также из земли), которых приводит Бог к человеку, «чтобы ви­
деть, как он назовет их, и чтобы, как наречет человек всякую душу 
живую, так и было имя ей». (Быт 2:19). Таким образом, показано, 
что Бог доверяет человеку честь давать имена Своим творениям 
и, более того, принимает эти имена, данные человеком всем зем­
ным тварям. Таким высоким доверием Господь как бы призывает 
человека к сотворчеству. Бог, создав первых людей, мужчину и 
женщину (Быт 1:27), благословляет их и говорит: «...плодитесь и 
размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и владыче­
ствуйте над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над 
всяким животным, пресмыкающимся по земле». (Быт 1:28). 

Можно усмотреть и некоторые бросающиеся в глаза противо­
речия в библейском тексте. Так, в первой главе книги Бытия Бог 
одновременно создает мужчину и женщину и сразу же посылает 
их на землю (см. цитату выше), благословив плодиться, наполнять 
землю и владычествовать над всем земным. Во второй же главе 
говорится, что Бог сначала сотворил Адама, а уже потом из его 
ребра – женщину, у которой даже нет личного имени, Адам на­
зывает её просто «женой» и лишь после грехопадения дает ей имя 
Ева (что значит «жизнь»), как матери всех будущих поколений 
человечества. И еще до сотворения женщины «…насадил Гос­
подь Бог рай в Едеме на востоке; и поместил там человека, кото­
рого создал» (Быт 2:8) «… чтобы возделывать его и хранить его». 
(Быт 2:15). Но возможно увидеть в этом несоответствии и более 
подробное изложение, детали, скрытые смыслы. Таких вроде бы 
явных противоречий и несоответствий в Библии множество, но о 
чём это говорит и содержится ли в этом некое тайное знание – до 
сих пор спорят как теологи «изнутри», так и те, кто не признает 
Библию за «богодухновенный» источник, кто не согласен с апо­
столом Павлом, что «все Писание богодухновенно и полезно для 
научения…» (2 Тим 3:16).



	 Как Бог открывается человеку в библии	 169

Первая человеческая пара, созданная из материи (праха зем­
ного) по образу и подобию Божию, была призвана жить по иде­
альным духовным законам. То есть человек был задуман и создан 
Творцом как идеальное, способное к духовному развитию и в то 
же время телесное существо. Но идеален и невинен был человек 
лишь до своего грехопадения. Что же такое грех? Как можно по­
нять из контекста, это, прежде всего, отступление от чистого 
идеала – в мыслях, словах и поведении. В третьей главе «Бытия» 
излагается, как человек согрешил перед Богом непослушанием, а 
стыд, обман, попытки оправдаться, свалив вину на другого, стали 
непосредственными следствиями первородного греха.

С проблемой греха непосредственно связана проблема зла. Как 
можно понять при чтении библейского текста, зло существовало в 
духовном мире еще до сотворения человека. Хотя в Бытии – пер­
вой книге Моисеевой, с которой начинается Библия, не говорится 
об этом прямо и начинается изложение с сотворения именно мате­
риального мира, но уже в первых главах Бытия есть упоминания 
о духовной реальности и о зле. Так, во второй главе говорится: 
«И заповедал Господь Бог человеку, говоря: от всякого дерева в 
саду ты будешь есть. А от дерева познания добра и зла, не ешь 
от него; ибо в день, когда ты вкусишь от него, смертию умрешь» 
(Быт 2:17). То есть в райском саду находится дерево (возможно, 
духовный символ, но с реальными плодами), названное «деревом 
познания добра и зла». И далее, когда змей, который «был хитрее 
всех зверей полевых…» (Быт 3:1), соблазняет жену Адама на не­
послушание, уговаривая попробовать запретных плодов дерева 
познания добра и зла, он говорит ей (или в райском саду все звери 
могли разговаривать, или диалог был мысленный, при помощи 
внушения – это отдельный вопрос): «… в день, в который вы вку­
сите их, откроются глаза ваши, и вы будете как боги, знающие 
добро и зло» (Быт 3:5). И вдобавок змей обвиняет Бога в обмане, 
потому что Творец скрыл от человека истинную причину запрета. 
«Кто же такие «боги, знающие добро и зло», о которых упоминает 
змей-искуситель? Это не его выдумка, потому что далее в тексте 
мы читаем: «И сказал Господь Бог: вот, Адам стал как один из нас, 



170	 Римма Запесоцкая

зная добро и зло; и теперь как бы не простер он руки своей, и не 
взял также от дерева жизни и не вкусил, и не стал жить вечно». 
(Быт 3:23). «И изгнал Адама, и поставил на востоке у сада Едем­
ского херувима и пламенный меч обращающийся, чтобы охранять 
путь к дереву жизни» (Быт 3:24). К кому обращается Бог, говоря, 
что «Адам стал как один из нас, зная добро и зло»? Очевидно, к 
духовным существам, созданным Творцом еще до сотворения ма­
терии, но от которых Он Себя не отделяет, а напротив, включает 
Себя в этот духовный круг. Дух Божий появляется уже в самом 
начале первой главы первой книги Библии, в рассказе о сотворе­
нии мира: «Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною; и 
Дух Божий носился над водою» (Быт 1:2). Однако Дух Божий дог­
матически является Ипостасью Божественной Троицы, поэтому 
не может относиться к сотворённым Богом духам. А эти духов­
ные существа обозначены здесь двумя определительными при­
знаками: они различают добро и зло и они бессмертны. И далее 
впервые упоминается один из чинов небесного воинства – херу­
вим. В богословских сочинениях разработана духовная иерархия 
небесных ангельских чинов, коих девять – Серафимы, Херувимы, 
Престолы, Господства, Силы, Власти, Начала, Архангелы и Ан­
гелы, последние непосредственно связаны с родом человеческим, 
возглавляет их Архангел Михаил (об этих духовных существах 
говорится в Новом Завете в «Откровении» Иоанна Богослова 
(Откр 12:7), в посланиях апостола Павла, Соборном послании апо­
стола Иуды (Иуд 1:9), а также дается классификация их у св. Дио­
нисия Ареопагита). Осведомлённость змея также намекает (и это 
является общим местом в большинстве интерпретаций данного 
библейского сюжета), что тварь земная, пусть и самая хитрая, не 
может знать всего этого, что за змея говорит или воплощается в 
него могущественное духовное существо, отпавшее от Бога, са­
тана. 

Отвлекаясь от последовательного рассказа, заметим, что в Кни- 
ге Иова, где много загадок, есть и такой повторяющийся текст: 
«И был день, когда пришли сыны Божии предстать пред Господа: 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 171

между ними пришел и сатана…», который отвечает Богу, что до 
этого «ходил по земле, и обошел ее» (Иов 1:6-7); «Был день, когда 
пришли сыны Божии предстать пред Господа; между ними при­
шел и сатана предстать пред Господа», и вновь на вопрос Бога 
отвечает, что «ходил по земле, и обошел ее» (Иов 2:1-2). И Тво­
рец отдает Иова, который, по оценке Самого Господа, «человек 
непорочный, справедливый, богобоязненный и удаляющийся от 
зла» (Иов 1:8; 2:3), во власть сатаны – для испытания его веры и 
верности. Сначала Иов, потеряв и детей, и богатство, смиренно 
говорит: «…Господь дал, Господь и взял; да будет имя Господне 
благословенно!» (Иов 1:21), а будучи поражен проказой, возража- 
ет жене, которая хочет, чтобы он похулил Бога: «…неужели доб­
рое мы будем принимать от Бога, а злого не будем принимать?» 
(Иов 2:10). И Бог говорит сатане, что Иов «доселе тверд в своей 
непорочности; а ты возбудил Меня против него, чтобы погубить 
его безвинно» (Иов 2:3). Правда, всем известно продолжение: Иов 
не выдержал и возопил к Богу. Но поскольку этот, потрясающий 
и духовной силой, и литературным совершенством, текст, – по­
стоянно привлекающий внимание исследователей и писателей, –  
здесь нет возможности разбирать более подробно, вернёмся к рай­
скому саду и грехопадению первых людей.

Из приведённых выше цитат можно сделать вывод, что в рай­
ском саду растёт ранее не упоминавшееся «дерево жизни», вку­
шать плоды которого Бог, по какой-то причине, до этого не запре­
щал человеку, в отличие от плодов дерева познания добра и зла. 
Возможно, бессмертие человека становилось опасно только после 
вкушения этих запретных плодов, после различения им добра и 
зла. Здесь можно отметить, что познание и различение – не одно и 
то же, различение – только первая ступень познания. И почему-то 
Бог опасается этого, как будто, несмотря на Свое всемогущество, 
не может лишить согрешивших людей бессмертия, если они вку­
сят плодов дерева жизни. После вкушения Адамом и Евой запрет­
ных плодов с дерева познания добра и зла «…открылись глаза  
у них обоих, и узнали они, что наги…» (Быт 3:7). И далее стыд, 



172	 Римма Запесоцкая

попытки свалить на другого вину за содеянное (Адам говорит, что 
его искусила жена, которую ему дал Бог, а Ева – что ее искусил 
змей (Быт 3:12-13). Таковы проявления греха, начальные признаки 
зла, которым первые люди заразились через вкушение запретных 
плодов, а в духовном смысле – в результате непослушания своему 
Творцу и Отцу. Они пытаются уйти от ответственности, но еще не 
способны на прямой обман, они говорят правду. Далее, за преде­
лами райского сада, на земле, у их первенца Каина, зло уже пус­
тит глубокие корни – он будет способен не только на обман, но и 
на убийство родного брата из зависти. 

Аксиоматическое всеведение Бога уже в первой главе Бытия 
выражается странно: Творец как будто не знает заранее, каков бу­
дет результат процесса творения. Он как бы экспериментирует и 
остаётся доволен результатом. Эта удовлетворенность Бога Своим 
творением выражается многократным повтором: «И увидел Бог 
свет, что он хорош» (Быт 1:4), «И увидел Бог, что это хорошо» 
(Быт 1:10; 12; 18; 21; 25). Так что хотя Бог знает результат заранее, 
в библейском тексте тем не менее подчёркивается удовлетворе­
ние Господа сотворённым миром. Труднее понять при всеведении 
Творца разочарование Бога в Своем любимом творении – чело­
веке. Можно предположить, конечно, что, несмотря на всеведение 
и даже вопреки ему, Творец надеется, что живущий в райском саду 
человек устоит перед грехом, а уже после грехопадения – вернётся 
в свое первоначальное идеальное состояние. Именно поэтому – 
из-за любви к человеку, Бог всегда выискивает праведников среди 
грешников и никогда Его наказание не распространяется на всех 
представителей человеческого рода, даже после всемирного по­
топа человечество возрождается через потомков Ноя. 

Впервые Бог разочаровывается в человеке, еще живущем в 
райском саду, после того, как тот ослушался своего Творца. Ведь 
человек был задуман и сотворён как идеальное бессмертное ду­
ховно-физическое существо, в первоначальный период своей рай­
ской жизни человек обладал не только бессмертной душой, но 
и телесно не должен был умирать. Бог разгневан и в наказание 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 173

за непослушание предрекает людям скорби, болезни и телесную 
смерть, Он говорит Адаму: «В поте лица твоего будешь есть хлеб, 
доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят…» (Быт 3:19), 
«… проклята земля за тебя; со скорбию будешь питаться от нее во 
все дни жизни твоей» (Быт 3:17). Итак, здесь Бог впервые в биб­
лейском тексте гневается и проклинает – сначала змея-искуси­
теля, а затем и всю землю – за человека. Далее в Библии такого 
гнева и проклятий будет множество. Самые масштабные в этом 
ряду проклятий и наказаний первоначального человечества – все­
мирный потоп и еще через ряд поколений – уничтожение двух 
городов, Содома и Гоморры, за грехи их жителей.

После изгнания из райского сада Адама и Евы Бог проклинает 
их первенца Каина за убийство Авеля, но при этом не желает 
смерти преступника, более того, говорит, что если кто убьёт Каи- 
на, тому «…отмстится всемеро. И сделал Господь Каину знаме­
ние, чтобы никто, встретившись с ним, не убил его» (Быт 4:15). 
Все-таки Каин был первым потомком Адама и Евы и не потерял 
еще способность к непосредственному общению с Богом, и Тво­
рец разговаривает с ним и выполняет его просьбу. Данное место 
в библейском тексте дает возможность предположить, что были 
и другие люди в то время – иначе кто мог встретиться с Каином 
и убить его, если не учитывать его родителей? Возможно, сотво­
рение первой человеческой пары, грехопадение – символы, но на­
полненные притчевой конкретикой. 

Хотя Бог и позволяет Каину жить дальше и не карает его по­
томков вплоть до всемирного потопа, но в книге Бытия показано, 
что это боковая ветвь, что история человеческого рода вплоть до 
наших дней идёт от третьего сына Адама и Евы, по имени Сиф, 
данного «вместо Авеля, которого убил Каин» (Быт 4:25). Сиф, ко­
нечно, унаследовал проклятие первородного греха от своих ро­
дителей, но он не был убийцей, и поэтому Творец избирает его 
для непрерывной череды человеческих поколений. И сказано, что 
уже при сыне Сифа, Еносе «… начали призывать имя Господа» 
(Быт 4:26). Это важное указание свидетельствует о том, что по­
томки Каина не молились Богу (хотя их было к тому времени уже 



174	 Римма Запесоцкая

семь поколений), и лишь потомки Сифа, третьего сына Адама и 
Евы, пытаются вернуться к Господу через молитвенные призывы. 
В пятой главе «Бытия» дано родословие Адама, где вообще не 
упоминаются Каин и его потомство, но сказано, что Адам «…ро- 
дил сына по подобию своему, по образу своему, и нарек ему имя: 
Сиф» (Быт 5:3). Поскольку первые люди были сотворены по об­
разу и подобию Божию, то они, несомненно, передают это и всем 
последующим поколениям. Однако указание, что потомки Адама 
наследуют его, т.е. человеческие образ и подобие, может говорить 
о том, что после грехопадения Адама и Евы образ и подобие Бо­
жии были искажены, затуманены, могли передаваться их потом­
ству уже не в полном объеме, не в чистом, идеальном виде. Оче­
видно, задача любящих Господа – очищать и дополнять в себе эти 
искаженные и затуманенные грехом образ и подобие Божии.

Здесь же, в родословии Адама, говорится, сколько жили он и 
девять поколений его потомков от Сифа, вплоть до Ноя. Сначала 
люди, несмотря на отпадение от Бога и изгнание из райского сада, 
жили очень долго. Ведь первая человеческая пара была создана и 
для телесного бессмертия, и эта изначально заложенная в гене­
тику человека возможность лишь постепенно утрачивается после 
грехопадения, уже в условиях земной жизни. Так, Сиф, третий 
сын, родился у Адама и Евы, когда Адаму (и, очевидно, Еве) было 
130 лет. После этого у Адама были еще сыновья и дочери, всего 
же он жил 930 лет. И далее первые поколения его потомков от 
Сифа жили примерно столько же; меньше всех, и это подчёркива­
ется, Енох (365 лет), а больше всех – Мафусал (Мафусаил, 969 лет). 
Отец Ноя, Ламех, жил 777 лет, а Ною ко времени потопа было уже 
600 лет, всего он жил 950 лет. Еще до потопа Бог решил сократить 
человеческую жизнь. «И сказал Господь: не вечно Духу Моему 
быть пренебрегаемым человеками; потому что они плоть; пусть 
будут дни их сто двадцать лет» (Быт 6:3).

Есть в Библии много загадочных мест, вот, например, одно из 
них, где говорится о духовных существах, лишь подразумевае­
мых в рассказе о грехопадении: «… сыны Божии увидели дочерей 
человеческих, что они красивы, и брали их себе в жены, какую 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 175

кто избрал» (Быт 6:2); «В то время были на земле исполины, осо­
бенно же с того времени, как сыны Божии стали входить к до­
черям человеческим, и они стали рождать им. Это сильные, из­
древле славные люди» (Быт 6:4). В теологических трудах обычно 
указывается, что ангельские существа не имеют пола, но непо­
нятно, как можно объяснить это странное место и кто такие «ис­
полины … сильные, издревле славные люди». Они очень напо­
минают «героев» (полулюдей-полубогов) древнегреческих мифов 
и сказаний многих других народов, где тоже, очевидно, зафикси­
рована эта реальность существования допотопного человечества. 
Здесь слово «допотопный» употреблено в его изначальном значе­
нии – относящийся ко времени до потопа. Итак, вот черты допо­
топного человечества, как это следует из библейского текста: пер­
вые человеческие поколения (их от Адама до Ноя, по линии Сифа, 
было всего 10 поколений) жили очень долго, около тысячи лет (но 
не достигали этого рубежа); они в большинстве своем еще имели 
способность к непосредственному общению с Богом; среди них 
находились таинственные существа от союза «сынов Божиих» с  
дочерьми человеческими – «исполины». Как можно понять из 
дальнейшего изложения, «исполины» погибли со всем остальным 
первоначальным человечеством, ибо Ной был, очевидно, полно­
стью человеком.

И далее в книге Бытия показано, что и очередная попытка Бога 
создать если не полностью безгрешную, то хотя бы не отягчён­
ную смертными грехами, линию человеческих поколений не уда­
лась, Творец, судя по тексту Библии, был вновь разочарован, как 
никогда ранее, вплоть до раскаяния в том, что создал человека: «И 
увидел Господь, что велико развращение человеков на земле, и что 
все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время» 
(Быт 6:5); «И раскаялся Господь, что создал человека на земле, и  
воскорбел в сердце Своем» (Быт 6:6); «И сказал Господь: истреблю 
с лица земли человеков, которых Я сотворил, от человека до ско­
тов, и гадов, и птиц небесных истреблю; ибо Я раскаялся, что соз­
дал их» (Быт 6:7). Бог негодует, но и скорбит, ему жалко полно­
стью погубить Свое творение – человека и всех земных тварей, 



176	 Римма Запесоцкая

проклятых вместе с землей после первородного греха (твари, 
живущие в воде, при этом не уничтожаются, значит, на них не 
распространяется проклятие). И Творец находит одного правед­
ника, Ноя, потомка Адама от Сифа: «Ной же обрел благодать пред 
очами Господа» (Быт 6:8). В Ное и его потомках Господь сохра­
няет человечество и всех земных тварей. Он диктует Ною, каким 
должен быть ковчег – его длину, ширину и высоту, сколько там 
должно быть этажей, и где должны быть расположены входные 
отверстия. После этой подробной инструкции Творец указывает, 
кто должен войти в ковчег перед потопом. Это всё семейство Ноя 
(сам Ной и его жена, его сыновья с женами), а также все земные 
твари. Относительно количества пар этих тварей в тексте Библии 
есть разночтения. Один раз сказано, что Ной должен взять в ков­
чег по семь пар скотов (тварей) чистых, по семь пар птиц небесных 
и по две пары скотов нечистых (Быт 7:2-3), но еще до этого дается 
указание взять каждой твари по паре: «от всякой плоти по паре» 
(Быт 6:19). А затем дважды говорится, что в результате в ковчеге 
оказалось каждой твари только по одной паре: «…из скотов чис­
тых и из скотов нечистых, и из всех пресмыкающихся по земле 
по паре, мужеского пола и женского, вошли к Ною в ковчег…» 
(Быт 7:8-9), «И вошли к Ною в ковчег по паре от всякой плоти, в 
которой есть дух жизни» (Быт  7:15). Вероятно, это сокращение 
числа спасаемых тварей (раньше предусмотренное с избытком) до 
одной пары было вынужденным – из-за ограниченных размеров 
ковчега. Здесь Творец даёт разные варианты, и лишь один из них 
утверждается как окончательный. Во время всемирного потопа 
«разверзлись все источники великой бездны, и окна небесные от­
ворились» (Быт 7:11), дождь продолжался 40 дней и вода покрыла 
верхушки гор. «И лишилась жизни всякая плоть…» (Быт  7:21), 
и только «в первый день десятого месяца показались верхи гор» 
(Быт  8:5). 

С Ноем, его сыновьями и потомками, со всем живым на земле, 
вышедшим из ковчега после потопа, Бог заключает завет: «Поста­
новлю завет Мой с вами, что не будет более истреблена всякая 
плоть водами потопа, и не будет уже потопа на опустошение 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 177

земли» (Быт 9:11). Творец заключает этот завет «навсегда» и «ра­
дугу в облаке» делает знамением завета между Богом и землей. 
(Быт 9:12-13). И Бог вновь отдает во власть человека всё, что есть 
на земле, а в пищу ему – и «зелень травную», и «все движущееся, 
что живет», и запрещает есть только плоть с кровью (которую на­
зывает «душою» плоти) (Быт 9:3-4). И еще Творец говорит: «Кто 
прольет кровь человеческую, того кровь прольется рукою чело­
века: ибо человек создан по образу Божию» (Быт 9:6). Из этого 
следует, что Творец заранее знает, что и спасенное через правед­
ника Ноя и его потомков человечество не сможет жить по воле 
Божией, и предостерегает о последствиях. 

Потомки Ноя сначала были одним народом, и «на всей земле 
был один язык и одно наречие» (Быт 11:1), и задумали люди по­
строить себе «город и башню, высотою до небес» (Быт 11:4). «И 
сошел Господь посмотреть город и башню, которую строили сы­
ны человеческие» (Быт 11:5), и после этого сделал так, что люди 
перестали понимать друг друга, заговорили на разных языках и 
рассеялись по всей земле. Город, где люди пытались построить 
башню до небес, стал называться Вавилоном, а башня – Вавилон­
ской. Всем известна такая интерпретация этого эпизода: строить 
«башню высотою до небес» было человеческой гордыней, и поэ­
тому Господь не дал людям возможность воплотить свой замысел. 
Однако этот сюжет перекликается также с грехопадением Адама 
и Евы, после чего Бог наказал их, изгнал из райского сада на 
землю, чтобы они, после отпадения от воли Божией, не стали бес­
смертными. И в сюжете с Вавилонской башней видится не только 
наказание за гордыню, но и опасение Творца, что грешные люди 
(хоть и потомки праведника), имея один язык и общую цель, мо­
гут действительно построить башню до небес: «И сказал Господь: 
вот, один народ, и один у всех язык; и вот что начали они делать, и 
не отстанут они от того, что задумали делать» (Быт 11:6).

Интересно, что хотя Творец еще до потопа решил сократить 
человеческую жизнь до ста двадцати лет (см. Быт 6:3), первые по­
коления после потопа жили очень долго, но постепенно их жизнь 
сокращалась: старший сын Ноя Сим жил 600 лет, и далее потомки 



178	 Римма Запесоцкая

Ноя от Сима (всего 10 поколений до Авраама) – первые три поко­
ления – более четырехсот лет, следующие три поколения – более 
двухсот лет, дед Авраама – 148 лет, его отец – 205 лет. Сам Авраам 
жил 175 лет, его потомки-патриархи: Исаак – 180 лет, Иаков – 147 
лет.

После заключения завета с Ноем и его потомством, а также 
со всем живущим на земле – т.е. глобального завета, знамением 
которого была радуга в облаке, через десять поколений Творец 
вновь заключает завет, на этот раз с вождём кочевого племени Ав­
рамом, и обрезание младенцев мужского пола делает знамением 
этого завета. «…Господь явился Авраму и сказал ему: Я Бог все­
могущий; ходи предо Мною и будь непорочен. И поставлю завет 
Мой между Мною и тобою…» (Быт 17:1-2). Господь обещает сде­
лать своего избранника отцом множества народов и в знак этого 
называет Аврама Авраамом, а его жену Сару – Саррой, т.е. добав­
ляет по одной букве в их имена. После этого Господь является к 
Аврааму с двумя своими Ангелами – в виде трёх мужей (Ветхо­
заветная Троица). Авраам сразу понял, что три путника – это не 
люди, а именно Бог и Ангелы: он «возвел очи свои, и взглянул, и 
вот, три мужа стоят против него. Увидев, он побежал на встречу 
им от входа в шатер, и поклонился до земли» (Быт 18:2). Господь 
и Ангелы являются Аврааму во плоти, потому что сказано, что 
им омывают ноги, и они отдыхают под деревом, и едят приготов­
ленное для них угощение: пресные хлебы из лучшей муки, масло, 
молоко и мясо телёнка. 

Здесь можно обратить внимание, что если в первоначальный 
период, в райском саду, человек и все живые твари могли вкушать 
только вегетарианскую пищу – траву с семенами и плоды деревь- 
ев, то после проклятия земли за человека – уже приносятся в 
жертву Богу чистые животные, а Ною и его потомству разрешает 
Творец есть животную пищу, но без крови (очевидно, и до потопа 
ели люди животную пищу). Явившиеся к Аврааму в телесном об­
лике высокие духовные существа, включая самого Творца, тоже 
едят животную пищу, возможно потому, что пользуются госте­
приимством избранного праведника и не хотят обидеть хозяина. 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 179

В ответ на сомнения Авраама и Сарры, которые были уже в 
преклонных летах, что у них может родиться сын, Творец вопро­
шает: «Есть ли что трудное для Господа?» (Быт 18:14). И еще Гос- 
подь говорит: «От Авраама точно произойдет народ великий и  
сильный, и благословятся в нем все народы земли. Ибо Я из­
брал его для того, чтобы он заповедал сынам своим и дому сво­
ему после себя, ходить путем Господним, творя правду и суд…» 
(Быт 18:18-19). И поэтому Бог не утаивает от Авраама, куда Он и 
Ангелы направляются дальше. «И сказал Господь: вопль Содом­
ский и Гоморрский, велик он, и грех их, тяжел он весьма. Сойду и 
посмотрю, точно ли они поступают так, каков вопль на них, вос­
ходящий ко Мне, или нет…» (Быт 18:20-21). Тут опять возникает 
вопрос о всеведении Бога: почему Всевышнему нужно спускаться 
в земной мир, приняв человеческий телесный облик, чтобы уз­
нать, насколько велики грехи жителей Содома и Гоморры? Не по- 
тому ли, что, вновь разочаровываясь в людях, Бог на этот раз же­
лает убедиться в их очередном падении воочию, на земле, а не с 
небес? Ведь Он уже уничтожил однажды грешное человечество, 
но оно возродилось в потомках праведника Ноя. В завете с Ноем 
Творец поклялся никогда больше не уничтожать полностью род 
человеческий, не устраивать нового всемирного потопа (впрочем, 
не говорится однозначно, что не могут быть применены другие 
способы «окончательного решения» проблемы грешного челове­
чества). Господь так желает видеть Свое любимое земное творение 
достойным Божиего образа и подобия – и Он колеблется, не решив 
до конца, как поступит. И поэтому Творец вновь и вновь уступает 
просьбам Авраама пощадить эти особо грешные города, если там 
найдутся праведники. В этом эпизоде речь идёт конкретно о Со­
доме, куда уже отправились Ангелы и где жил праведник Лот, пле­
мянник Авраама. Авраам спрашивает Господа: «… неужели Ты  
погубишь праведника с нечестивым?» (Быт 18:23). Сначала речь 
идет о пятидесяти праведниках, потом о сорока пяти, потом о со­
рока, тридцати, двадцати и, наконец, о десяти праведниках. И Бог 
соглашается: «…не истреблю ради десяти» (Быт 18:32). Вновь все­
ведение Божие не очевидно в этом месте библейского текста. Но 



180	 Римма Запесоцкая

можно и так понять, что на одной чаше весов – всеведение, а на 
другой – надежда или просто нежелание верить в очевидное. Это 
так по-человечески, но ведь Бог и проявляется, открывается че­
ловеку в первоначальные времена человеческой истории именно 
так, антропоморфно. Ведь Господь, уже пославший Ангелов с 
конкретной целью – уничтожить эти города, все-таки выслуши­
вает Авраама и соглашается на всё меньшее число праведников, 
ради которых готов не приводить приговор в исполнение.

Поскольку не нашлось и этого малого числа праведников сре- 
ди погрязших в грехах, развратных жителей Содома, Ангелы вы- 
вели из него только праведника Лота с женой и двумя незамуж­
ними дочерьми. Лот мог спасти всех своих родственников, но его  
замужние дочери погибли, потому что их мужья, зятья Лота, не 
поверили ему и не согласились покинуть город. Лот никак не ре­
шался уйти без них, поэтому Ангелы «по милости к нему Господ­
ней, взяли за руку его, и жену его, и двух дочерей его, и вывели…» 
(Быт 19:16). «И пролил Господь на Содом и Гоморру дождем серу 
и огонь… И ниспроверг города сии, и всю окрестность сию, и всех 
жителей городов сих…» (Быт 19:24-25). А жена Лота, нарушив за­
прет не оглядываться назад, на уничтожаемый родной город, бы­
ла наказана за непослушание смертью – превратилась в соляной 
столп (Быт 19:26). 

Господь оберегает Измаила, сына Авраама от наложницы Ага- 
ри, обещая произвести от него великий народ (Быт 21:17-18). Но 
Свой завет Он возобновляет с сыном Авраама от его жены Сарры, 
Исааком, однако до этого испытывает Авраама на верность, при­
казав принести долгожданного отрока «во всесожжение на одной 
из гор» (Быт 22:2). Убедившись (зная заранее?), что Авраам безро­
потно готов исполнить это, Творец уже через Ангела Божия (как и 
в эпизоде с Агарью и Измаилом в пустыне) обращается к Аврааму, 
вновь благословляет его и клянётся, что число его потомков будет 
«как звезды небесные и как песок на берегу моря» (Быт 22:17). 

Господь после Авраама возобновляет завет сначала с Исаа- 
ком, а потом с его сыном Иаковом. После смерти Авраама в 175 лет, 
«в старости доброй» (Быт 25:8), его хоронили вместе оба брата:  



	 Как Бог открывается человеку в библии	 181

«И погребли его Исаак и Измаил, сыновья его, в пещере…» 
(Быт 25:9), где до этого Авраам уже похоронил Сарру. Символично, 
что братья, родоначальники еврейского и арабского народов, вме­
сте хоронили своего общего отца. Здесь же, в главе 25, сначала 
дается родословие старшего сына Авраама – Измаила, который 
умер в 137 лет, и сказано, что его сыновья стали «князьями», ос­
нователями двенадцати племён. Следом дается родословие Иса­
ака. У Исаака и Ревекки родились сразу двое сыновей, первым –  
Исав, но он продал свое первородство Иакову, младшему брату, 
за чечевичную похлёбку (Быт 25:31-34). Право первородства, как 
здесь очевидно, – важный символ милости Божией, а Исав гово­
рит: «… что мне в этом первородстве?» (Быт 25:32), и Господь не 
прощает такого пренебрежения. Продав право первородства, Исав 
лишился божественного покровительства, и завет Господь возоб­
новил с Иаковом. Хотя благословение отца Иаков получил при 
помощи обмана, Господь прощает его, возможно потому, что Иа­
ков имел уже клятву Исава, продавшего ему свое первородство, и 
кроме того, очень хотел получить право первородства и благосло­
вение отца – как возможность в будущем получить благословение 
Божие.

Если к Исааку Господь явился лично и сказал: «…Я буду с тобой 
и благословлю тебя…» (Быт 26:3), то Иаков получил первое свое 
благословение во сне, увидев лестницу до неба, а на ней Ангелов 
и Господа. (Быт 8:12-15). В библейском тексте подчёркивается его 
особая ревностность, чтобы обрести милость Божию. После того 
как Иаков получил во сне благословение, он буквально силой за­
ставляет Творца еще раз его благословить, когда борется с Госпо­
дом и побеждает. Еще одна загадка, и вот как об этом сказано: «И 
остался Иаков один. И боролся Некто с ним, до появления зари» 
(Быт 32:24); «И сказал: отпусти Меня; ибо взошла заря. Иаков ска­
зал: не отпущу Тебя, пока не благословишь меня. И сказал: как 
имя твое? Он сказал: Иаков. И сказал: отныне имя тебе будет не 
Иаков, а Израиль; ибо ты боролся с Богом…» (Быт 32:26-28). Гос­
подь не называет своего имени Иакову, но благословляет его. Ве­
роятно, и борьба, и благословение тоже были во сне, но об этом не 



182	 Римма Запесоцкая

говорится в тексте прямо. Происходит это символическое собы­
тие перед тем, как «встретили его Ангелы Божии. Иаков, увидев 
их, сказал: это ополчение Божие» (Быт 32:1). 

Иаков со своими домочадцами «жил в земле странствования 
отца своего, в земле Ханаанской» (Быт 27:1). Когда Иакову пред­
стояла встреча с его братом Исавом, он молился Господу: «Недо­
стоин я всех милостей и всех благодеяний, которые Ты сотворил 
рабу Твоему… Избавь меня от руки брата моего…» (Быт 32:10-11). 
Но тревога Иакова была напрасной: то ли Господь смягчил сердце 
Исава, то ли он сам оказался простодушным и не помнящим зла, 
но когда Иаков вышел вперед «и поклонился до земли семь раз, 
подходя к брату своему… побежал Исав к нему навстречу, и об­
нял его, и пал на шею его, и целовал его, и плакали» (Быт 33:3-4).  
Через недолгое время после примирения братьев умер их отец 
Исаак, ему было 180 лет, «и погребли его Исав и Иаков, сыновья 
его» (Быт 35:29). 

Иаков с домочадцами пошел далее в Сихем, где «купил часть 
поля, на котором раскинул шатер свой… И поставил там жертвен­
ник и призвал имя Господа Бога Израилева» (Быт 33:19-20). Здесь 
впервые имя Израиль, которое дал Господь Иакову, употреблено 
не только как личное имя, но и как название народа, родоначаль­
ником которого является Иаков-Израиль (12 его сыновей от Лии, 
Рахили и двух служанок-наложниц – патриархи двенадцати из­
раильских колен, или племён). 

Когда Господь призывает Иакова переменить место житель­
ства, пойти в Вефиль и там устроить жертвенник Богу, Иаков тут 
же беспрекословно выполняет повеление Божие. «И сказал Иаков 
дому своему и всем, бывшим с ним: бросьте богов чужих, находя­
щихся у вас, и очиститесь, и перемените одежды ваши» (Быт 35:2). 
Творец вновь является Иакову, подтверждая Свое благословение: 
«И сказал ему Бог: Я Бог всемогущий; плодись и умножайся…» 
(Быт 35:10). 

В тексте Библии показано, что все патриархи были людьми 
своего времени – воинственными, необузданными скотоводами-
кочевниками, способными на обман и коварство, и всё же Господь 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 183

избрал их, дал им Свое благословение. Вероятно потому, что они 
могли раскаиваться в своих грехах, беспрекословно признавали 
Волю Божию и следовали Его призывам. Старшие сыновья Иакова 
были людьми гордыми и в то же время завистливыми. За то, что 
сыном местного князя была обесчещена их сестра Дина, ее братья 
убили всех мужчин города Сихема и разграбили его, оправдывая 
это тем, что отомстили за бесчестие Израилю (здесь это имя вновь 
употребляется и как родовое, имя племени – будущего народа). А  
после этого они из зависти так возненавидели Иосифа, своего 
младшего брата (потому что отец любил его более всех других 
своих сыновей и даже «сделал ему разноцветную одежду»), что 
даже «не могли говорить с ним дружелюбно» (Быт  37:3-4). При 
этом из текста вытекает, что Иосиф тоже не был безгрешным: он 
«доводил худые слухи» о своих братьях до отца (Быт 37:2), рас­
сказывал им свои сны, в которых и отец, и братья ему кланяются 
до земли. Даже отец «побранил» своего любимца за это хвастов­
ство, хотя Иосиф, как видно из дальнейшего повествования, видел 
вещие сны, и эти тоже оказались вещими. Братья сначала замыс­
лили убийство, но затем продали Иосифа в рабство в Египет. Да­
лее говорится, что Бог был с Иосифом, «и во всем, что он делал, 
Господь давал успех» (Быт 39:23), хотя, оклеветанный, он провел 
в тюрьме два года. Иосиф не только сам видел вещие сны, но и мог 
их разгадывать, он был опять возвышен и стал приближенным 
фараона. Все волхвы и мудрецы Египта не смогли разгадать сон 
фараона о семи изобильных и о семи голодных годах, а Иосиф с 
легкостью его разгадал, потому что Господь был с ним. Иосиф от- 
вечает фараону, что не от себя толкует сны: «… это не мое; Бог 
даст ответ…» (Быт 41:16). И фараон поверил Иосифу и признал, что  
в нем «Дух Божий». «И сказал фараон Иосифу: так как Бог открыл  
тебе все сие, то нет столь разумного и мудрого, как ты… вот, я 
поставлю тебя над всею землею Египетскою» (Быт 41:38-39, 41). 
И когда Иосиф призвал братьев и отца переселиться в Египет, Иа­
ков-Израиль «принес жертвы Богу отца своего Исаака. И сказал 
Бог Израилю в видении ночном: Иаков! Иаков! … Я пойду с тобою 
в Египет; Я и выведу тебя обратно…» (Быт 46:2, 4). «И взяли они 



184	 Римма Запесоцкая

скот свой и имущество свое, которое приобрели в земле Ханаан­
ской, и пришли в Египет – Иаков и весь род его с ним» (Быт 46:6). 
Перед смертью Иаков-Израиль собирает сыновей и делает свое за­
вещание, потом все братья хоронят его в пещере, где похоронены 
его предки. И поскольку старшие братья Иосифа после смерти от­
ца (который умер в 147 лет) опасаются мести Иосифа за содеянное 
ему зло, Иосиф успокаивает их: «… не бойтесь, ибо я боюсь Бога. 
Вот, вы умышляли против меня зло; но Бог обратил это в добро, 
чтобы сделать то, что теперь есть: сохранить жизнь великому 
числу людей» (Быт 50:19-20). Здесь прямо говорится, что Творец 
может обращать зло в добро, если это соответствует Воле Божией. 
Иосиф жил 110 лет и умер, когда братья его еще были живы, и он 
предсказал им: «…Бог посетит вас, и выведет вас из земли сей в 
землю, о которой клялся Аврааму, Исааку и Иакову» (Быт 50:24). 
Смертью Иосифа заканчивается первая книга Библии «Бытие». 

Интересно отметить, что в Египте Иосифа называют «евре- 
ем» – следовательно, в то время потомки Иакова уже получили 
это наименование. Впервые же в Библии «евреем» называют Ав­
раама, еще когда он был Аврамом, до того как Бог заключает с 
ним завет (Быт 14:13).

Автором пяти первых книг Библии традиционно считается 
Моисей, это Пятикнижие так и называется – Книги Моисеевы. Сам  
Моисей появляется во второй книге – Исход, где рассказывается, 
что потомки Иакова через несколько поколений стали рабами в 
Египте, и Господь вывел их оттуда, сделав Своим избранником 
Моисея, рожденного в Египте в период жестокого преследования 
евреев. Когда Иаков со своими потомками пришел в Египет, их 
было всего 70 человек, но потом стало так много, что правивший 
в то время фараон изнурял их работами и даже приказал умерт­
влять всех еврейских младенцев мужского пола. Избранный Бо­
гом младенец Моисей был спасён, воспитан дочерью фараона, и  
когда он бежал после убийства египетского надсмотрщика и жил  
в другой стране, «явился ему Ангел Господень в пламени огня 
из среды тернового куста», который горел огнём, но не сгорал  
(Исх  3:2) Здесь, как и во многих других случаях, говорится то 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 185

«Ангел Господень», то и «Господь», «Бог» – в качестве синони­
мов. «Господь увидел, что он идет… И воззвал к нему Бог из 
среды куста … И сказал Бог: не подходи сюда; сними обувь твою 
с ног твоих; ибо место, на котором ты стоишь, есть земля свя­
тая» (Исх 3:4-5). И сказано, что Моисей закрыл своё лицо, «по­
тому что боялся воззреть на Бога» (Исх 3:6). «И сказал Господь: Я 
увидел страдание народа Моего в Египте, и услышал вопль его… 
Я пошлю тебя к фараону; и выведи из Египта народ Мой, сынов 
Израилевых» (Исх 3:7, 10). И чтобы фараон поверил Моисею, что 
тот действует по Воле Божией, дарует ему Господь способность 
творить чудеса – его жезл может превращаться в змею и вновь 
становиться жезлом, его рука может быть то покрытой проказой, 
то чистой, вода из реки может превращаться в кровь на суше. И 
поскольку Моисей косноязычен и поэтому отказывается сам го­
ворить с фараоном, Бог говорит ему: «…кто дал уста человеку? 
Кто делает немым, или глухим, или зрячим, или слепым? не Я ли  
Господь? Итак, пойди; и Я буду при устах твоих, и научу тебя, 
что тебе говорить» (Исх  4:11-12). Моисей вновь отказывается, и 
Бог гневается на него за то, что он пытается противоречить, но 
посылает с ним его старшего брата, Аарона, который хорошо го­
ворит. И далее: «И сказал Господь Моисею: когда пойдешь и воз­
вратишься в Египет, смотри, все чудеса, которые Я поручил тебе, 
сделай пред лицем фараона. А Я ожесточу сердце его, и он не от­
пустит народа. И скажи фараону: так говорит Господь: Израиль 
есть сын Мой, первенец Мой» (Исх 4:21-22). Тут опять видимое 
противоречие: с одной стороны, Бог хочет вывести Свой народ из  
египетского рабства, с другой – собирается ожесточить сердце 
фараона, чтобы тот не отпустил евреев. 

Из дальнейшего повествования вытекает, что перед тем, как 
вывести народ из Египта, Бог хочет наказать египтян, как сле­
дует, за притеснения Своего народа – «сына» и «первенца», еще 
раз этим подтверждая благословение Божие и любовь к народу, 
который избрал среди прочих. После ходатайства Моисея сначала 
положение евреев становится еще тяжелее, и Господь через Мои­
сея обращается к израильтянам: «И так скажи сынам Израилевым:  



186	 Римма Запесоцкая

Я Господь, и выведу вас… И приму вас Себе в народ и буду вам 
Богом, и вы узнаете, что Я Господь, Бог ваш…» (Исх 6:6-7), «но 
они не послушали Моисея по малодушию и тяжести работ» 
(Исх 6:9). И тогда Господь насылает на Египет по очереди всячес­
кие несчастья, и после каждого опять просит через Моисея отпус­
тить народ, но Он же по-прежнему ожесточает сердце фараона. 
И только сурово наказав Египет, наслав все «казни египетские» 
(последней, десятой «казнью» было умерщвление всех первенцев 
в Египте, возможно, в ответ на приказ фараона умерщвлять всех 
еврейских младенцев мужского пола), произведя суд над всеми 
богами египетскими, Бог выводит Свой народ из Египта. Сначала 
Моисей просил фараона хотя бы на время отпустить евреев, чтобы 
они в пустыне совершили «служение Господу», и теперь это раз­
решение было получено, более того, весь Египет затрепетал от 
ужаса после всех пережитых «казней». Здесь показано, что Бог 
может быть страшен в гневе. Ранее всё допотопное человечество 
(кроме праведника Ноя и его семьи) было уничтожено Господом 
за грехи, затем два самых грешных города, и вот теперь страшное 
наказание постигло Египет. Хотя это Господь ожесточал сердце 
фараона, но ранее притеснения и издевательства над еврейским 
народом были нормой у египтян – по их свободной воле и по воле 
фараона. И когда народ был уже в пути, Бог вновь ожесточил 
сердце фараона, и он со своим войском погнался за уходящими 
израильтянами, но Господь вновь сотворил чудо: научил Моисея, 
как жезлом раздвинуть море, и прошли израильтяне «среди моря 
по суше: воды же были им стеною по правую и по левую сторону» 
(Исх 14:22), и Ангел Божий был с ними. А на египтян, вошедших 
вслед за ними в Красное море, «воззрел Господь… из столпа ог­
ненного и облачного» (Исх 14:24), а Моисей, как велел ему Бог, 
простер руку свою – и сомкнулись воды моря и погубили врагов. 
Этим чудом Бог не только спас евреев от гибели, но показал Свое 
величие и силу всему народу. «И увидели Израильтяне руку вели­
кую, которую явил Господь… и убоялся народ Господа, и поверил 
Господу и Моисею…» (Исх 14:31). В главе 15 «Исхода» впервые 
называется Бог по имени: «Господь муж брани, Иегова имя Ему» 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 187

(Исх 15:3). В пустыне, по дороге в землю, обещанную Господом 
Своему народу (Землю обетованную), дал Бог израильтянам «устав  
и закон» (Исх 15:25) и велел «…слушаться гласа Господа, Бога тво­
его, и делать угодное пред очами Его, и внимать заповедям Его, и 
соблюдать все уставы Его…» (Исх 15: 6). Бог всегда был со Своим 
народом в пустыне, но народ всё время требовал подтверждения 
могущества Божия, постоянно роптал, обвинял Моисея, что у 
людей нет то воды, то пищи, – и Господь делает горькую воду 
сладкой, в пищу дает им «хлеб небесный, манну», и перепелов 
посылает, чтобы у них было мясо. Господь устанавливает день по­
коя, «святую субботу Господню», Он всё дает народу, но требует 
верности, испытывает израильтян – будут ли они поступать по 
закону Божию. В пустыне, на горе Синай, Бог велит Моисею пере­
дать народу: «…если вы будете слушаться гласа Моего и соблю­
дать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов: ибо Моя 
вся земля; А вы будете у Меня царством священников и народом 
святым…» (Исх 19:5-6). И Господь говорит Моисею, что придет 
к нему на горе Синай в густом облаке пред лицом всего народа: 
«дабы слышал народ, как Я буду говорить с тобою, и поверил тебе 
навсегда» (Исх 19:9), – и что каждый из народа должен три дня 
готовиться к встрече с Ним и быть в чистых одеждах, а священ­
ники, «приближающиеся к Господу, должны освятить себя, чтобы 
не поразил их Господь» (Исх 19:22). И Господь подробно распи­
сывает все положения закона, учитывавшего реалии той эпохи, 
когда существовало рабство. Среди положений закона есть и «де­
сять заповедей» – «почитай отца твоего и мать твою», «не уби­
вай», «не прелюбодействуй», «не кради», «не произноси ложного 
свидетельства на ближнего твоего» и т.д. Бог запрещает покло­
няться любым кумирам, делать «богов серебряных или золотых», 
народ должен служить только Ему: «…Я Господь, Бог ревнитель, 
наказывающий детей за вину отцов до третьего и четвертого ро
да, ненавидящих Меня, и творящий милость до тысячи родов лю­
бящим Меня и соблюдающим заповеди Мои. Не произноси имени 
Господа, Бога твоего, напрасно; ибо Господь не оставит без на­
казания того, кто произносит имя Его напрасно» (Исх 20:5-7). И 



188	 Римма Запесоцкая

Господь учит Моисея, как нужно сделать Ему жертвенник, как 
сделать святилище – скинию и ковчег завета, и велит соблюдать 
день субботний как день святой, как знамение союза между Богом 
и народом. Всё это говорил Бог Моисею на горе Синай и дал «ему 
две скрижали откровения, скрижали каменные, на которых напи­
сано было перстом Божиим» (Исх 31:18). И пока Моисей говорил с 
Богом на горе Синай, народ опять ослушался повелений Господа и 
сделал себе золотого тельца как божество для поклонения. Опять 
народ не верит «навсегда», вопреки всем усилиям, всем чудесам, 
которые явил Творец. Гнев Божий был так силен, что он собирался 
сразу истребить этот неблагодарный «жестоковыйный» народ и 
произвести новый Божий народ от Моисея. Но Моисей стал умо­
лять Творца не делать этого, вспомнить обетования патриархам, 
не дать врагам торжествовать, что «на погибель» вышел народ из 
Египта, он просил Господа: «Отврати пламенный гнев Твой, и от­
мени погубление народа Твоего» (Исх 32:12). «И отменил Господь 
зло, о котором сказал, что наведет его на народ Свой» (Исх 32:14). 
Здесь вновь Бог соглашается выслушать праведника, даже меняет 
Свое решение, как в тот раз, когда явился Аврааму перед уничто­
жением Содома и Гоморры. И на этот раз не весь народ уничто­
жает Творец за страшный грех, а только ту злостную часть его, 
которая не откликнулась на призыв Моисея: «кто Господень – ко 
мне!» (Исх 32:26). Интересно, что избранник Божий Моисей напо­
минает Богу о его же обещаниях и обетованиях, о которых Творец 
как будто на секунду в гневе забывает. Аарон, собственноручно 
сделавший золотого тельца, на упрек Моисея отвечает: «… ты  
знаешь этот народ, что он буйный. Они сказали мне: сделай нам 
бога, который шел бы перед нами…» (Исх  32:23). И «Моисей 
увидел, что это народ необузданный, ибо Аарон допустил его до 
необузданности, к посрамлению пред врагами его» (Исх  32:25). 
Итак, народ Божий – буйный, необузданный, маловерный, и в ко­
торый раз Творец разочарован, но не может уничтожить его, ведь 
Он заключил с ним завет на вечные времена. И Творец воспиты­
вает и наказывает Свой народ, избранный среди прочих народов, 
как любящий и строгий Отец. 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 189

В третьей книге Моисеевой «Левит» Господь велит Моисею 
объявить народу, чтобы люди жили не по обычаям египетским и 
не обычаям аборигенов земли Ханаанской, где обитали их пред- 
ки, – той обетованной земли, куда, по Воле Господа, ведёт их Мо­
исей: «Мои законы исполняйте и Мои постановления соблюдайте, 
поступая по ним. Я Господь, Бог ваш» (Лев 18:3-4). И вновь призы­
вает через Моисея: «…святы будьте, ибо свят Я Господь, Бог ваш» 
(Лев 19:2). И опять Бог устанавливает и подтверждает законы и 
постановления, которые на том раннем этапе истории народа не­
обходимо было соблюдать. Такой подробной и строгой регламен­
тацией всех правил жизни, поведения Господь ограждает Свой на­
род, изолирует его от других соседних народов, чтобы сначала его 
воспитать, сделать по-настоящему Божиим народом, а затем через 
него и другие народы повести по Божиему пути, ибо Творец после 
завета с Авраамом обещал, что «благословятся в нем все народы 
земли» (Быт 18:18). В четвертой книге Моисеевой «Числа» от каж­
дого колена израильского выбираются воины, которые «исчисля­
ются», ибо народу предстоит завоевать ту землю, которую обещал 
им Господь. И в пятой, последней книге Моисеевой «Второзако­
ние» Бог призывает воинов не бояться врагов, «ибо Господь, Бог 
ваш, Сам сражается за вас» (Втор 3:22). 

Моисей 40 лет водит народ по пустыне, по повелению Божию, –  
до тех пор, пока не умирает последний из рабов, а все израиль­
тяне были в Египте рабами. Ибо не могут рабы завоевать землю, 
обещанную Господом еще их предкам, и построить сильное го­
сударство, и недостойны они быть народом Божиим. Господь 
утверждается в этом решении после тяжких грехов народа, по­
строившего себе золотого тельца, многократно отступавшего от 
Воли Божией. И потому только родившиеся на воле, не знавшие 
рабства свободные люди могут войти в землю обетованную и по-
настоящему стать богоизбранным народом. Бог не делает исклю­
чения даже для Моисея, хотя тот умоляет: «Дай мне перейти и 
увидеть ту добрую землю, которая за Иорданом…» (Втор 3:25). Но 
Бог гневается на него из-за недостойного поведения народа и не 
отступает от своего решения, Он только позволяет ему взглянуть 



190	 Римма Запесоцкая

с горы на обетованную землю, потому что, говорит ему Господь: 
«…ты не перейдешь за Иордан». Вместо Моисея должен повести 
народ на завоевание своей земли родившийся уже в пустыне, не 
знавший рабства, Иисус Навин, и Бог приказывает Моисею дать 
своему преемнику наставление, «укрепить его и утвердить», «ибо 
он будет предшествовать народу сему, и он разделит им на уделы 
землю, на которую ты посмотришь» (Втор 3:28). И когда Моисей 
взошел на гору Нево, напротив Иерихона, и обозрел землю, обе­
щанную Богом Своему народу, Господь сказал ему: «…вот земля, 
о которой Я клялся Аврааму, Исааку и Иакову… Я дал тебе уви­
деть ее глазами твоими, но в нее ты не войдешь» (Втор 34:4). И 
Моисей умер «в земле Моавитской … и никто не знает места по­
гребения его даже до сего дня» (Втор 34:6). В тексте подчерки­
вается, что умер он именно «по слову Господню», так как, хотя 
Моисею было 120 лет, «но зрение его не притупилось, и крепость 
в нем не истощилась» (Втор 34:7). 

Таким образом, подчеркивается, что только свободный человек 
имеет в полной мере человеческое достоинство и возможность до­
бровольно действовать по Воле Божией. Свободный человек мо- 
жет быть только Божиим рабом. Но понятия «раб Божий» и «страх  
Божий» неоднозначны по смыслу: можно быть «рабом» Творца, 
признавая всесилие Господа, но подчиняться Его Воле не по при­
нуждению, не из-за страха перед наказанием (как поступают ра­
бы), а по любви отказываться от дарованной человеку свободы 
воли и даже добиваться совпадения воли человеческой и Воли Бо­
жией. Так и «страх Божий» может проистекать от страха перед на­
казанием, а может – от боязни огорчить Бога, из любви к Творцу –  
доступной человеку (ограниченной) любви к своему Создателю, в 
ответ на безграничную Божию любовь к человеку.

Любовь Творца к человеку так велика, что, когда через не­
сколько тысячелетий после этих событий, грехи Божиего народа и 
всего человеческого рода вновь «зашкаливают», Творец решается 
на то, чтобы воплотиться одной Своей Ипостасью, соединиться 
с плотью человеческой и через страдания и смерть безгрешно- 
го Иисуса Христа искупить грехи человеческого рода. В Первом 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 191

соборном послании Иоанна Богослова сказано: «И мы познали 
любовь, которую имеет к нам Бог, и уверовали в нее. Бог есть лю­
бовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нем» 
(1 Ин  4:16). Это Божие воплощение – новая ступень Откровения, 
в котором Бог полностью соединяется с человеком. И воплоща­
ется Сын Божий, конечно, среди избранного народа, к Своему на­
роду в первую очередь посылает Творец Сына – Свою Ипостась, 
догматически «неслиянную и нераздельную» в Троице. Перво­
христианская апостольская Церковь и состояла из представите­
лей богоизбранного еврейского народа, а так как во всем, что ни 
происходит в мире, следует видеть Промысел Божий, он есть и 
в судьбе еврейского народа после Боговоплощения и будет про­
явлен в свой срок.

В Новом Завете постоянно даются ссылки на Ветхий Завет, да­
бы сбылось Писание. Апостол Пётр утверждает в своем Втором 
соборном послании: «…никогда пророчество не было произно­
симо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии чело­
веки, будучи движимы Духом Святым» (2 Пет 1:21). 

Вот некоторые призывы Божии в устах Малахии, последнего 
пророка Ветхого Завета: «… наблюдайте за духом вашим и не по- 
ступайте вероломно» (Мал 2:16); Бог требует, «чтобы приносили 
жертву Господу в правде» (Мал 3:3). Господь через Малахию об­
личает за непочтение к Богу священников, которые приносят на 
Божий жертвенник «нечистый хлеб» и тем показывают, что «тра­
пеза Господня не стоит уважения» (Мал 1:7), и «для многих по­
служили соблазном в законе» (Мал 2:8). Бог говорит Своему на­
роду: «…Я Господь, Я не изменяюсь; посему вы, сыны Иакова, не 
уничтожились»; «Со дней отцов ваших вы отступили от уставов 
Моих и не соблюдаете их; обратитесь ко Мне, и Я обращусь к 
вам» (Мал 3:6-7). И еще Бог говорит устами Малахии: «И приду 
к вам для суда и буду скорым обличителем чародеев и прелюбо­
деев, и тех, которые клянутся ложно и удерживают плату у при­
шельца, и Меня не боятся» (Мал 3:5).

У пророка Даниила читаем: «… предан будет смерти Христос» 
(Дан  9:26). В Евангелии от Матфея Иисус говорит: «А о воскре­



192	 Римма Запесоцкая

сении мертвых не читали ли вы реченного вам Богом: Я Бог Ав­
раама, и Бог Исаака, и Бог Иакова? Бог не есть Бог мертвых, но 
живых» (Мф 22:31-32). В Нагорной проповеди Иисус выводит вет­
хозаветный закон на новую ступень, уточняя и углубляя его нрав­
ственные постулаты в «заповедях блаженства», но подчеркивая 
и преемственность, единство обоих Заветов. Иисус говорит: «Не 
думайте, что Я пришел нарушить закон или пророков; не нару­
шить пришел Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вам: доколе 
не прейдет небо и земля, ни одна иота или ни одна черта не прей­
дет из закона, пока не исполнится все» (Мф 5:7–18). В Евангелии 
от Иоанна говорится: «… закон дан чрез Моисея; благодать же и 
истина произошли чрез Иисуса Христа» (Ин 1:17). И далее гово­
рит Богочеловек, что Отец может послать на Его защиту «более 
нежели двенадцать легионов Ангелов», но Он не просит Отца об 
этом, потому что иначе «как же сбудутся Писания, что так должно 
быть?» (Мф 26:53-54). И здесь же еще раз поясняется: «Сие же все 
было, да сбудутся Писания пророков» (Мф 26:56). 

Из всего контекста Библии вытекает, что какие-то глубинные 
общие законы действуют и в земном, и в духовном, и в небесном 
мире. Обещанное и заповеданное Творцом (лично, через Ангелов 
или пророков), должно сбываться, только Сам Бог в исключитель­
ных случаях может брать назад Свои слова и обещания, но и 
Он добровольно подчиняется высшим закономерностям, все же 
остальные, в том числе и духовные существа, должны следовать 
неким писаным и неписаным правилам и законам. И искупление 
грехов человечества требовало великой жертвы.

Безгранична сила Слова Божия, Евангелие от Иоанна так и на­
чинается: «В начале было Слово, и Слово было у Бога, и Слово 
было Бог» (Ин 1:1). Именно Словом Творец создавал мир. «И ска­
зал Бог: да будет свет. И стал свет» (Быт 1:3). «И сказал Бог: да 
будет твердь посреди воды» (Быт 1:6). Многократно повторяется 
в рассказе о создании мира: «И сказал Бог: да будет…» – «и стало 
так», «и создал», «и сотворил», т.е. мир творится по Слову Божию. 
Слово сказанное и Слово воплощенное… Слово Божие и слово 
человеческое – между ними такая же связь, как между Богом и 



	 Как Бог открывается человеку в библии	 193

созданным – по образу и подобию Божию – человеком. И в идеале 
не только к Господу нельзя обращаться всуе, но и любое слово 
нельзя произносить всуе. Но это идеал. Бог хотел при сотворении 
и всегда хочет видеть человека – свое любимое творение – идеаль­
ным, но вновь и вновь человек разочаровывает Творца. Христос 
искупает грехи человечества, но первородный грех вновь и вновь 
возрождается в человеческой душе. У пророка Даниила сказано, 
что до конца раскроется тайна слов Божиих только в последние 
дни: «сокрыты и запечатаны слова сии до последнего времени» 
(Дан 12:9).

Итак, каким же предстает Бог в Библии?
– Бог Ветхого Завета может вступать в контакт с человеком не­

посредственно или через Ангелов, а в Новом Завете воплощается 
как Ипостась в Богочеловеке. 

– Господь желает видеть созданного по образу и подобию Бо­
жию человека идеальным, и потому разочарован и разгневан каж­
дый раз, когда видит, что человек отступает от своего Творца, по­
грязает в грехах.

– Бог – не только Творец, но и великий Экспериментатор, и че­
ловеку изначально присущи эти качества.

– Бог показывает, что есть некие духовные законы, которые 
нельзя нарушать безнаказанно.

– Бог – ревнитель, Он не позволяет служить другим «богам».
– Бог всесилен, безмерны и Его гнев, и Его милость, Он испы­

тывает человека и творит чудеса (в Новом Завете – через Свою 
Ипостась Иисуса Христа). 

– Бог ведет себя как строгий Отец: наказывает за грехи и учит 
идти путем Божиим, дает человеку законы и регламентирует все 
стороны его жизни.

– Страдания и лишения Бог посылает человеку не только за 
грехи, но и как испытание веры и верности.

– Бог не дает рабам войти в «землю обетованную» – и это по­
учительный символ.

– Бог проявляется и открывается как Личность – и человек, 
созданный по Божию образу и подобию, показан как личность,  



194	 Римма Запесоцкая

поэтому в библейском тексте так много внимания уделяется родо- 
словиям, указывается, кто сколько прожил, кто кого родил, дают- 
ся даже имена лиц, которые только называются, но напрямую не 
участвуют в повествовании (хотя некоторые имена «действую­
щих лиц» почему-то не называются).

– Творцу важно передать в Библии «историзм» происходяще- 
го: ёмкий и насыщенный смыслом текст в то же время наполнен 
огромным количеством деталей, постоянно указываются числа, 
количество дней и ночей, месяцев и лет, даются повторы, подчер­
кивающие важность определенного места текста.

Божии проявления в Библии часто загадочны; эти тайны, воз­
можно, будут раскрыты «в последние дни». Вот, в частности, не­
которые непроявленные реалии духовного мира, от которых за­
висит человек:

– зло в духовном мире связано с греховностью в мире челове­
ческом,

– духовный мир полон символов, которые проявляются и в 
земном мире,

– есть некие общие законы для земного и духовного миров,
– в духовном мире есть определенные ритуалы, и ритуалы дей­

ствуют в человеческой жизни,
– существует мир духовных существ, у которых свои особые 

отношения с Творцом, и этот мир соприкасается с земным миром.

И общий вывод, самый главный, по отношению к которому всё 
остальное – частности: «Бог есть любовь». Бог любит человека и 
не хочет уничтожить Свое любимое творение за грехи, более того, 
Он долготерпелив, спасает и искупает человечество страданиями, 
крестной смертью и Воскресением Своего Сына, давая этим каж­
дому человеку, созданному по образу и подобию Божию, надежду 
на воскресение и жизнь вечную. 

Лейпциг, август 2012 г.



Павел Тюрин

Тюрин Павел Трофимович. Доктор психологических наук. Дей-
ствительный член Российской Академии педагогических и соци-
альных наук, ассоциированный профессор Балтийской междуна-
родной академии. Сфера научных интересов: психодиагностика, 
психология творчества, психология конфликта.

БОЖЕСТВЕННОЕ НЕДОРАЗУМЕНИЕ

(опыт психологического моделирования 
происхождения Люцифера-Cатаны)1

Тихо летят паутинные нити.
Солнце горит на оконном стекле.
Что-то я делал не так; извините:
Жил я впервые на этой земле.
Я ее только теперь ощущаю.
К ней припадаю.
И ею клянусь...
И по-другому прожить обещаю.
Если вернусь...
Но ведь я не вернусь.

Роберт Рождественский

1 Основные положения исследования были представлены 16 февраля 
2011 г. на 69 научной конференции теологического факультета Латвий­
ского государственного университета: Tjurins P. T. Dievišķais pārpratums 
(Sātana ģenēzes psiholoģiskās modelēšanas mēģinājums. Божественное не- 
доразумение Опыт психологического моделирования происхождения Cа- 
таны). – http://scireprints.lu.lv/183/2/Tjurins.P.Bozestvennoje.pdf. Одна из  
версий статьи опубликована в Гуманитарном Альманахе «Человек.RU», 
2011, № 7, а также на сайте: http://prometa.ru/colleague/21/0/0



196	 Павел Тюрин

В 1971 году американский психолог Филипп Зимбардо провел  
знаменитый «Стэнфордский тюремный эксперимент», который 
продемонстрировал силу деформирующего влияния жесткой со­
циальной ситуации на личность и поведение обычных людей. 
Позднее на базе этого и подобных экспериментов Зимбардо стал 
выступать с циклом лекций о психологии зла – каким образом 
«хорошие люди превращаются в злых», рассказывая о психологи­
ческих механизмах возникновения агрессии и жестокости, о по­
корности и потере идентичности под давлением унижающих 
человека требований социума и др. Примечательно, что своим 
лекциям Зимбардо предпослал заголовок – «Эффект Люцифера», 
тем самым обозначив основной источник зла в мире и значимость 
понимания этого образа в психологических исследованиях агрес­
сивности. 

Якоб Бёме в гл. IV своей «Авроры» пишет: «Ученые и все поч­
ти писатели приложили много забот, исследований, измышлений 
и изысканий в природе и высказывали также много различных 
мнений о том, когда и как или из чего сотворены святые ангелы; 
а также и о том, чем было ужасное падение великого князя Лю­
цифера или каким образом стал он таким злым и яростным диа­
волом, откуда берет начало подобный злой источник или что его к 
тому побудило?». Далее автор отмечает: «Ученые произвели мно­
го различных диковин о начале греха и происхождении диавола 
и дрались из-за них между собою; каждый думал, что он владеет 
истиною, а между тем она оставалась равно сокрытой от них всех 
до сего дня» [4, с. 51, 171]2. 

2 Подобным же образом почти за полторы тысячи лет до Я. Бёме, вы­
сказался в трактате «О свободе воли» один из Отцов Церкви 3-го ве­
ка Мефодий Патарский: «Многие способные люди прежде нас с тобою 
весьма ревностно занимались этим предметом; и одни из них пришли к 
таким же мыслям, как и ты; другие признали виновником зла Бога, боясь 
допустить совечное Ему вещество; а те, из боязни – признать Бога Твор­
цом зла, решились допустить совечное ему вещество. Но случилось,  
что и те и другие говорили не хорошо, так как боялись Бога несогласно 
с истинным знанием. Иные же в самом начале отказались от исследова­
ния об этом предмете, так как подобное исследование будто бы не имеет 
конца» [27].



	 Божественное недоразумение	 197

Со времени этих констатаций немецкого мистика начала 17-го 
века мало что изменилось. Американский исследователь ангеоло­
гии Э. К. Профет в книге «Падшие ангелы и истоки зла» пишет, 
что мало кто когда-либо мог найти ответы на вопросы связанные 
с дьявольским родом – мятежным и невменяемым по отношению 
к Свету и Славе Божьей [33, с. 54]. Тем не менее, итальянские биб­
леисты Э. Гальбиати и А. Пьяцца считают, что если признать при­
роду сатаны изначально греховной, то проблема происхождения 
зла перестает выступать в качестве метафизического затруднения,  
«сужаясь до размеров тайны психологического порядка: каким об- 
разом свободное существо, пусть даже подвластное греху, стано­
вится грешником фактически, содействуя сознательно собствен­
ной гибели? Другими словами, это тайна греха, которая, впро­
чем, вполне поддается разгадке, если принять во внимание саму 
природу свободной воли человека и в особенности сатаны» 
[13, с. 107–108]3. Но если объяснение природы греха оставляет за 
скобками собственно причину отпадения Люцифера, постулируя 

«Иные же в самом начале отказались от исследования об этом пред-
мете…» – такое отношение к проблеме «Кто или что есть первоисточ­
ник зла и греха?» было распространенным в среде русских религиозных 
мыслителей начала ХХ века, т.к. это полагалось вполне правомерным. 
Ими отмечалось, что непосредственное религиозное сознание инстин­
ктивно избегает самой постановки этого вопроса или отвергает ее. Дья­
вол есть падший, восставший против Бога ангел – эта мысль, считал 
русский философ С.  Л.  Франк, конечно, ничего не объясняет, но «мы 
должны ограничиться простым констатированием, ни к чему иному не 
сводимого «первоявления», поскольку «всякое покушение на дальней­
шее объяснение было бы произвольным гнозисом» [43]. Г. М. Прохоров, 
специалист по древнерусской и византийской литературам, в личной бе- 
седе о целесообразности обсуждения этой проблемы высказался исклю­
чительно выразительно: «Душа пятится».

3 Некоторые православные богословы также считали, что те «мимо­
ходные библейские указания, которое относятся к этому миру, все-таки 
дают нам совершенно достаточные основания для того, чтобы судить об 
условиях существования бесплотных духов и на основании этих усло­
вий осветить, по крайней мере, психологическую историю первого пре­
ступления» [28, с. 220].



198	 Павел Тюрин

его изначальную испорченность («по природе грешный»), то такое  
объяснение остается заведомо неполным. О неисчерпанности этой  
темы свидетельствуют также сравнительно недавно изданные 
материалы Международной конференции «Проблемы зла и тео­
дицеи» (2005), в которых утверждается, что задача оправдания 
Бога сейчас, как и раньше, исходила не только из критики боже­
ственных атрибутов со стороны атеистов и агностиков, но и из 
внутренних монологов самих теистов о возможности совмещения 
основных божественных атрибутов с «густой эмпирией» зла в 
мире [32, с. 8]. 

По-видимому, попытки выявить причины зла, продвигаясь от 
конкретных проявлений к их источнику, идя, так сказать снизу, 
от его многоликой эмпирии – это путь тупиковый. Возможно, на 
больший успех можно рассчитывать, если удастся, хотя бы в мас­
штабе и модальности человеческих переживаний, представить со­
стояние Высшего существа, преисполненного творческих сил и 
предваряющего дальнейшую историю Творения. 

* * *
В перечне множества свойств того, кто, будучи недоступен по­

знанию, Сам себя именующий «Аз есмь Сущий», особо выделяет­
ся имя Творец – всего видимого и невидимого. Николай Кузанский 
в сочинении «Об ученом незнании» пишет, что любые частные 
имена могут подходить Богу лишь с бесконечным умалением и 
никакие вообще утверждения, не могут Ему подходить; а если ут­
вердительные имена и подходят Всевышнему, то лишь в аспекте 
творений [22, Гл. 24, с. 88].

Поэтому кажется естественным, что психолог, изучающий 
проблемы психологии творчества, может поставить вопрос о пре­
деле творческих возможностей, причем не только относительно 
человека, но любого разумного существа. В крайнем варианте это 
означает задаться вопросом: в чем могло бы выразиться пре-
дельное/максимальное выражение творческих возможностей 



	 Божественное недоразумение	 199

Бога?4 Если кто-либо, атрибутом которого является бесконечная 
творческая сила, и который абсолютно свободен в своих действи­
ях как сделать что-то, так и не сделать, то его свобода находится 
как бы в некотором ожидании – делать или не делать. Это дина­
мическое неравновесие ничем не ограниченной свободы как не­
коей неопределенности и готовности к воплощению той или иной 
возможности («и Дух Божий носился над водою» (Быт  1:2), раз­
решается осуществлением творческой сущности в пользу делать 
(«И сказал Бог: да будет…» (Быт 1:3), т.е. свобода оборачивается 
творчеством, в котором раскрывается смысл свободы. 

Каким бы противоречивым или даже абсурдным ни казался во­
прос о максимальном выражении творческой силы применитель­
но к Высшему Существу как Абсолюту, относительно которого 
подчеркивается несоизмеримость Творца и твари – Всемогущему, 
Всеблагому, Вездесущему и Всеведущему, таинственному и непо­
стижимому, состоящему из неисчислимого множества атрибутов, 
обладающему безграничными возможностями и совершенством, 
который «единственен и нет нигде единственности, подобной 
Его», который «бестелесен, и к Нему не относятся свойства мате­
рии, и нет у Него никакого образа»... – тем не менее, этот вопрос 
кажется правомерным, поскольку не содержит в себе каких-либо 
ограничений, не задает никаких предварительных условий. Отве­
тить на него, вообразить что-либо определенное об этом – совер­
шенно немыслимо, поэтому единственной альтернативой этой не­
возможности может быть только сотворение, равноценное самому 
Создателю. Поэтому представляется, что поскольку Высшей силе 
присуще творчество, оно когда-то с неизбежностью начнет тво­
рить в максимальную силу, и результатом этого станет создание 
собственного подобия. 

Согласно Никейскому Символу веры, созвучному определениям  
в других, в том числе, нехристианских религиях, Бог понимается  

4 Разумеется, в размышлениях о сакральном следует соблюдать по­
добающую деликатность и благоразумие, отдавая себе отчет в том, что 
не можешь рассчитывать на нечто большее, что выходит за пределы 
даже самого изощренного человеческого ума.



200	 Павел Тюрин

как Творческая Сила – первопричина и источник всего сущего –  
«Отец Вседержитель, Творец неба и земли, всего видимого и не-
видимого». В библейском описании Бог проявляет творческую си- 
лу эманацией Своей избыточной полноты и осуществляет это  
последовательно и с нарастанием, останавливаясь на создании 
«человека из праха земного». Вместе с тем, псалмопевец, отмечая, 
что Господь, создал Адама из «праха», восторгается: «Не много 
Ты умалил его пред Ангелами: славою и честью увенчал его; по-
ставил его владыкою над делами рук Твоих; все положил под ноги 
его». (Пс 8:6-7). Совершенно очевидно, что человек, созданный по 
образу и подобию Божию, далеко не всегда соответствовал свое­
му назначению и творческим замыслам Всевышнего о человеке. В 
той или иной форме об этом многократно говорится в Библии – «и 
раскаялся Господь, что создал человека на земле, и восскорбел в 
сердце Своем» (Быт 6:6). Как отмечают практически все богосло­
вы: образ Божий в человеке составляет неотъемлемое и неизгла­
димое свойство его природы, богоподобие же есть дело свобод­
ных личных усилий человека, которое может достигать довольно 
высоких степеней своего развития в человеке, но может иногда и 
отсутствовать совершенно [25]. 

Существуют различные мнения, относительно времени сотво­
рения ангелов, поскольку впрямую об их создании в Библии не 
говорится, однако точка зрения, что ангельский чин возник одним 
из первых, доминирует – в ней содержатся намеки, что к момен­
ту сотворения земли ангелы уже существовали: упоминается об 
их радости и ликовании, когда Господь «полагал основания зем­
ли»; также в Священном Писании совершенно определенно гово­
рится о сокрушении нечестивых ангелов и отнятии у них света 
(Иов 38:7, 15; Иез 28:12-18; Ис 14:12-15) и др. Таким образом, акты 
Божественного творения (несмотря на то, что его ранние этапы 
оказались омрачены отпадением Люцифера) продолжались пос­
ле сотворения невидимого мира ангелов, и происходили как бы 
«параллельно» их существованию – в человеческом измерении. А 
тот, кто был сотворен ранее – как печать совершенства, полнота 
мудрости и венец красоты, и совершен был в путях своих со дня 



	 Божественное недоразумение	 201

его сотворения, доколе не нашлось в нем беззакония – уже поджи­
дал в Эдеме новых Божьих созданий.

В священных текстах в разных вариациях постоянно упомина­
ется, что не нуждающийся ни в чем Создатель, тем не менее, по­
желал иметь себе помощников, что интенционально перекликает­
ся с библейским «Не хорошо быть человеку одному; сотворим ему 
помощника, соответственного ему». В разнообразной по своим 
исходным установкам богословской литературе неизменно прово­
дится мысль, что Бог абсолютный в своем совершенстве и ни в 
чем не испытывающий недостатка – в Себя Самого изливающийся 
и Сам по себе стоящий, будучи некоей единой Силой, самодви-
жущейся и неоскудевающей в Себе, но являющийся ведением всех 
ведений [16, Гл. 13, с. 551-563] – по тайному Промыслу Своему и 
избытку Божественной щедрости создает Небесную Иерархию, а 
затем и все иное бытие. Почему ни в чем не нуждающийся Бог 
создал мир, которого мог бы и не создавать, т.к. все существует в 
абсолютном Знании Всеведущего Бога – этот и связанные с ними 
вопросы, постоянно волновали богословов. Также в качестве по­
стоянной темы размышлений фигурирует вопрос: в чем проявля­
ется сущность Бога и его замысел о мире. В иудаизме это выраже­
но в формуле «Тора является отражением сущности Творения»; в 
исламе – в формуле «Мир – Бог в Зеркале», в котором реализует­
ся Богоявленность. В исламской теологии сформировалось так­
же представление о возможности (и реальности) существования 
нетелесного Зеркала, и высказывалась мысль о причине Творе­
ния – «Бог в тоске [пожелал] увидеть Свою Священную Самосущ- 
ность …» [18]. 

Однако Бог не останавливается на создании тех или иных форм 
собственных отражений, но в Его творческом замысле возникает 
нечто столь величественное и достойное, с кем/чем мог бы вести 
диалог, более соответствующий Его Сущности5.

5 В этой связи особый смысл приобретает описанный в Библии эпи­
зод о «партнерском» противоборстве Иакова с Богом, благословившем 
его и давшем ему имя Израиль, ибо он боролся с Богом (см. Быт 32:28), о 
дерзновенной доблести которого, как о в высшей степени своеобразном  



202	 Павел Тюрин

Историк религии М. Элиаде упоминает о болгарской легенде, 
по которой Бог шествовал в одиночестве, и тут Его взгляд упал на 
собственную тень. «Восстань, друг!» – воскликнул Бог – и из тени 
возник Сатана6; в финском варианте Бог посмотрел на воду, увидел 
Свое отражение и у него спросил, как сотворить мир и т.д. [44]. 

В различных эзотерических и гностических учениях, мифах и 
легендах содержатся многообразные вариации темы амбивалент­
ности Высшей Силы как неведомой первопричины – что проис­
хождение Дьявола для самого Бога остается тайной, или что Бог 
и Дьявол состоят в кровном родстве (в зороастризме Ормазд и 
Ахриман – близнецы), что Бог – это двойственное существо, на­
деленное «двумя душами в одной груди» [35, с. 21], что Христос 
и Сатана являются братьями, причем первым от Бога был рожден 
Сатана, а вторым – Христос, или вариации о дружбе между Богом 
и Дьяволом, который стал бороться с Ним, но, в конце концов, тем 
самым творит Благо и во всем оказывается соработником Бога,  

и глубоком явлении в иудаизме, писал в 1930 году философ и богослов  
И. Гофштеттер: «Оно не повторяется ни в какой другой религии и до 
сих пор остается совершенно неосвещенным, даже незатронутым в бо­
гословской литературе» [14, с. 52]. Подобной же точки зрения уже в на­
ше время придерживается Ф. Н. Козырев: поединок Иакова, до сих пор 
остающийся белым пятном в христианской культуре, будь он воспринят 
церковной культурой, мог бы стать символом «богоугодного богоборче­
ства», богопознания и встречи с Богом [21, с. 222].

Вообще же, применительно к человеку, кажется, что одиночество 
делает людей глупыми, или иначе – глупые люди одиноки. Хотя они 
склонны сбиваться в однородную массу себе подобных, но им не с кем 
обмениваться впечатлениями, обдумывать и обсуждать свои мысли, 
чувства – «не нуждаются» в этом, и потому не развиваются и остаются 
для себя неузнанными.

6 В этой легенде усматривается аллюзия к сказкам-притчам Г. Х. Ан­
дерсена и Е. Шварца «Тень», в которой тень Ученого пытается заменить  
его собою, спорит с ним, и даже, как говорит Андерсен, признается Хо­
зяину: «Мне очень повезло с тех пор, как я расстался с вами». В изло­
жении Е. Шварца Христиану-Теодору удается покорить восстание своей 
тени (Теодора-Христиана), сказав ей: «Тень, знай свое место!»; в эзоте­
рической же реальности «тень» не подчинилась и стала мрачным Кня-
зем тьмы – His Infernal Majesty.



	 Божественное недоразумение	 203

и т.д.  [9]7. В богомильском апокрифе 12-го века «Вопрошание 
Иоанна Богослова», утверждается, что до низвержения Сатаны 
его значение в мироздании уступало только Богу-Отцу (при том, 
что Христос соприсутствовал Отцу). Как пишет М. Элиаде, все по­
добного рода истории и притчи на разных уровнях и в разных кон­
текстах воспроизводят типологическую легенду о том, что между 
Богом и Дьяволом существовала своего рода симпатия, о родстве 
Добра и Зла… касающуюся проблемы целостности и тождества 
противоположностей [44].

Таким образом, наряду с доктринациями о совершенном и без­
упречном Создателе:

– «Он превыше того, чтобы иметь подобных Себе, равных Се
бе или сходных с Собой», «сходное с Его существованием, абсо-
лютно невозможно»; 

– «Тот, воле Которого подчинены абсолютно все творения, 
однако Сам Он не подчиняется ничьей воле и никто не в состоя-
нии выйти из-под Его власти»; 

– «Тот, у Кого нет равных, нет соперников, нет сотоварищей»;
– «Не нуждающийся ни в чём»
и т.д. – религиозная мысль постоянно пыталась как-то прими­

рить их с наличием зла в созданном Всевышним мире, при твердом 
убеждении, что Бог никак не мог быть причиной его возникнове­
ния. Отсюда трудность проблемы теодицеи – согласование воз­
можности справедливого управления миром Высшим Разумом,  
которого именуют – Бог есть любовь с наличием мирового зла8. 

7 В некоторых публикациях последних лет высказывается мнение, 
что библейский образ сатаны существенно отклонился от некоего его 
первоначального представления, испытав на себе в  период вавилон-
ского плена воздействие зороастрийского дуализма, где в  дополнение 
к доброму богу существовал также несотворенный дух всеобщего зла 
[19, с. 325].

8 Тертуллиан, не считая возможным никоим образом отступать «пра- 
вила наивысшего», согласно которому не может быть ничего равного 
Богу, теоретически готов был пожертвовать Божественным атрибутом 
Всеблагой (допуская, что Он мог сотворить зло по Своей воле), чем 
уступить кому/чему-либо summum magnum [41, с. 203–204]. Такое до­
пущение, разумеется, лишь усугубляет сложность проблемы теодицеи.



204	 Павел Тюрин

Более или менее удовлетворительный выход из этой коллизии, 
чтобы уйти от логической неизбежности, заставляющей признать, 
что Бог не мог быть автором всех вещей, не будучи также авто­
ром зла, стали видеть в объяснении, которое придавало злой силе 
служебно-инструментальную функцию – искушения злой силы 
испытывают человека на верность Богу, заставляют пробудиться 
от душевной самоудовлетворенности, напоминают о необходимо­
сти полагаться единственно на Божье милосердие, в назидании и 
врачевании и т.д. [45]. Идея о существовании конкурирующего с 
Богом существа в различных вариациях постоянно присутство­
вала в религиозной мысли, и создается впечатление, что множе­
ство версий о возникновении Сатаны существуют как ближние 
или дальние орбиты вокруг «эпицентра» творчества Всемогущего 
Создателя. 

Решением, совмещающим признание за Высшей Силой свойств 
Абсолюта и присутствие греха в созданном Господом мире, ви­
дится в предположении, что причиной возникновения Дьяво-
ла явилось создание Всеблагим и Всемогущим Господом соб-
ственного подобия в стремлении проявить Свою творческую 
силу в максимальной степени. Будучи абсолютно свободным, 
Творец мог и не делать этого, но, Его свобода свободно уступила 
приоритет Его творчеству. Если существование здесь, нужда­
ется в существовании чего/кого-либо там – Аз есмь Сущий, то 
вся история мира как будто доказывает, что существование там 
нуждалось в проявлении существования здесь. Возможно, Твор­
ческая Сила должна была и не могла не проявить Себя макси­
мально соразмерной Себе. И тут нельзя не вспомнить, описание 
К. Г. Юнгом степени настоятельности творческой потребности в 
целом, которую психолог характеризует как силу, обладающую 
тираническим могуществом, совершенно не заботящейся о лич­
ной судьбе творца и ведущей «самостоятельную жизнь за преде­
лами теократии сознания» [46]. 

Если случилось нечто подобное, то Небесная иерархия оказа­
лась нарушенной – между Сущим и Его созданным подобием не­
избежно возникает конкуренция и противоборство. Их совмест- 



	 Божественное недоразумение	 205

ное существование какое-то время могло проходить в форме со­
трудничества, но рано или поздно перешло в соперничество9. 

Бог и сотворенное подобие, кажется, отличались между со­
бой только одним невидимым свойством: Бог сам причина самого 
себя, в то время как в Его подобии источник существования коре­
нится в Создателе. Люцифер это отличие увидеть не смог – мень­
шее не могло вместить большее, чем он сам, но всякое сознание, 
являясь частью всего/целого, в свою очередь все считает частью 
себя. Впрочем, любое сознание мыслит себя завершенным и само­
достаточным, не испытывая внутри себя ни ограниченности, ни 
ущербности (т.к. в сознании нет никакого знания о сознании, то 
кажется, что оно существовало всегда и само по себе), и в этом  

9 Психологии известны проблемы, с которыми сталкиваются близ­
нецы, приводящие, с одной стороны: к сильному взаимному соперниче­
ству, а с другой, к чрезмерной взаимной зависимости. 

Двоевластие как одно из состояний «равенства-равновесия» – это 
лишь временное и более или менее неустойчивое, колеблющееся состо­
яние, которое может приводить к беспокойству и боязни утраты свое­
го положения, т.к. имеющееся соотношение может как-то нарушиться 
в пользу другого. В условиях двоевластия усложняется согласованная 
оценка происходящего для каждой из сторон, затрудняется нахождение 
общезначимой последовательности действий. Построение устойчивой 
внутренней структуры на основе синкретизма становится маловероят­
ным, возникает необходимость во взаимных уступках и компромиссах, 
и т.п. [38]. То есть возникновение двойственности на высших этажах 
иерархии может спровоцировать трудно контролируемые флуктуации 
ее составляющих и действие случайных факторов, что приводит к рас­
согласованию.

Дж. Б. Рассел приводит пример подобной неустойчивости: древние 
боги египтян Сет и Гор воспринимались как братья-близнецы, иногда 
как один бог с двумя головами, между которыми возникали конфликты; 
«и египтяне разрывались между двумя решениями. Одно из них объ­
единяло Сета и Гора в единое божество, однако такой ответ оставлял без 
объяснения наличие постоянных раздоров в этом мире. Поэтому рас­
сматривалось и иное решение проблемы, согласно которому Сет тоже 
стремится восстановить космическое единство, однако идет неверным 
путем. В этом отношении его роль приближается к представлениям о 
Сатане» [35, с. 29].



206	 Павел Тюрин

истоки возникновения многих конфликтов10. Пожалуй, только 
осознание первопричины себя способно смутить собственную 
свободу, как и заставить признать ее мнимость (или подвласт­
ность ее своему источнику).

Платон в «Тимее» говорит: «Поскольку же образец являет со­
бой вечно живое существо, он [Отец] положил в меру возможно­
го и здесь добиться сходства, но дело обстояло так, что природа 
того живого существа вечна, а этого нельзя полностью передать 
ничему рожденному. Поэтому он замыслил сотворить некое дви­
жущееся подобие вечности» [31, с. 477]. Средневековый философ 
И.  Петрици, комментируя «Первоосновы теологии Прокла Диа­
доха, платоновского философа», отмечал, что если равны произ­
веденное, и производящее, тогда возникшее будет равно произ- 
ведшему. Но среди сущих это невозможно поскольку, если оно 
является «произведенным» и само в состоянии «произвести дру­
гое», равное себе, и так далее до конца, тогда нарушается и сме­
шивается порядок сущего, что невозможно, «ведь всякое произ­
водящее превосходит произведенное. И тем более невозможно 
допустить ущербность производящего» [30,  с.  49]. Но как пока­
зала дальнейшая история, порядок сущего все же нарушился (и, 
похоже, именно по этой причине), и потому иерархического дав­
ления Пресущего было не избежать. 

Но могло ли такое сотворенное само отличить себя от свое­
го Первообраза? Как пишет Я. Бёме: «Люцифер был сотворен по 
качеству, роду и красоте Бога Сына и был с ним связан в любви 

10 Осознание человеком этой психологической иллюзии могло бы 
стать условием коррекции неполноты его восприятия мира. Но, как пи­
сал А. Ф. Лосев в работе «Философия имени» о трудностях усмотрения 
подобных различий: «Только одним отличается первозданная сущность 
от перво-сущности, она – не перво-сущность, она – в ином по отношению 
к перво-сущности, она – сущность не сама по себе, но лишь по причастию 
к перво-сущности. Она имеет одно имя с нею и держится одною энергией. 
И, однако, она – другой факт, зависимый от перво-сущности и лишь по 
причастию к ней сущий. Во всем остальном, кроме инаковости факта, 
первозданная сущность есть всецело то же, что и перво-сущность», и 
потому «для сверх-умного мышления уже нет ничего, что было бы не им 
самим. Сама перво-сущность мыслится им как оно же само» [24, с. 676].



	 Божественное недоразумение	 207

как любимый сын, или сердце, и сердце его также пребывало в 
средоточии света как если бы он, был сам Бог», «между Богом и 
Люцифером не было иного разделения, кроме такого, какое быва­
ет между родителями и их детьми, они даже были гораздо ближе» 
[4, с. 165, 208]. Слову Бог в индоевропейских языках соответствует 
devah (в латышском языке – dievs; в русском – присутствует как 
«див», «диво» – «чудо», «вызывающее изумление»), и содержит 
основу в санскрите dei, di, имеющее первоначальное значение – 
«свет», «лучезарное сияние» [49, с. 216], чему соответствует слово 
Люцифер (Lucifer – лат. lux (lucis) свет + ferre носить) – «светонос­
ный», и что совпадает с одним из имен Бога, а значит, оба счита­
лись источником света. Уже в наше время лауреат Нобелевской 
премии по литературе 1998 г. Ж. Сарамаго в книге «Евангелие от 
Иисуса» не раз повторяет: «Сын мой, запомни мои слова: все, что 
касается Бога, касается и Дьявола», «пусть все наконец увидят 
Бога с Дьяволом во плоти, пусть посмотрят, как они схожи и как 
отлично понимают друг друга» [36] и т.п.11 

Когда перед Денницей предстал сам Создатель, у него возникла 
психическая аберрация – расплывчатость открывшейся картины 
мира. Нарушенное представление о себе вынуждало его к вжива­
нию в иную субъективность, создавая диспропорцию между со­
бой и окружающим миром. Как будто о нем сказал Ж. П. Сартр: 
«У человека в душе дыра размером с Бога, и каждый заполняет 
ее как может». Воистину, как было замечено, «сознание страшнее 
всех бессознательных комплексов». Кажется, что Люцифер запу­
тался, растерялся и не захотел признать свою «ущербность», и его 
состояние и связанные с этим переживания могут вызвать даже 
нечто вроде сочувствия. 

11 М. Элиаде завершает свою работу об истории поисков coinciden-
tia oppositorum («обретение целостности») словами: «Тот факт, что эти 
архаические мотивы и темы до сих пор живы в фольклоре и продолжают 
всплывать в снах и фантазиях, доказывает, что мистерия обретения це- 
лостности до сих пор остается неотъемлемой частью человеческой драмы.  
Она вновь и вновь оживает в самых различных проявлениях, на разных 
уровнях культурной жизни – в мистической философии и теологии, в 
мифологии и фольклоре, в снах и фантазиях наших современников, в 
созданиях художников» [45].



208	 Павел Тюрин

Традиция приписывает причину отпадения Люцифера его гор- 
дости и зависти12. Но гордыня Люцифера не могла появить­
ся из ничего, или, как писал в своей книге «Биография Сатаны» 
К. Грейвс: «как мог возникнуть соблазн, когда еще не было «лука­
вого», чтобы соблазнить Люцифера?» [48, с. 118]. С точки зрения 
православного богослова В. Несмелова: «мы имеем достаточно ве­
ские основания, чтобы определить, по крайней мере, психологиче­
ски-вероятный процесс древней небесной катастрофы» – произой­
ти это могло только по одной причине – Люциферу стало казаться, 
будто действительное основание божественного творчества в удов- 
летворении своего эгоизма, будто насущные интересы жизни сво­
бодно-разумных существ чужды Божиим намерениям, так что в Боге  
они будто бы имеют лишь бессердечного повелителя и потому в 
сущности оказываются лишь роковыми жертвами [28, с. 227–228]. 

Все же кажется, что идея богоборчества с большей вероятно­
стью могла зародиться у Люцифера как реакция на событие, при­
низившее его воображаемый статус13. Вероятно, разочарование в

12 Некоторые тексты дополняют эти причины – вследствие вожде
ления и похоти падших ангелов, оставивших красоту Божию ради кра­
соты преходящей [33, с. 54, 57].

13 Откликом этому событию позднее станет: «…Каин принес от пло-
дов земли дар Господу, и Авель также принес от первородных стада 
своего и от тука их. И призрел Господь на Авеля и на дар его, а на Каи-
на и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лице его» 
(Быт 4:3-5). И в случае с Люцифером, и в случае с Каином обращения 
двух «первенцев» ко Всевышнему не были благожелательно восприня­
ты. Хотя земледелец Каин, как и пастух Авель, принесли плоды трудов 
своих, жертва старшего брата была отвергнута – толкователи утвержда­
ют, что, она была исполнена с недостаточным почтением. Этот отказ в 
обоих случаях вызвал гнев, а затем – в ответ на «несправедливость» – и 
все последующие их преступления.

Можно также заметить, что в Библии ничего не сказано (значит, этого 
не было), что Авель проявил сочувствие, утешение к брату своему, что 
было симметрично ответу Каина об Авеле: «разве я сторож брату мо­
ему». Это могло стать дополнительным поводом для огорчения Каина. 

На сомнения Иова в справедливости Бога – «Вот я кричу: обида! … 
Совлек с меня славу мою, и снял венец с головы моей. Кругом разорил 
меня…» (Иов 19:7, 9-10). «Далек я от того, чтобы признать вас справед­
ливыми; доколе не умру, не уступлю непорочности моей» (Иов 27:5). 



	 Божественное недоразумение	 209

В ответ на его недоуменное возмущение Бог говорит: кто ты такой, чтобы 
требовать от меня отчета – «кто сей, омрачающий Провидение словами 
без смысла?» (Иов 38:2), «где был ты, когда Я полагал основания земли?»  
(Иов 38:4), «Кто предварил Меня, чтобы Мне воздавать ему» (Иов 41:3), 
«будет ли состязающийся со Вседержителем еще учить? Обличающий 
Бога пусть отвечает Ему (Иов 39:32)», после чего Иов, устрашенный и 
раздавленный Его мощью, отвечал: «Руку мою полагаю на уста мои» 
(Иов 39:34). Впрочем, по мнению Ф. Н. Козырева, смирение Иова проис­
текает не только лишь из осознания своего ничтожества, но от лицезре­
ния правды и величия Божьего замысла о человеке [21, с. 318-319]. 

Условным критерием равенства Бог объявляет: «Такая ли у тебя 
мышца, как у Бога? И можешь ли возгреметь голосом, как Он? ... тогда и 
Я признаю, что десница твоя может спасать тебя» (Иов 40:4, 9). К. Г. Юнг 
в своем эссе «Ответ Иову» пишет, что в этом диалоге Яхве уже не видит 
ни Иова, ни его ситуации, и скорее, дело обстоит так, будто вместо Иова 
перед ним кто-то могущественный, кому стоит бросить вызов… Яхве 
видит в Иове нечто такое, что можно приписать, скорее, ему самому, а 
именно некую равную силу, дающую Богу повод продемонстрировать 
противнику внушительный парад механики всей своей мощи. Иов по­
лучает вызов, как если бы был богом [47]. 

Конфликт, говорит Юнг, становится для Яхве животрепещущим, ско- 
рее, вследствие некоего нового факта, разумеется, не укрывшегося от 
всеведения, он – единственный, кто в состоянии Его ошарашить, запу­
тать и затрагивает больное место в нем самом, «вот это действитель­
но страшный противник» [47]. Для Бога Иов на земле – это проекция 
той метафизической реальности, с которой Он имеет дело на Небесах. 
Но Люцифер – это совсем не та степень беспомощности, что у Каина и 
Иова, и в отстаивании своих претензий он принимает вызов Бога. 

Нечто подобное видится и в случае с Каином. Наставление Господа: 
«если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь 
доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господ­
ствуй над ним» (Быт 4:7) – звучит, скорее, не утешением Каину после 
отказа принятия жертвы, а эхом предостережения Люциферу об опас­
ности появления у него гордыни. Также слова благодарения Евы: «и ро­
дила Каина, и сказала: приобрела я человека от Господа» (Быт 4:1) опре­
деленно диссонируют с дальнейшей судьбой первенца Евы, рождение 
которого, так или иначе, связано с грехопадением; отвержение Богом 
жертвы Каина и то, что тот стал убийцей, давало повод для сомнений в 
его родословной – Тертуллиан, например, в трактате «О Плоти Христа» 
(1, 17) утверждал, что Ева зачала во чреве своем и родила дьявола-бра­
тоубийцу, «ибо слово дьявола было для нее семенем», что в точности 



210	 Павел Тюрин

своем «равенстве» ввергло его в смятение и так потрясло, что он, 
возможно, стал чувствовать себя как будто обманутым. «Послу­
шай, Люцифер, – пишет Бёме, – кто же виноват, что ты стал диа­
волом? – …ты сам: неточные духи в теле твоем, которое ты сам, 
породили тебе такого сыночка». Отец Церкви IV века Василий Ве­
ликий, также говорит, что «не природа его противоположна доб- 
ру», но «диавол лукав, имея лукавство от произволения» [10, с. 156],  
но это означает, что первоначально у Люцифера не было бого­
борческого умысла, что лукавство (изворотливость, уклонение, 
уловки)14 появляется у него из нежелания уступать то место/по­
ложение, которое, как ему кажется, он занимает по праву. И воз­
никает оно как ответная реакция на восстановление Всевышним 
необходимой иерархии. 

Когда Создатель заявил о Себе и указал Люциферу на его от­
личие – это было воспринято им как оскорбительное и несправед­
ливое к себе отношение, и вызвало у него обиду на обеднение и 
унижение. Но именно испытываемая Люцифером обида и свиде­
тельствует против него, потому что если учесть, что Бог харак­
теризуется как неубывающее богатство (одно из имен Аллаха –  
Аль-Кабир (Великий) – Тот, Которого никто и ничто не может 
ослабить), то чем существеннее Люцифер чувствует утрату и обе­
днение, чем сильнее испытывает обиду, тем более сам себя улича­
ет, что он не-Бог15.

соответствует принципу «по плодам их узнаете их», «Не может дерево 
доброе приносить плоды худые» (Мф 7:20, 18). Похоже, что судьба Ка­
ина была предрешена, и ни о каком благоволении ему не могло быть и 
речи, и тогда понятными становятся причины его сатанинской ревности 
и злобность, которые приводят к убийству Авеля.

14 Поэтому с психологической точки зрения лукавство – это ловкость 
ответов не по существу, мелочных и ничтожных для существа вопроса, 
что, по сути – лживость.

15 Слово Бог в индоевропейских языках означает «податель благ, 
господин»; корень этого слова виден в словах «богатство», т.е. ощуща­
ющий себя лишенным богатства – это «убогий»; а этимологические 
словари выводят значение слова «убогий» на определения «небог», «ка­
лека».



	 Божественное недоразумение	 211

О том, что Люцифер стал видеть себя неправо утратившим 
свое положение упоминается во многих апокрифических сочине­
ниях. В них утверждается, что Люцифер стал противником Бога, 
отказавшись поклониться человеку, посчитав это ниже своего до­
стоинства. Придерживаясь подобного взгляда, голландский поэт 
и драматург 17-го века Йост ван ден Вондел в трагедии «Люци­
фер» вкладывает в его уста следующие слова, выражающие разо­
чарование, растерянность и недоумение: «Так значит всё-таки 
ничтожный червь земли [Адам] Первонасельнику Небес владыкой  
станет?», «Когда ж Адама Он вознесть всех выше хочет, Перво-
начальный план тем самым изменя, затмив не только вас, но так-
же и меня». Из изложения явствует, что «люциферисты» понача­
лу не настроены были становиться на путь богоборчества: «Мы 
разрешить сей спор хотели в диалоге». Не случайно же люцифе­
ристы произносят: «Равно клянемся вам, Господь и Люцифер»,  
подтверждая тем самым их общее равенство. Но диалога не по­
лучилось и увещеваниям посланника Божия не прислушались – 
«Покорствуй, Люцифер, приемли волю Божью. Род чествуя люд-
ской, … Адаму пребывай бестрепетным слугой». Примечательно, 
что Ван ден Вондел приписывает Люциферу не невесть откуда-то 
взявшуюся у него гордость, а расхождение с его первоначальной 
оценкой своего статуса – «против воли я к сей роли принужден»16, 
«Нам по нужде пришлось облечься в сталь кирас: Столь незначи-
телен был спор сперва меж нас!» [11]. Подобный же мотив при­
сутствует в Коране, где Иблис (Сатана) клянется погубить всех, 
кого сможет из потомков Адама и обвиняет Аллаха: «За то, что 
Ты совратил меня, я непременно засяду против них на Твоем пря-
мом пути…» (7. Аль-А’раф: 16-17). Так или иначе, но в описанной 
ситуации можно видеть не что иное, как Божественное недораз-
умение – высшее творение (печать совершенства) Бога не смогло 

16 Кажется парадоксальным, но практически эти же слова в Библии 
праведный Иов, созданный по «образу и подобию Божию», говорит Гос­
поду: «Разве я море или морское чудовище, что Ты поставил надо мною 
стражу?», «Зачем Ты поставил меня противником Себе, так что я стал  
самому себе в тягость?» (Иов 7:12, 20).



212	 Павел Тюрин

разобраться в своем происхождении: кем оно является в действи­
тельности17, каков его истинный статус, и какими должны быть 
его отношения с Богом. 

Появившись в мире, Люцифер свое существование и свое поло­
жение воспринял как должное и естественное, подобно тому, как 
любой человек не в состоянии допустить, что он мог бы вообще 
остаться не рожденным и не появиться в мире. Легко рассуждать 
о сознании, уже имея его, значит, можно не заметить истоки его 
происхождения18, и, возможно, потому у Люцифера не возникало 
чувства необходимости в благодарности к своему Создателю. 

Ансельм Кентерберийский в своем исследовании «О падении 
дьявола» пишет: «не дает мне покоя вопрос, откуда у дьявола само 
превратное обращение хотения, … в то время как, кажется, гораз­
до скорее такое творение должно бы от Такого создателя перенять 

17 Не исключено, что это обстоятельство дало основание филосо- 
фам, преимущественно, экзистенциалистам, считать появление челове­
ка ошибкой, абсурдом. Но, похоже, прав был православный священник 
Серафим Роуз, говоря, что «Абсурд — это всего лишь фаза современной 
прометеевской программы, когда появились колебания, сомнения и лег­
кий привкус неминуемого дьявольского хаоса».

18 Большинство людей периодически испытывают внутренний дис­
сонанс по поводу временности и тварности своего бытия – человек лишь 
умом понимает, что смертен, а непосредственно, «реально» чувствует 
себя бессмертной личностью – «подсознание не верит в смерть» (Фрейд); 
его собственная жизнь протекает на фоне умирающих других – «зачем-
то», «почему-то», «по ошибке», «по глупости», но для себя предполагает 
жить вечно. Мучительное состояние раздвоения, борьба между знание-
вым и непосредственно чувствуемым ищет аргументы в пользу усиле­
ния одной из «когниций» и подавления затрудняющей восстановление 
согласованности внешнего мира и себя; но отвергнутая альтернатива 
периодически напоминает о себе как об упущенной возможности. 

Если обратить действие когнитивного диссонанса на Люцифера, то 
может оказаться, что нечто подобное тот испытывал относительно свое­
го статуса. Тогда становится более понятным, почему «Дьявол, бывший 
ангел, всё знает и всё признает, кроме абсолютного бытия Бога» [5] – 
для богоподобного Люцифера абсолютность Бога могла быть только 
умственным знанием, которое вступало в противоречие с его чувство­
ванием себя богом.



	 Божественное недоразумение	 213

силу творить благое…» [3, с. 235-236]19. Он приходит к выводу, что 
причина перерождения Люцифера в дьявола в том, что его воля к 
«commodium» (удобству, благополучию, счастью) и блаженству не 
уравновешивалась «iustitia» (справедливостью), которая «подстри­
гает» чересчур разросшееся хотение»; сущность же справедливо­
сти в том, что «должно себя ограничивать под Богом», но дьявол, 
желая чего-то большего, чем то, что он получил, «перешел своим 
хотением границы справедливости» [3, с. 251, 232]. 

Но каким образом равновеликое Богу существо могло усмот­
реть в своих притязаниях несправедливость?! Представляется, что  
в начальный период своего появления Люцифер только и мог 
полагать необходимость отстаивания «commodium» (комфорта) 
своего статуса должной и справедливой20. Поэтому-то Ансельм 
Кентерберийский в заключительной XXVII главе своего диалога 
«Откуда вошло зло в ангела, который был добрым» пишет, что 
тот, кто порядочно поразмыслит над этим, «увидит ясно, что злой 
ангел никак не мог знать или думать, что он сделает зло, которое 
сделал», и в итоге автор вынужден ограничиться не вполне ясным 
ответом: «Почему же он хотел недолжного? Не по другой причине, 
как по той, что хотел… Но оно само по себе было и «действующей 
причиной», если можно так сказать, и действием» [3, с. 262, 269]. 
Но эта причина и соответствующее ей действие могли сформиро­
ваться не иначе, как только возникнув в качестве «Божественного 
подобия»21.

19 Хотение, «будучи обращено к тому, чего должно хотеть становит­
ся благим хотением, обращенное же к недолжному, называется хотени­
ем злым» [3, с. 235].

20 Но это не могло изменить того, что существование Люцифера 
должно было подчиниться принципу: «Живи по закону (стой в истине, 
справедливости)! или умри (пади и разрушайся)!», а значит, никто ни 
при каких обстоятельствах не может по собственному произволу изме­
нить свое место в космической иерархии, не нарушая саму возможность 
своего существования.

21 Неоплатоник Прокл Диадох высказал мысль, что зло существует 
в специфической ипостаси, для определения которой он использует на­
звание «пара-ипостась», подразумевая значения греческой приставки 



214	 Павел Тюрин

Распоряжаясь Божьей милостью, создавшей его, но без долж­
ного благоговения перед Создателем, грех неблагодарности стал 
преследовать Люцифера, напоминая о равенстве/неравенстве по­
лученного дара. Эта ослепленность своим первоначальным вели­
колепным подобием не дала ему сил смириться с утверждением 
его в статусе, требуемом справедливостью и «порядком сущего», 
а продолжающееся упорствование давало ощущение собственной 
силы. А далее в источник вдохновения к противостоянию превра­
тилась сама борьба, вне зависимости от причины, к ней побудив­
шей. Теперь уже уязвленное самолюбие (гордость) заставило его 
игнорировать природу своего происхождения и видеть в Боге 
своего соперника.

По мнению В.  Несмелова, грехопадение не было актом злой 
воли, а заблуждением, которое извратило богоустановленный по­
рядок бытия, однако «вместо того, чтобы сознаться в своем за­
блуждении и тем показать, что он лишь невольно ошибся, по огра­
ниченности своего несовершенного ума» Люцифер исполнился 
непримиримой ненавистью к Богу [28, с. 230]. Видимо, когда Лю­
цифер стал распоряжаться своей свободой не по законам любви 
и красоты – «Ты совершен был в путях твоих со дня сотворения 
твоего, доколе не нашлось в тебе беззакония … От красоты тво-
ей возгордилось сердце твое, от тщеславия твоего ты погубил 
мудрость твою» (Иез 28:15-17) … «…и не устоял в истине, ибо 
нет в нём истины» (Ин 8:44) – тогда вторглась идея соперниче­
ства и исказила первоначальную природу Люцифера, что не по­
зволило ему оставаться в прежнем статусе, в каком он был заду­
ман Создателем22. 

пара: бытие «при» или «возле» чего-то (как «паразит»); противополож­
ность чему-то (как «парадокс») и как небольшой недостаток («парабо­
ла» – буквально «бросок, чуть-чуть не попавший в цель»). То есть зло, 
мотивированное «субъективно» всегда ради блага, по Проклу, есть не-
попадание в цель, и потому остающееся вне подлинного бытия – в «не-
добытии» [6, с. 67].

22 Есть такая молитва: «Господи, дай мне душевный покой и смире­
ние, чтобы принять то, что я не могу изменить, дай мужество изменить 
то, что могу, и мудрость, чтобы отличить одно от другого» – на высшей 



	 Божественное недоразумение	 215

Не разобравшись, кто Создатель, а кто Его творение, не поже­
лав или не найдя в себе сил участвовать в сотворчестве с Богом, 
Люцифер стал деградировать, и тогда же он стал превращаться в 
противника Бога – в Сатану. Дьявольская психология вся оказы­
вается подвержена тяготению бездны, охвачена страстью гнева и 
мести за поражение своих претензий; вслед за ними в мир пришли 
другие грехи и беззакония. 

Созданный по Его образу и подобию Сатана тоже испытывает 
призвание к творчеству, и потому неспособность «быть как боги» 
не устранила инерционности первоначального импульса. Тайна 
творчества – это тайна превращения из ничего в нечто. Он испы­
тывает свою несовместимость с миром Божиим – с миром красо­
ты, которая охраняет мир от безобразности. Его основное само­
чувствие – отвращение и аллергия к Божиим замыслам. Красота 
Божьих созданий сковывает его свободу действовать иначе, по­
этому творческая инерция Люцифера именно в деструктивности, 
в разрушении и уродствах находит специфическое наслаждение – 
он испытывает острое желание унизить и осквернить прекрасные 
создания именно потому, что к ним может быть отнесена оценка 
«это хорошо». 

Религиозный философ Б. П. Вышеславцев характеризовал нор- 
мальное творчество как «удавшийся каприз или невроз» [12, с. 100,  
198]. В духе этого определения все существование дьявола – это 
неудавшийся невроз, который проходит под знаком агонии без­
умия и приводит к иступленным попыткам «высечь» из своей не­
гативной активности хоть какой-то смысл и подобие утраченного 
свечения. Исследователи Древнего Востока в текстах шумерских 
мифов обнаружили примечательные слова о злой силе: это какая-
то таинственная болезнь головы – держит ее, как в тисках, путает 
мысли, «подобна буре: никто не знает, ни откуда она, ни чего хо­
чет»; и считают, что подобное состояние «должно быть – сумас­
шествие» [34, с. 178].

ступени иерархии это не было понято, потому и не было дано. Люцифер 
не проявил ни смирения, ни мудрости, и далее закономерно развивается 
история попыток творчества без Бога и осознание собственной бесплод­
ности [39, с. 117–124].



216	 Павел Тюрин

Очевидно, что тема о возможном создании Господом собствен­
ного подобия тесно связана с проблемой Всемогущества и Всеве­
дения Бога – насколько совместимы эти категории. В рамках 
очерченного человеческими возможностями понимания, можно 
задаться вопросом, на который невозможно дать уверенного от­
вета: обладает ли Всевышний (бесконечный во всех называемых 
и не называемых Его атрибутах) всеведением Самого Себя? Ви­
димо, можно утверждать, что Сущее равно себе самому, однако, 
что означает для Бога равен себе самому навсегда останется для 
нас тайной. 

Но не является ли это тайной для самого Бога? Ведь в той тео­
гонии, каковой она предстает в священных текстах, и как было 
показано выше, кажется, что многое отклонилось от заранее наме­
ченного плана23. Соответственно этот вопрос может быть перене­
сен и на Его создания, наделенные свободой воли, относительно 
предвидения их судьбы. 

Известно, что принятое в христианской теологии различение 
понятий предопределения и провидения, что привело к вероучи­
тельным спорам о Всеведении Бога, не приблизило к ясному от­
вету на вопрос: касается ли Всеведение Бесконечности. 

Трудность безусловного признания атрибута о Всеведении Бо­
га, очевидно, связана с тем, что поведение некоторых Его творе­
ний, обладающих свободой воли, кажется, не всегда могло быть 
Им предвидено, о чем недвусмысленно сообщается в библейском  
повествовании: «и раскаялся Господь, что создал человека на зем- 
ле, и восскорбел в сердце Своем» (Быт 6:6) – т.е. когда это каса­
ется существ, созданных по Его образу и подобию. Комментато­

23 В записях последних лет жизни А. Ф. Лосева есть признание: «Это  
меня всегда поражало. И так я прожил свою жизнь и до сих пор не могу 
понять. И так и знаю теперь — не смогу понять… Бог правит всем, а 
здесь что творится? Разве не может Он одним движением мизинца 
устранить всё это безобразие? Может. Почему не хочет? Тайна… Анге­
лы во множестве отпали от Бога. Дьявол, бывший ангел, всё знает и всё 
признает, кроме абсолютного бытия Бога. Неужели Бог не мог бы при­
вести его в такое состояние, чтобы дьявол не делал зла? Ха-ха! А почему 
Бог этого не делает? Тайна…» [5].



	 Божественное недоразумение	 217

ры Торы истолковывают это место (и специально слово раска-
ялся – что именно оно означает на иврите) следующим образом: 
«И решил Господь на иное и утешал Себя Господь, что создал. 
Утешением было то, что Он создал (человека) среди низших (на 
земле); будь он из высших, подстрекал бы и их к бунту [Бере-
шит раба 26] (Раши); т.е. утешал Себя, тем, что создал человека 
из праха, поскольку теперь мог не опасаться повторения непред­
виденных последствий, уже случившихся ранее с Силами более 
могущественными, чем человек. «И восскорбел в сердце Своем» 
(Быт 6:6) – толкователь поясняет «…И сожалел…» – Тора дает по­
чувствовать любовь Творца к Своему творению. Всевышний как 
бы разочарован в том, что получилось, и глубинная причина та­
кого разочарования лежит в свободе выбора, дарованной человеку 
(Сончино)24.

24 В этой связи кажется, что суровость наказания первым людям за 
нарушение заповеди: «…а от дерева познания добра и зла не ешь» об­
условлена не только тем, что, вкусив запретный плод, человек проявил 
непослушание, недостаточность веры и неблагодарность к Творцу. Так­
же вряд ли в образе древа познания добра и зла следует видеть подобие 
ларца, в котором содержатся схемы добра и зла. Изгнание из рая стало 
неотвратимым, видимо, потому, что преступив порог запрета, пусть 
даже по наивности, человек испытал на себе дыхание другого, нерай-
ского мира, в котором идет борьба между Богом и Сатаной. Открывше­
еся в человеке знание переструктурировало его сознание – он утратил 
присущие ему благодатные свойства – «и открылись глаза…», и в нем 
стало доминировать внешнее, поверхностное зрение и знание. Познание 
добра и зла – это вхождение в сферу противоборства сил мироздания, 
испытание их действия непосредственно на себе. Бог предвидит, что че­
ловеку борьба с Сатаной не под силу, и Адам может быть введен им в 
заблуждение, и потому Бог опасается его погибели. 

Ставя запрет «не ешь от него», Бог как бы предупреждает Адама – 
«Не ходи туда, не твое это дело! Это Моя с элохимами незавершенная 
тяжба, и она до поры должна быть от тебя скрытой». Коснувшись Бо­
жьей тайны, человек уже не может вернуться неповрежденным – «как 
будто ничего не было», и должен принять иной статус существования. 
В то же время, слова: «вот Адам стал как один из Нас, зная добро и зло, 
и теперь как бы не простер он руки своей, и не взял также от дерева 
жизни, и не вкусил и не стал жить вечно» (Быт 3:22) отмечают опасную 



218	 Павел Тюрин

Очевидно, что рядом с модельным допущением о предельном  
выражении творческой силы Бога, что впоследствии привело к про­
тивоборству с Люцифером, граничит парадокс всемогущества,  
который обычно иллюстрируется примером: «Может ли Всемо­
гущий Бог создать камень, который сам не сможет поднять?»25. 
В этом парадоксе при любом ответе Бог оказывается не всемогу­
щим – если сможет поднять, значит, его всемогущество утратило 
силу, а если не сможет, то он не всемогущ. Несмотря на кажу­
щуюся наивность этого примера, он довольно ясно очерчивает 
проблему о границах всемогущества. В данном примере Всемо­
гущему как бы предлагается альтернатива – лишить Себя всемо­
гущества, или сохранить его, не выполнив требований задачи, и 
тем самым подтвердить ограниченность Своего Всемогущества. 
Поэтому Блаженный Августин в «Граде Божьем» утверждает, что 
из-за того, что Бога называют всемогущим, потому что он может 
делать все, что желает, вовсе не значит, что он может пострадать 
от себя; потому что если бы это случилось с Ним, Он ни в коем 
случае не был бы всемогущим. Поэтому, Он не может сделать не­
которых вещей по самой причине, что Он является всемогущим»; 
«Для Него это невозможно до такой степени, что власть Его ско­
рее уменьшилась бы во всех отношениях, если бы это было для 
Него возможно» [1, Кн. 5, Гл. 10]. 

Другими словами, из парадокса следует, что если одному и 
тому же понятию пытаются приписать противоположные значе­
ния, которые вступают в отношения взаимоотрицания, то для его 
решения приходится или жертвовать строгостью первоначальных 
условий задачи, или признать невозможность ее решения – отка­
заться от механистического понимания всемогущества Создате­

близость этого отпадения с ранее происшедшим на небесах, и выража­
ют обеспокоенность за дальнейшие судьбы мира, которые, возможно, 
зависят от того, на чью сторону он – «как один из Нас» – встанет.

25 Существуют различные вариации задачи о «камне», например, о 
возможности создания всепробивающего копья и несокрушимого щита 
и т.п., некоторые из которых доходят до нелепостей – «может ли Бог 
уничтожить самого Себя».



	 Божественное недоразумение	 219

ля. В общем виде этот «парадокс» напоминает апорию Зенона о 
движущейся стреле, находящейся в каждый момент времени в 
определенном месте, а значит, пребывающей в покое.

Тогда каким же образом возможно движение?26 
«Парадокс всемогущества» (с его более или менее удовлетво­

рительными вариантами решения), сразу утрачивает вульгарную 
противоречивость и приобретает особую остроту, когда референ­
том «камню» с указанными свойствами принимается свобода 
воли человека. В переформулированном виде парадокс предстает 
следующим образом: Распространяется ли Всеведение Бога (и до 
каких пределов) на существо, сотворенное им свободным? Если 

26 Видимо, поэтому, несмотря на многочисленные попытки решить 
этот парадокс на путях формальной логики, многие философы и логики 
пришли к выводу, что Зенон вскрыл противоречия, в которые впадает 
мышление при попытке постигнуть бесконечное в понятиях, и что наши 
представления о реальности могут быть неадекватными. Выдающийся 
математик современности М. Клайн в своих комментариях по поводу 
апорий Зенона пишет: «…важно отчетливо сознавать, что природа и ма­
тематическое описание природы – не одно и то же, причем различие 
обусловлено не только тем, что математика представляет собой идеа­
лизацию… природа, возможно, отличается несравненно большей слож­
ностью, или структура ее не обладает особой правильностью» [20,  
с. 401–402]. 

После заключения о том, что природа не обладает удобной для разу­
ма правильностью, не кажется нелогичным положиться на очевидное и 
признать – поскольку в действительности стрела все-таки летит. Зна­
чит, движение есть, значит – есть Бог Всемогущий. Еще Аристотель 
использовал своеобразный способ доказательства существования Бога,  
при котором возможность чего-либо бесконечного отрицалась, а необ­
ходимость в этом вызывала необходимость в Боге. Характеристике при- 
роды, отличающейся несравненной сложностью, о которой говорил  
М. Клайн, с некоторыми поправками созвучно высказывание теолога и 
математика 15-го века.: «Гордые, самонадеянные, мудрецы в собствен­
ных глазах, полагавшиеся на свой разум, в надменной заносчивости 
считавшие себя равными Всевышнему, замахнувшиеся на божественное 
познание, – все они заблудились, потому что преградили себе путь к 
премудрости, решив, что в ней нет ничего неизмеримого их умом, обес­
силели в своем суемудрии, привязались к древу познания, не поняв дре­
ва жизни» (Николай Кузанский) [23].



220	 Павел Тюрин

да, то это существо не имеет свободы – оно таково, каким было 
помыслено Провидением. Если нет, то оно свободно и его судьба 
недоступна Всеведению. Т.е. не ограничивает ли Бог Свое Всеве­
дение, создавая свободное существо? 

Если изложенные соображения верны по отношению к чело­
веку, то, возможно, они в определенной мере справедливы и по 
отношению к такой большой «вещи в себе» как Бог. «Итак, я ут­
верждаю, что человек сотворен свободным, а не хочу (назвать) 
его рабствующим; это, по моему мнению, есть самое лучшее, что 
даровано ему от Бога. Ибо все прочие (твари) по необходимости 
повинуются Божественному повелению, и ни которая из них не 
может делать чего-нибудь другого, кроме того, для чего она со­
творена; посему мы и не восхваляем их, повинующихся Господу 
таким образом» (Мефодий Патарский). Далее следует уточнение: 
«Я утверждаю, что человек сотворен самовластным, не так, как 
будто бы наперед существовало какое-то зло, которое избирать 
человек получил власть, если захочет, но (получил) только одну 
способность, служащую причиною послушания Богу или непо­
слушания. Ибо в этом состояла свобода воли» [27]. Однако здесь 
можно заметить, что психологическая трудность свободного вы­
бора, совпадающего с заведомо предпочитаемым и одобряемым 
поведением, заключается в том, что, если человек выражает несо­
гласие (отделение, автономность) с чем-либо, то он имеет бесспор­
ные доказательства своей свободы, в том числе внешние. Если же 
он согласен с кем-либо, то его свобода может быть поставлена под 
сомнение, поскольку «согласие» могло быть лишь уступкой со­
блазну или угрозе, и потому согласие нередко требует от человека 
больше личного мужества, чем отказ от него27. 

27 Представляется, что одним из внешних подтверждений того, что 
человек действительно сделал свободный выбор в пользу одобряемого 
и рекомендуемого является его собственный, особенный, личный твор­
ческий вклад в жизнь, поскольку, если бы это «согласие» было не ис­
кренним или по принуждению, человек не смог бы проявить свою твор­
ческую сущность. В этом смысл замечательной сентенции: Жизнь – это 
дар Бога человеку, и если он проживет ее в соответствии с благими 
Божьими заповедями, развивающими его собственные способности и 



	 Божественное недоразумение	 221

Непротиворечивое объяснение возникает, если всеведение и 
бесконечность рассматривать как непересекающиеся категории 
(сферы потенциального и актуального выбора), т.е. принять, что 
Господь знает все возможные пути свободного существа, и, не 
предопределяя их, записывает любой из свободно выбранных че­
ловеком в Книгу жизни (в которой записаны все деяния человека) 
– «А ты, Даниил, сокрой слова сии и запечатай книгу сию до по­
следнего времени; многие прочитают ее, и умножится ведение» 
(Дан 12:4). Отрывок этот – продолжение пророчества: «но спасут­
ся в это время из народа твоего все, которые найдены будут за­
писанными в книге» (Дан 12:1). Фрагмент может быть прочитан 
двояко: 1) как предопределение и предначертанность – «найдены 
будут [от века] записанными» или 2) «найдены будут [по итогам 
жизни человека] записанными». Второй вариант толкования бли­
зок мнению Блаженного Августина, который согласовывал идею 
Божественного предвидения со свободной волей сотворенных Им 
существ, отмечая, что недетерминирующее знание о будущем ка­
кой-либо вещи не делает ее необходимой. Всеведение в таком слу­
чае приобретает характер знания спектра возможностей человека 
– всей сети или структуры его мира. Различные рельефы квази­
пространства которого могут затруднять человеку движение в 
определенных направлениях, но все его возможные маршруты 
могут быть определены и известны Создателю28. 

таланты – это ответный дар человека Богу. В случае с Люцифером 
обида подтолкнула его пойти по более легкому пути – нетворческому, 
«отрицательному» для доказательства своей свободы.

28 «Ты, Господи, Сердцеведец всех» (Деян 1:24) – картина мира, ее  
образы, которые возникают перед умственным взором человека, и есть  
выражение его намерения/предварительного выбора, за которым следу­
ет или его личностное подтверждение в форме их воплощения, или отказ 
от него. Только после этого может наступить примирение – «Утешайся 
Господом, и Он исполнит желания сердца твоего» (Пс 36:4).

Выбор пути, по которому человек начинает движение, он осуществ- 
ляет свободно, но итоги его движения должны быть от него скрыты, по­
скольку утрата неизвестности о своем будущем лишала бы его иллюзии 
собственной свободы в целом. И возможно, именно по этой причине 
Библия осуждает гадания, поскольку знание о предначертанности – как 



222	 Павел Тюрин

Но любое знание о чем-либо само по себе не предопределяет 
исход действий, поскольку человек волен придавать им любое 
значение – он избирательно оперирует не арифметическими, а, 
так сказать, алгебраическими смысловыми величинами, значение 
которых им может произвольно увеличиваться или уменьшаться 
в зависимости от их понимания, оценки прошлого, перспектив на 
будущее, возникающих ассоциаций и связанных с ними побуж­
дений и пр., а перед лицом неизвестности, чувствуя нехватку зна­
ний, часто действует наудачу. Находясь «внутри» своей жизни, 
человек сохраняет свободу принятия решений на каждом шагу во 
всех мыслимых направлениях, которые избирает по собственно­
му усмотрению – прямых или отклоняющиеся от них (Ис 40:3), в 
том числе, в духовно-нравственном смысле. 

Если Бог хочет сохранить Свое творение, Он не может нару­
шить его свободу принятия решений29 – «если ты отнимешь у 

положительного, так и отрицательного итога, создавало бы риск по­
явления у человека мысли о ненужности собственной активности.

29 Что в общем виде совпадает с известной максимой: свобода одного 
заканчивается там, где начинается свобода другого. 

Вполне определенно и внятно эта тема звучит в книге Иова: Бог, со­
глашаясь с предложением Сатаны испытать Иова и вступив с творением 
по образу и подобию Своему в диалог, поначалу изумлен его дерзостью 
требования ответа о причинах своих бедствий – «кто сей, омрачающий 
Провидение без смысла?». Но итогом этого спора становится возвращение 
Иову утраченного – «дал Господь Иову вдвое больше того, что он имел 
прежде», что недвусмысленно говорит, что Бог не просто «простил», 
но оправдал Иова, и признал правомерность его представлений о своем 
достоинстве. Потому что жизнь свободного существа в несвободе и 
лицемерии, страхе – это грех и оскорбление Создателя, за что и были 
осуждены Его бездумно покорные записные «аллилуйщики». На про­
тяжении всего диалога пульсирует мысль, что свободное существо без­
условно свободно даже перед лицом своего Создателя (хотя, конечно, 
желательно, чтобы люди отдавали отчет в своем статусе, любили Его и 
были благодарны). В этой книге Библии особенно ясно звучит мысль об 
экзистенциальной самостоятельности человека, и о том, что свобода –  
это гарант сохранения сущности человека, являясь демонстрацией 
славы Божией, так же как, впрочем, и того, что творчество и свобода 
определяют бытие Бога.



	 Божественное недоразумение	 223

добродетели добровольность, то [тем самым] отнимешь у нее и 
сущность» (Ориген). В. С. Соловьев замечал, что высшее начало 
утрачивает свое право господства над человеческой личностью 
как только оно становится для нее внешней силой [37, с. 19]. Когда 
Бог творит нечто детерминистичное, то может предвидеть пути 
его развития до бесконечности, но когда имеет дело со свободой 
воли, то она может становиться неуправляемой, неподвластной 
«каузе» ее породившей, и только потому она жива. Свобода, кото­
рой несвойственна последовательность, сама становится детер­
минантой особенности и уникальности своей судьбы. Собственно 
говоря, к этому выводу приходит Блаженный Августин, который, 
говоря о предопределении и отчаянно пытаясь найти путь при­
мирения со свободной волей, считает, что не существует ничего, 
что могло бы ограничить Божественное всемогущество Бога, кро­
ме Него Самого – и Бог совершенно свободно решает «приоста-
новить действие» Своего всемогущества, так, чтобы освободить 
место свободной воле [1, Кн. 14, Гл. 22], поскольку не в силах пре­
дотвратить грех иначе, чем отменив свободу человека.

Николай Кузанский утверждал тотальное и абсолютное Все­
ведение и Всемогущество Бога: «Хотя Бог мог предусмотреть в 
своем Провидении многое, чего не предусмотрел и не предусмо­
трит, а также предусмотрел многое, чего мог не предусматривать, 
однако ничего ни добавить к Божественному Провидению, ни 
убавить от него нельзя» [22, Гл. 22]. Но такой подход, при котором 
«многое, чего не предусмотрел и не предусмотрит»30, пожалуй, 
больше соответствует всеведению о вариантах возможностей, но 
не конкретного выбора свободной воли в «границах» бесконечно­
го перечня этих возможностей. 

Ансельм Кентерберийский, пытаясь разрешить это «несообщи
тельное разногласие» (так он называл сочетание категорий сво-
бода воли и предопределение), полагал, что «Предвидение Бога 
неправильно называется пред-видением. Ведь тот, для кого все 

30 Поскольку трудно верить в то, что само нуждается в вере, интуи­
тивно кажется, что всеведение прерывает и прекращает бесконечность, 
так же как бесконечность исключает всеведение.



224	 Павел Тюрин

всегда настоящее, имеет не предвидение будущего, но знание на­
стоящего» [3, с. 260]. Но процесс творчества никогда не существу­
ет только в настоящем, а всегда вырываясь из него, выходит за 
пределы данного. Создается впечатление, что указанные авторы 
пытались вывести свои решения, исходя из понимания творчества 
как эвристической деятельности, а не как собственно креативной, 
однако в психологию творчества во второй половине ХХ века при­
ходит понимание существенных различий между ними. 

Раскрывая содержание категорий «эвристический», heūreса, 
следует иметь ввиду, что к ним могут соотнесены только такие 
сферы активности человека, которые позволяют придти к разно­
образным находкам и открытиям. То есть «эвристическая дея­
тельность» – это по определению деятельность не созидающая, 
а открывающая. Ее эвристический характер в любых видах мы 
наблюдаем тогда, когда открывается нечто новое, но лишь то, что 
уже существует как данное до и вне субъекта, которое может 
быть найдено, открыто – если не сейчас и не данным человеком, 
то кем-то другим и в другое время31.

Креативная же деятельность (сrеаrе – лат. создавать). по свое­
му составу имеет совершенно иную природу – это создание того, 
чего раньше не было и не могло быть без данного, конкретного 
человека, творца. Немыслимо, чтобы, например, симфонии Бет­
ховена или стихи Пушкина могли возникнуть без них. Если бы не 
было конкретных художников, музыкантов и поэтов, то никогда 
не было бы и тех произведений, которые мы сейчас имеем  [40]. 
Свободная личность всякий раз творит нечто неведомое и несу­
ществующее, иное не имело бы смысла творчества, как и смысла 

31 Например: раз уж Колумб на своих каравеллах плыл из Европы в 
западном направлении, то никуда американскому континенту от того, 
чтобы его рано или поздно открыли, «уйти» было невозможно. Откры-
вается что-либо только то, что есть, предвидимое или непредвиди­
мое, а не то, чего нет. В частности, поэтому не случайно, что в истории 
научной мысли мы так часто находим примеры ожесточенных споров 
о приоритете в открытиях (например, Ньютон-Гук, Эйнштейн-Лоренц), 
случаи переоткрытий открытого (Мендель-Фриз-Корренс), параллель­
ных открытий (закон Бойля-Мариотта) и т.п.



	 Божественное недоразумение	 225

свободы ее поддерживающей. Здесь кажется уместным привести 
суждение, возникшее в среде психологов, о том, что человек – 
единственное существо, для которого собственное существова­
ние является проблемой. Философское определение российского 
психолога В. П. Зинченко, что «Человек никогда не равен самому 
себе» [17, с. 23-50], перекликающееся с высказыванием Гераклита 
– «Психее присущ самовозрастающий Логос», выражает эту прин­
ципиальную неопределенность путей человеческого развития.

Очевидно, что степень неопределенности «всеведения» неиз­
меримо возрастает в отношении к Самому Творцу и Создателю 
всего сущего. Поэтому высказанное выше «незаконнорожденное 
умозаключение»32 о том, что Люцифер возник в результате сотво­
рения Всемогущим собственного подобия, тем более допускает 
включение элементов неопределенности и непредсказуемости в 
судьбу созданного Им «самого себя». Можно предположить, что 
сопутствующей тому причиной было то, что все создаваемое Гос­
подом получало превосходную оценку – «И увидел Бог, что это 
хорошо», и потому неожиданностью стало для Него то, что самое 
совершенное Его создание предпочло иной путь, чем тот, кото­
рый предполагался Создателем, уклонилось в доминанту ничем 
не ограничиваемой свободы, что в полной мере соответствует Его 
Первообразу. Об этом и свидетельствуют приведенные ранее биб­
лейские цитаты о «разочаровании» Господом в некоторых своих 
творениях, наделенных свободой воли33. Мысль о действии фак­
тора случайности в Божьих творениях высказывается в «Сумме 
теологии» Фомы Аквинского, который утверждал, что ряд при­
чин зла не уходит в бесконечность, ибо всяческое зло может быть 
возведено к некоторой благой причине, из которой зло происте­
кает акцидентальным образом, и причиной тому является то, что 
«совершенство вселенной требует, чтобы были и некоторые вещи, 

32 Так Платон характеризовал воображение – как нечто среднее меж­
ду умопостигаемым и чувственным.

33 Комментатор Торы такими словами определяет оценку созданно­
го: «Тот, кто разрушает дело собственных рук, фактически раскаивается 
в том, что он создал это» (Сончино. Ибн Эзра).



226	 Павел Тюрин

которые могут отступить от своей благости; потому они на самом 
деле время от времени делают это. В этом и состоит сущность зла, 
т.е. в том, чтобы вещь отступала от блага» [42].

О вероятности непредвиденных последствий результатов Тво­
рения, один из эпизодов которого действительно можно назвать 
как Божественное недоразумение, может, по-видимому, косвенно  
свидетельствовать позиция некоторых Отцов Церкви (Климент 
Александрийский, Ориген и др.), сформировавших учение о все­
общем спасении (апокатастасис), допускающего конечность ад­
ских мук, прощение падших ангелов и даже покаяние Люцифера/
Сатаны34. Понятно, что это, прежде всего, выявляет свойства Соз­
дателя как Всемилостивейшего и Всепрощающего по отношению 
к согрешившим, но в этой предполагаемой Божьей благости чу­
дится также призвук принимаемой Господом дополнительной от­
ветственности за судьбу созданного мира.

Разумеется, высказанные соображения носят сугубо антропо­
морфный характер, в которых надмирным существам приписы­
ваются человеческие чувства, поэтому в какой мере они соответ­
ствуют истине – одному Богу ведомо. Известное выражение 
– законы, писанные Богом для людей, не являются законами для 
Самого Бога – предупреждает об опасности и ошибочности пере­
несения закономерностей, действующих в тварном мире, на со­
бытия, происходящие в высших сферах. 

Поэтому закончить эту часть эссе хочется словами Тимея в 
диалоге Платона: «А потому не удивляйся, Сократ, если мы, рас­

34 Потому, что «всякая личность, и даже дьявол, сохраняя свою твор­
ческую силу и свободу воли, стоит выше своих поступков и своего эм­
пирического характера» [26, с. 143], а это значит, что только осознание 
первопричины себя способно смутить его свободу, как и признать мни­
мость собственного абсолюта и подвластность своему источнику.

И приходит на ум мысль о параллельных прямых, которые в геоме­
трии Лобачевского в бесконечности пересекаются. Из этого сравнения, 
следует, что если Бог и Сатана здесь пересекаются (соперничают), то 
где-то там, в бесконечности, в прошлом, они были, и возможно, в буду­
щем, снова станут содружественно параллельны – если Сатана выйдет 
из искривления («Ты совершен был в путях твоих со дня сотворения 
твоего, доколе не нашлось в тебе беззакония.» [Иез 28:15]). 



	 Божественное недоразумение	 227

сматривая во многих отношениях много вещей таких, как боги и 
рождение Вселенной, не достигнем в наших рассуждениях полной 
точности и непротиворечивости. Напротив, мы должны радовать­
ся, если наше рассуждение окажется не менее правдоподобным, 
чем любое другое, и притом помнить, что и я, рассуждающий, и 
вы, мои судьи, всего лишь люди, а потому нам приходится доволь­
ствоваться в таких вопросах правдоподобным мифом, не требуя 
большего» [31,  с.  470]. Надеюсь, что предложенная модель про­
исхождения Сатаны также оказалась достаточно правдоподобной. 

* * *
Богоборческий конфликт, продолжавшийся как бесконечная 

череда искушений, попыток совращения рода человеческого, про­
воцирований к измене и сомнениям в справедливости и всесилии 
Бога, мог закончиться не иначе как появлением Богочеловека. 
Очевидно, только смерть Создателя должна была стать для Люци­
фера бесспорным подтверждением, что он-то и есть истинный 
бог35. И, наоборот, в случае неудачи его замысла Сатана разобла­
чается как мнимый бог, как помрачившееся Его подобие.

Григорий Нисский в догматическом сочинении «Большое огла-
сительное слово» отвечал на возражения неверным: «если во Хри­
сте столько силы, то почему не волей единой производит желае­
мое, но смертью Своей спасает человека?»[15 Гл. 17]. – Потому, 
говорит Григорий, что должна быть соблюдена справедливость – 
против овладевшего нами не должно быть употреблено никакого 
насильственного полновластия; тем самым Господь «не оставил 
поработившему человека сластолюбием никакого повода к оправ­

35 И это согласуется с точкой зрения Оригена, высказанной в трак­
тате «Против Цельса»: «Он спрашивает: «что же, собственно, заставило 
вас считать этого (Иисуса) Сыном Божиим?» И он же заставляет нас 
отвечать: «до такого признания мы дошли после того, как узнали об  
Его осуждении, которое имело целью ниспровержение отца порока» [29].  
И именно поэтому «А если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна» 
(Кор 15:17). 



228	 Павел Тюрин

данию». Отдавшим свободу за деньги, ни им самим, ни другому 
кому не позволительно провозглашать их свободу; поскольку мы 
себя добровольно продали, то освобождающему нас должно было 
изобрести не насильственный, но справедливый способ возвраще­
ния: войти в сделку с владеющим, чтобы взял цену, какую поже­
лает, за обладаемого, как компенсация (возмещение) дьяволу за 
освобождение из под его власти человека, польстившегося на его 
посулы и добровольно отступившего от Божьих заповедей36, хотя 
Демиург никогда никому и ни за что не должен.

Премудрость, справедливость и могущество, пишет Григорий 
Нисский, видны в том, что Он смерти подал о Себе надежду, будто 
бы она в силах овладеть Им. Врагу невозможно было воззреть на 
непокрытый ничем образ Божий, не увидев в нем какой-либо части 
той плоти, которую уже покорил себе грехом, «поэтому Божество 
прикрывает себя плотью, чтобы враг, взирая на знакомое и сродное 
ему, не ужасался приближения преизбыточествующей силы, при­
знал для себя явившееся более вожделенным, нежели страшным» 
[15, Гл. 23-24]37. И Сатана убивает Бога в лице невинного человека, 
в коем не было никакого греха и ничем ему необязанного. 

Совершившаяся казнь Христа – это итоговый прообраз того, 
как если бы дьявол, искушая и испытывая Бога – «Если Ты Сын 
Божий, бросься отсюда вниз» [и пусть ангелы понесут Тебя] 
(Лк 4:9-11)38, уже тогда подтолкнул Его с крыши храма, ожидая, 
что разобьется о камни. Но он хотел еще и публичного унижения 

36 В этом получила отражение идея Отцов Церкви раннего христиан­
ства о необходимости соблюдения правовых отношений между тварью 
и ее Творцом.

37 В том, что поражение дьявола осуществилось путем «Божествен-
ного обмана» [65] можно усмотреть некое подобие симметрии к успеху 
Сатаны в обманном соблазнении Адама и Евы в раю – «…вы будете, как 
боги…» (Быт 3:5).

38 Позднее, во время распятия, Христос снова услышит практически 
те же слова от злословящих его проходящих и разбойника: «Христос, 
Царь Израилев, пусть сойдет теперь с креста, чтобы мы видели, и уве-
руем» (Мк 15:32), «Если Ты Сын Божий, сойди с креста» (Мф 27:40), 
«Если Ты Христос, спаси Себя и нас» (Лк 23:39).



	 Божественное недоразумение	 229

Бога, и потому, не вняв предупреждению – «Не искушай Господа 
Бога твоего» (из-за неверия в Него как в своего Господа), отошел 
от Него лишь до времени (Лк 4:12-13) – до черты распятия. Это 
стало роковой ошибкой в наступающем уже окончательном по­
ражении в его предвечном противостоянии Всевышнему. Сатана 
еще какое-то время мог торжествовать, но уже раньше Христос 
произнес: «Свершилось!», и испустил дух (Ин 19:30). 

Провиденциально смерть Христа стала условием разоблаче­
ния бессилия Сатаны – чтобы положить конец войне, начавшейся 
на небесах, Бог дал Сатане возможность убить Себя, чтобы за­
тем воскреснув, тем самым, показать ему Свое превосходство, 
что и знаменуется возгласом: «Христос Воскресе из мертвых, 
смертию смерть поправ и сущим во гробех живот даровав!». И 
далее в Пасхальном богослужении звучит победное ликование: 
«Смерть! где твое жало?! Ад! где твоя победа?!»39. Поэтому 
Иисус всякого, кто пытался отклонить Его от исполнения Своего 
предназначения, отвергал, называя Сатаной: «… отойди от меня, 
сатана! ты Мне соблазн! потому что думаешь не о том, что Божие, 
но что человеческое» (Мф 16:23). И тогда же – «С того времени 
Иисус начал открывать ученикам Своим, что ему должно идти в 
Иерусалим и много пострадать … и быть убиту, и в третий день 
воскреснуть» (Мф 16:21)40. Промысел Божий увлекал Сатану на  

39 «Воскрес Христос, и ты низвержен! Воскрес Христос, и пали де­
моны! Воскрес Христос, и радуются ангелы! Воскрес Христос, и торже­
ствует жизнь! Воскрес Христос, и никто не мертв во гробе! ... Ему слава 
и держава во веки веков! Аминь!»; Ад содрогнулся, ибо был раздавлен; 
вкусил горечи, ибо вкушал сладость. Поглотил тело и вдруг встретился 
с Богом. Поглотил видимое, и был сотрясен невидимым – «Огорчися, 
ибо упразднися, огорчися, ибо поруган бысть. Огорчися, ибо умертвися. 
Огорчися, ибо низложися. Огорчися, ибо связася» (Пасхальное Огласи­
тельное слово Иоанна Златоуста) – подобное ликование не слишком со­
звучно концепции воздаяния, возмещения, компенсации дьяволу за его 
утрату и причиненный ущерб.

40 Православный богослов о. Сергий Булгаков в статье «Иуда Искари­
от – Апостол предатель» высказал убеждение, что «явление Иуды около 
Христа оказывается неустранимым для самого Бога, который лишь обра­
щает попускаемое Им предательство Христа в средство для исполнения 



230	 Павел Тюрин

совершение преступления, имеющего критическое значение в 
споре с Богом. 

Как будто возникает противоречивое – «Горе миру от соблаз-
нов, ибо надобно придти соблазнам». Но соответствие – «должно 
и надобно» исполняется тем, что «Вошел же сатана в Иуду... и он 
пошел, и говорил с первосвященниками и начальниками, как Его 
предать им» (Лк 22:3-4), за что Иуда понесет расплату – «Сын Че-
ловеческий идет по предназначению; но горе тому человеку, кото-
рым Он предается» (Лк 22:22)41. Эта сторона распятия, освещает 
сакральным светом предание Христа на смерть и последние слова 
Иуды, сказанные Иисусу – «Радуйся, Равви! И поцеловал Его»42 

(Мф 26:49), делая его негативным сопричастником Жертвы. Пре­

смотрения Божия о нашем спасении». Чуть далее, очевидно, предвидя 
неприятие такой неканонической точки зрения, он предупреждает сво­
их критиков: «плохой способ изберет тот, кто станет отстаивать неправ­
ду потому лишь, что она имела место в истории церковных обществ» 
[8,  с.  24, 32]. Подобное замечание уместно, поскольку представляется 
очевидным, что относительно любого высказывания самых уважаемых 
и почитаемых авторов – древних ли, современных ли, следует помнить, 
что бессмысленно говорить о Непознаваемом и Непостижимом – каков 
Бог на самом деле, можно говорить лишь о том, каким должен быть, 
или каким хотим, чтобы был.

41 Религиозный философ В. Аксючиц считает, что «если бы в поступ­
ке Иуды было только зло, Христос наверняка сказал бы то, что предо­
стерегало бы Иуду от греха». Словами «…что делаешь, делай скорее» 
(Ин 13:27) Господь указывает, что «пришел час свершиться предначер­
танному Самим Богом, а не Иудой. Иуда же здесь только орудие Боже­
ственного провидения» [2, с. 174–175].

42 В Синодальном переводе Евангелия от Матфея, слово Χαίρε с грече­
ского переведено буквально – «Радуйся», которое в русском языке имеет 
оттенок ожидаемого известия, поздравления, хотя xαίρε в греческом язы­
ке – обыденное приветствие, соответствующее русскому «Здравствуй».

В переводе Евангелия от Матфея В. Н. Кузнецовой (Библия. РБО, 2011) 
в стихе 49 слово «хайре» переведено:  «Приветствую». Вероятно, это пе­
ревод еврейского приветствия «шалом» («мир»). (Прим. В. Н. Кузнецо­
вой.) 

Какое именно слово было в утраченном оригинале, который был на­
писан на арамейском (или иврите), и в которых есть слова «здравствуй» 
и «радуйся», – теперь узнать, очевидно, невозможно.



	 Божественное недоразумение	 231

мудрость Божьего замысла о путях спасения мира, несомненно, 
превышающая дьявольскую хитрость, должна предостерегать от 
упрощенных выводов о мотивах евангельских персонажей, огра­
ничиваясь лишь поверхностной канвой поведения и упуская их 
потаенный смысл, раскрывающий подлинное значение фактов.

Распятие Христа стало заключительным эпизодом борьбы на 
сакральном уровне, следствием которого стало спасение падше­
го мира. Но Спасение и Искупление – все это уже ликвидация 
вселенских последствий греха Сатаны, и в этом смысле вторично. 
Миссия воплощенного Бога оказалась неразрывно связана и сли­
лась с возникшим когда-то онтологическим противостоянием, яв­
ляя одно из фундаментальных отличий христианства от иудаизма 
и ислама. Последующее же избавление от власти дьявола произо­
шло исключительно по милосердию и любви Создателя к Своим 
творениям, ответственности за их судьбу.

Теперь уже воздействие Сатаны и страх перед ним имеет ре­
ликтовый характер, хотя и опасный по своим последствиям – 
«В мире будете иметь скорбь; но мужайтесь: Я победил мир» 
(Ин  16:33); после Воскресения Христа он достоверно знает, что 
не бог, и, все более погружаясь в бездну собственного падения, 
становится олицетворением злого начала в мире, несущего раз­
рушение, хаос и беззаконие. В Ветхом Завете еще заметны следы 
«диалога» Бога с Люцифером, в Новом Завете он уже невозможен, 
и остается только бескомпромиссное противостояние Сатане.

ЛИТЕРАТУРА:

1.  Августин Блаженный. О граде Божием. – URL: http://azbyka.
ru/otechnik/?Avrelij_Avgustin/o_grade=15 

2. Аксючиц В. Под сенью Креста. М.: Выбор. 1997. 
3. Ансельм Кентерберийский. О падении дьявола // Сочинения. 

М.: Канон, 1995. 
4. Беме Якоб. Aurora или Утренняя заря в восхождении. М.: Гу­

манус. 1990. 



232	 Павел Тюрин

5. Бибихин В. В. Из рассказов А. Ф. Лосева – URL: http://www.
kulichki.com/inkwell/special/filosofy/losew.htm

6. Бородай Т. Ю. Проблема зла в языческом античном плато­
низме: Прокл как критик Плотина. – В сб. «Проблема зла и теоди­
цеи. Материалы международной конференции 6-9 

7. июня 2005 г. М., 2006.
8. Булгаков С. Иуда Искариот – Апостол предатель.//Путь, 

№ 26–27, Париж, 1937.
9. Буткевич Т. Зло, его сущность и происхождение. Т. 1. Киев: 

Пролог, 2007.
10. Василий Великий. Творения иже во святых Отца нашего  

Василия Великого архиепископа Кесарии Каппадокийской. 
Часть IV. М., 1993. 

11. Вондел Йост ван ден. Люцифер. – URL:  http://kupol-
preispodnei.narod.ru/biblio/lucifer.html

12. Вышеславцев Б. П.. Этика преображенного эроса. М.: Респу­
блика, 1994.

13. Гальбиати Э., Пьяцца А. Трудные страницы Библии (Вет­
хий Завет). Милан-Москва. Христианская Россия. 1992.

14. Гофштеттер И. Богоборчество.В чем доблесть Иакова и 
праведность Иова.// Путь. № 22, Париж, 1930. 

15. Григорий Нисский. Большое огласительное слово. – 
URL: http://www.sedmitza.ru/text/584307.html 

16. Дионисий Ареопагит. О Божественных именах. – Дионисий 
Ареопагит. Сочинения. Толкования Максима Исповедника. СПб.: 
Алетейя. (Византийская библиотека). 

17. Зинченко В. П. Человек в пространстве времен. – Развитие 
личности. 2002, № 3. 

18. См. Игнатенко А. А. Зеркало ислама. М.: Русский институт, 
2004. 

19. Келли Г. А. Сатана: Биография. М.: Весь мир. 2011.
20. Клайн М. Математика. Утрата определенности. М.: Мир, 

1984. 
21. Козырев Ф. Н. Искушение и победа святого Иова. Поединок 

Иакова. М.: Дом надежды, 2005.



	 Божественное недоразумение	 233

22. Кузанский Николай. Об ученом незнании. «Об имени Бога и 
утвердительной теологии». Гл. 24. c. 88. – URL: http://krotov.info/
libr_min/n/kuz/anez_1_049.htm

23. Кузанский Николай. Об искании Бога. – URL: http://krotov.
info/libr_min/n/kuz/anez_1_281.htm

24. Лосев А. Ф. Философия имени – в кн. Лосев А. Ф. Бытие-
Имя-Космос. М.: Мысль, 1993. 

25. Лопухин А. П. Толковая библия. Бытие Гл. 1, 26. – URL: http://
azbyka.ru/hristianstvo/bibliya/tolkovanie/lopuhin/LOP/GEN/gen1.htm

26. Лосский Н. О. Бог и мировое зло. М.: Республика, 1994, c. 143.
27. Мефодий Патарский. О свободе воли (против Валентиниан). 

– URL: http://mystudies.narod.ru/library/m/methodius/advalent.htm
28. Несмелов В. Наука о человеке. В 2-х томах. Т. 2 – «Метафи­

зика жизни и христианское откровение». СПб. 2000 (Казань, 1898).
29. Ориген. Против Цельса. , 27, Кн. 2, Гл. 47. – URL: http://www.

gumer.info/bogoslov_Buks/apologet/origen/02.php. 
30. Петрици И. Рассмотрение платоновской философии и 

Прокла Диадоха. М.: Мысль, 1984.
31. Платон. Соч. в 3-томах. Т. 3 Часть 1. М.: Мысль, 1971.
32. Сб. Проблема зла и теодицеи. Материалы междунар. конф. 

Москва, 6-9 июня 2005 г. М., 2006. 
33. Профет Э. К. Падшие ангелы и истоки зла. Почему Отцы 

Церкви запретили Книгу Еноха и ее потрясающие откровения. 
М.-СПб: Диля, 2008. 

34. Рагозина З. А. История Халдеи. СПб, Изд. А. Ф. Маркса. 1903.
35. Рассел Дж. Б. Князь тьмы. Добро и зло в истории человече­

ства. СПб.: Евразия. 2002.
36. Сарамаго Жозе. Евангелие от Иисуса. – URL: http://lib.ru/

HRISTIAN/saramago.txt_Piece40.17
37. Соловьев В. С. Чтения о Богочеловечестве// Соловьев В. С. 

Соч. в 2-х т. Т. 2, М.: Правда, 1989.
38. Тюрин П. Т. Конфликты как нарушение иерархии взаимо­

отношений. – Тезисы докладов Международной конференции 
«Теория, методология и практика научного и технического твор­
чества». Одесса, 1993. 



234	 Павел Тюрин

39. Тюрин П. Т. Агрессивность и ее иррациональные эксцессы – 
«Вестник МГПУ» серия «Педагогика и психология», 2009, №3 (9).

40. Тюрин П. Т. Y-design. Введение в психологию дизайнерско­
го творчества. Рига. Изд. Балтийского русского института, 2001. 

41. Цит. по: Фокин А. Р. Ранняя версия христианской теодицеи: 
Тертуллиан о происхождении и природе зла – В сб.: «Проблема 
зла и теодицеи. Материалы междунар. конф. Москва, 6–9 июня 
2005 г. М., 2006. 

42. Фома Аквинский. Сумма теологии. – URL: http://old.thirdmill.
org/files/russian/23202~2_19_00_10-41-59_PM~SummaTheologia.
doc.pdf

43. Франк С. Реальность и человек Метафизика человеческого 
бытия. СПб: РХГИ, 1997. – URL: http://lib.rus.ec/b/169625/read#

44. Элиаде М. Мефистофель и андрогин, или мистерия целост­
ности. – URL:  http://lib100.com/book/religion/mefistofel_i_androgin 
ed.doc 

45. Элиаде М. История веры и религиозных идей. Том 3. «От 
Магомета до реформации». – URL:  http://lib100.com/book/other/
istoriya_veri_3/eliade-hist_b-3l.pdf

46. Юнг К. Г. Сознание и бессознательное. М.: Академический 
проект. 2009. 

47. Юнг К. Г. Ответ Иову. – URL:  http://www.jungland.ru/
node/1601, гл.1. 

48. Graves K. The Biography of Satan or, a historical Exposition 
of the Devil and his fiery Dominions. 4 Edition. NY. Peter Eckler 
Publishing Co., 1924. 

49. Karulis K. Latviešu etimoloģijas vārdnīca. 1. Rīga: Avots, 1992. 



БИБЛИЯ И ЛИТУРГИЯ





Евгений Рашковский

Библия как Литургия, 
Литургия как Библия

к пониманию наследия 
отца Александра Меня и 
отца Георгия Чистякова

My bounty is as boundless as the sea,
My love is deep; the more I give to thee
The more I have, for both are infinite1.

«Ромео и Джульетта», 
акт 2, сцена 2

Моя первая встреча с отцом Александром Менем (1935–1990) 
произошла в 1968 г., первая же встреча с отцом Георгием (тог­
да еще – Георгием Петровичем, или даже Егором) Чистяковым 
(1953–2007) – двадцать лет спустя. Так что мои наблюдения над 
жизнью и творчеством обоих великих православных священни­
ков длятся уже более четырех десятков лет. Сразу же после тра­
гической гибели о. Александра мне пришлось немало поработать 
над его текстами – и не только в качестве аналитика, но и в ка­
честве археографа и участника ряда изданий. А уж после ухода 
о.  Георгия пришлось – в той или иной мере – заняться анало­
гичными трудами, связанными с его наследием, а также и труда- 
ми по сопоставлению наследия обоих пастырей2. Постигая это 

1 Моя, как море, безгранична нежность
И глубока любовь. Чем больше я
Тебе даю, тем больше остается:
Ведь обе – бесконечны. 

Пер. Т. Щепкиной-Куперник (Прим. ред.)
2 См.: Рашковский Е. Б. Отец Александр Мень и отец Георгий Чистя­

ков: священнические труды в российском интерьере // Христианос-XIX. 
Рига, 2010. С. 9–20.



238	 Евгений Рашковский

наследие, важно иметь в виду, что о. Георгий осознавал и посто­
янно подчеркивал свою пастырскую, литургическую и пропо­
ведническую преемственность по отношению к священническо­
му и интеллектуальному служению о. Александра. Не случайно 
в проповеди от 9 сентября 2003 (т.е. в день поминовения муче­
нической кончины о.  Александра) о.  Георгий говорил: «…отец 
Александр поставил меня на этот Амвон, и спасибо ему, потому 
что я здесь нашел и нахожу столько родных людей, которые так 
меня укрепляют»3.

Эти слова представляются мне знаменательными. И не толь­
ко потому, что они подчеркивают прямую преемственную связь  
обоих пастырей, но и потому, что они попадают в самую «де­
сятку» занимающей нас проблемы: и библейское познание, и 
литургическое творчество суть взаимосвязанные и глубоко ком­
муникативные процессы, скрепленные близким и доверитель­
ным, воистину – «укрепляющим» общением внутренне срод­
нившихся людей. Не случайно же отец Георгий неоднократно 
подчеркивал (как сказали бы по-английски: used to underline!), 
что труды в области библейских и литургических материй осо­
бо насущны именно в нынешней России, где столь сильны ис­
кушения подменить живую Веру мертвящей ностальгической 
«идеологией»4.

См. также: Делльбрюггер Г., свящ. Традиции православной духовно­
сти в наследии отца Александра Меня и отца Георгия Чистякова // Двад­
цать лет без отца Александра. И с ним. М.: Центр книги Рудомино, 2010. 
С. 323–326.

3 Чистяков Георгий, свящ. «Да укрепит вас Господь!» Расшифров­
ка аудиозаписей проповедей. 2003 год. Вып. 4. М.: Волшебный фонарь, 
2010. С. 165. Nota bene: Глагол «укреплять» – одно из самых частотных 
слов в лексиконе о. Георгия.

4 См.: Чистяков Георгий, свящ. Размышления с Евангелием в руках. 
М.:  Новый ГрадЪ, 2008. С.  15–16; Чистяков Георгий, свящ. Путь, что 
ведет нас к Богу. М.: Центр книги Рудомино, 2010. С. 300–301. 



	 Библия как литургия, литургия как Библия	 239

1

Предложенное направление нашего разговора затрагивает один  
из важнейших проблемных, не побоюсь сказать – один из важ­
нейших нервных узлов в истории христианства, или – говоря в 
терминах о. Пьера Тейяра де Шардена, в истории всего феномена 
христианства (le phénomène chrétien). Я имею в виду проблемати­
ку соотношения Писания и Предания в двух неразрывно связан­
ных измерениях базового человеческого опыта: в соборном опыте 
Церкви и во внутреннем опыте человеческой личности.

Христианский молитвенный и литургический труд есть труд, 
по определению, вселенский, – труд, по словам апостола Павла, 
«за всех людей (hyper panton anthropon)»5.

Тексты канонических Евангелий, обращенные к мысли и серд­
цу, по существу, каждого человека – тексты, читаемые в ходе каж­
дой Божественной Литургии6 – суть, по словам о. Георгия, прежде 
всего свидетельство о Христе и Его Вести (le message), так что и 
сама Литургия, необходимо включающая в себя тексты Писания, 
предстает актом библейского свидетельствования7.

Христианское свидетельствование, равно как и вера христиан­
ская, – глубоко персоналистичны. И в этом персонализме, в этой 
обращенности к живому человеческому лику и ко «внутреннему  
человеку»8 – и Писание, и Предание – заодно. Человеческая душа, 
человеческая личность в богатстве ее внутренней жизни и в бо­

5 1 Тим 2:1. Цит. по Библии. М.: РБО, 2011.
6 Литургия Преждеосвященных Даров, во время которой читаются 

не Евангелия, но – вслед за древними синагогальными богослужения- 
ми – тексты Торы (в нашей традиции – Пятикнижия), Пророчеств и Пре­
мудрости, – особая литургическая, но также и библеистическая проб­
лема. 

7 См: Чистяков Георгий, свящ. Над строками Нового Завета. М.: Ис­
тина и Жизнь, 2000. С. 23, 132–133.

8 Вспомним Первый псалом изобразительный, исполняемый за 
каждой Литургией: «Благослови, душа моя, Господа, и вся внутрен­
ность моя (в еврейском оригинале – вэ-коль-кравáи) – святое Имя его»  
(Пс 103(102):1).



240	 Евгений Рашковский

гатстве ее связей с другими личностями и со всей Вселенной – 
основной предмет заботы христианства в его обоих основных 
измерениях – персональном и соборном. Причем соборный, цер­
ковный опыт – необходимая предпосылка внутреннего роста че­
ловека, как, впрочем, и работа личности над собой – необходимая 
предпосылка жизни церковной. Не случайно же о. Георгий напо­
минает читателю слова любимого им французского романиста и 
мыслителя Франсуа Мориака: 

«У молитвы есть свой собственный язык, который надо най­
ти каждому из нас самостоятельно. При этом молитвы, предлага­
емые Церковью, должны быть не более чем отправной точкой или 
взлетной полосой»9. 

…И здесь, на этом витке нашего разговора, не могу не вспом­
нить слова о. Александра Меня, сказанные мне во время одной из 
личных исповедей 1969 г. Согласно запомнившимся мне тогдаш­
ним словам о. Александра, важно не только умение благоговейно 
молчать и не только умение что-то сказать Господу собственными 
неповторимыми словами. Важно умение и обратиться к Нему сло­
вами молитвы, предлагаемыми именно Церковью, – словами, за 
которыми стоят тысячелетия молитвенного и поэтического опыта 
Ветхо- и Новозаветной Церкви. Эти слова – как некие «аристоте­
левы формы», налагаемые Церковью на «материю» наших полу­
аморфных душ и открывающие нам перспективы роста духовно­
го: даже тогда, когда мы и не в состоянии понять и осмыслить 
процессы собственной внутренней жизни и всплывающих в на­
шей памяти образов и слов…

2

Моменты внешних несовпадений Писания и Предания всегда 
были (и отчасти остаются и поныне) некоим камнем преткновения 
для христианского сознания. Жизнь Церкви, разумеется, включает  

9 Чистяков Георгий, свящ. «Господу помолимся». Размышления о 
церковной поэзии и молитвах.



	 Библия как литургия, литургия как Библия	 241

в себя множество временных, исторических измерений; подчас 
устарелые положения каноники и церковного обихода ложатся 
тяжелым грузом, «бременами неудобоносимыми»10 на человека 
в Церкви и на самое церковную жизнь. Издержкой этого истори­
чески неизбежного противоречия (ведь Церковь, сохраняя свою 
духовную и символическую преемственность, живет в постоянно 
меняющихся констелляциях истории и культуры) оказался отход 
многих направлений христианства от подлинной литургической 
жизни, от тáинственного статуса христианского богослужения.

Однако благодаря трудам современных библеистов, историков, 
литургистов, богословов и философов выстраивается некоторая 
новая конфигурация соотношений двух базовых понятий христи­
анского и – шире – религиозного опыта: понятий Писания и Пре­
дания. В Писании и Предании усматриваются не только моменты 
внешних расхождений и не только «гейзенберговские» моменты 
взаимной дополнительности, но и некоторые моменты взаимного 
обогащения, взаимного развития вложенных в них внутренних 
смыслов. Ибо, как показывает нынешняя герменевтика, внешне 
неизменный, научно выверенный Великий Текст есть не только 
стационарное, но и Живое, сквозь времена живущее, Существо­
вание. Существование, задающее нам вопросы, собеседующее с  
нами, прирастающее смыслами сквозь опыт нашей-с-вами-исто­
рии и посему – не без нашего участия, не без наших вопрошаний, 
не без нашей признательности, не без нашего благоговения – воз­
растающее в благословенном Царстве Божием11.

Не случайно же каждый момент Литургии буквально настоен 
на библейской словесности, адресуется к библейской словесности 
и адресует эту словесность к каждому из нас.

По мысли о. Георгия, литургический опыт – именно во взаи­
мосвязи с нашим опытом чтения Писания – есть то, что выводит 
душу за сумеречные и тупиковые пределы ее чисто психологи­

10  Мф 23:4, Лк 11:46.
11 Вспомним начальный возглас Божественной Литургии: «Благо­

словенно Царство…» Царство, довлеющее себе, в то же время требует и 
нашего-с-вами-благословения.



242	 Евгений Рашковский

ческих состояний, что открывает возможность «нашей, пронизы­
вающей всё, встречи с Богом»12. Ибо в этой встрече сама изде­
вательски оспариваемая Понтием Пилатом истина – истина и в 
библейских, и в литургических ее преломлениях, истина, евхари­
стически возносимая и преподаваемая собравшимся в храме вер­
ным, – не безлична, но связана именно с персональной глубиной 
человека13. 

3

Итак, Литургия, литургическая жизнь – в каждом их прояв­
лении – неразрывно и интимно связаны с текстами Писания: с 
псалмопением, с прокимнами (извлечениями из Псалтири), с еван- 
гельскими и ветхозаветными рецитациями («чтениями»). Но и 
Писание изначально – литургично.

И для понимания этого обстоятельства небесполезно обратить­
ся к некоторым иудейским духовно-историческим предпосылкам 
христианской веры: вспомним, что по словам Самого Спасите­
ля, обращенным к Самарянке, история спасения начинается «от 
Иудеев»14.

Еврейский глагол «читать» (кар’а: коф-реш-алеф) означает не 
только чтение, но и возглашение15. Да и сама культура изготовле­
ния Книги – первоначально в виде свитка, позднее (уже в обиходе 
христианской Церкви) в виде кодекса – мыслилась как своего рода 
священнослужение. Оттого-то и был так высок в древности ста­
тус «книжника» – одновременно и текстолога, и каллиграфа. Бла­
гоговейное (буквально – «божественное») чтение – lectio divina –  
не только в кругу близких людей, но и наедине с самим собой 
мыслилось как некий, пусть редуцированный, но всё же литурги­

12 Чистяков Георгий, свящ. Проповедь от 26 октября 2001 // «Да укре­
пит вас Господь!» Расшифровка аудиозаписей проповедей. Апрель 2001 –  
декабрь 2001. Вып. 2. М.: Волшебный фонарь, 2008. С. 203.

13 См.: Чистяков Георгий, свящ. Над строками Нового Завета. М.: Ис­
тина и Жизнь, 2000. С. 242–243.

14 Ин 4:22.
15 Кстати сказать, отсюда же и слово «Коран».



	 Библия как литургия, литургия как Библия	 243

ческий акт. Для примера – фрагмент из мишнаитского трактата, 
который привожу в собственном переводе16:

«Рабби Халафта, сын Досы, муж из Кфар-Хананья17, говорит:
Ежели сидят вдесятером18, сосредоточившись на Законе19,
Всеприсутствие Божие20 проницает их, 
ибо сказано21:
Бог стал среди богов.
Ну, а ежели впятером?
И об этом сказано22:
Единение Свое утвердил на земле.
А ежели втроем?23

Но об этом сказано24:
Среди богов произнес суд.
А ежели вдвоем?
И об этом сказано25:
Когда люди, чтущие Бога, говорят между собой,
Господь внемлет им и слышит их.
А ежели человек наедине с собой?

16 Пиркей Авот 3:7.
17 Таннай пятого поколения, род. в Галилее во II в. н. э.
18 Убывающая прогрессия (от десяти к одному) в этой мишне не слу­

чайна. Десяток – не только символ некоей полноты, но и знак синаго­
гального правила: десяток мужчин – необходимый минимум (миньян) 
для синагогальной службы. Кстати, если вспомнить иудейское пасхаль­
ное песнопение «Кто знает Единого? (Эхад ми йодеа?)», то цифры на­
поминают о библейской численной символике: Десять заповедей, Пять 
книг Моисеевых, Три Патриарха, Две скрижали Завета, Един Господь. 

19 Имеется в виду одновременно и текст Торы, и библейское священ­
ноучение.

20 Шехина.
21 Пс 82(81):1
22 Ам 9:6.
23 Ср. с евангельским: «…где двое или трое собраны во Имя Мое, там 

Я посреди них» (Мф 18:20).
24 Пс 82(81):1.
25 См.: Пиркей Авот 3:3; Мал 3:10.



244	 Евгений Рашковский

И об этом сказано26:
На всяком месте, 
где положу Я память Имени Моего, 
приду к тебе и благословлю Тебя»27.

Проблема неразрывной связи Божественного Слова, Литурги­
ческого действа и глубинного внутреннего опыта человеческой 
личности, проблема «литургичности» Писания и человеческого 
существования – едва ли не основная проблема, занимавшая и 
мысль, и практику обоих великих русских пастырей – о.  Алек­
сандра и о. Георгия. Этой проблеме специально посвящены книги 
о. Александра о Литургии и молитве; этой проблеме уделено не­
мало места в прижизненно изданных и во вновь обретаемых тру­
дах о. Георгия.

Вот один лишь пример – проповедь о.  Георгия от 4 октября 
2002, представляющая собой комментарий к литургическому чте­
нию Лк 4:22-30. Речь в этом евангельском отрывке идет о том, 
что Господь Иисус Христос, проповедуя в Назаретской синагоге, 
вспоминает о совершенных пророками Илией и Елисеем исцеле­
ниях язычников. По мысли о. Георгия, в самом этом литургиче­
ском чтении Евангелия – весть об «уникальности каждой судьбы, 
каждого человека, на самом деле – каждого нашего шага»28.

4

Библейская рецитация – соборная, литургическая, рецитация, 
предшествующая Евхаристическому канону, – есть то, чем стро­
ятся и контекст, да и сама душа христианского богослужения29.

26 Исх 20:24. 
27 Наставления Отцов (Пиркей Авот). Пер. с древнеевр. Е. Б. Раш­

ковского, комм. И. В. Медведева и Е. Б. Рашковского // Народы Азии и 
Африки. М. 1990. № 2. С. 107–108.

28 Чистяков Георгий, свящ. «Да укрепит вас Господь!» Расшифровка 
аудиозаписей проповедей. Январь 2002 – декабрь 2002. Вып. 3. М.: Вол­
шебный фонарь, 2009. С. 173.

29 См.: Рашковский Е. Б. Православные праздники. М.: Эксмо, 2008.



	 Библия как литургия, литургия как Библия	 245

Вновь заглянем в иудейский прообраз нашей Литургии.
В Литургии синагогальной изнесение свитка Торы из «Святого 

Ковчега» (Арон Кадош), рецитация Торы и Хафторот30 мыслится 
центральным литургическим событием, подтверждением вечно­
го присутствия Синайского Откровения в текущей человеческой 
жизни. Последовательное чередование рецитаций Торы в значи­
тельной мере и образует собою синагогальный богослужебный 
круг.

А как обстоит дело в христианской Церкви?
Евангельские рецитации (сначала – чтения Апостольские, а 

следом – фрагментов из Четвероевангелия)31 образуют смысло­
вой центр первой половины православной Литургии – Литургии 
оглашенных (в Западной церкви – Литургии Слова). Особая честь, 
воздаваемая Евангелию, псалмопение и возглашение, паремий­
ные (ветхозаветные) чтения и катавасия Великого Поста – всё это 
воистину литургическое «празднование», «возглашение перед на­
родом» (celebratio) Священного Писания…

Переживание и осмысление Библии, изливающейся в литур­
гическое время, Библии, структурирующей собой литургическое 
время, – есть, на мой взгляд, один из важнейших духовных и 
мiровоззренческих уроков, преподанных обоими Батюшками – 
Александром Менем и Георгием Чистяковым – своим современ­
никам и последующим поколениям.

5

Мало по малу, наше исследование подходит к концу.
И в этой точке разговора обратимся к вопросу о Литургии как 

об особом преломлении Священного Писания в нашей жизни.

30 Отрывки из Ветхого Завета, литургическое чтение которых, со­
гласно синагогальному чину, сопутствует чтению отрывков из Пяти­
книжия Моисеева.

31 В воскресных и праздничных Литургиях Католической церкви до­
пускается и чтение отрывков из Ветхого Завета, прообразующих собы­
тия Священной истории христианства.



246	 Евгений Рашковский

На протяжении всего огромного библейского нарратива – от 
первых версетов Бытия до последних версетов Апокалипсиса – 
речь идет как бы о двух пересекающихся ракурсах космо-исто­
рического времени, или, точнее, – о двух ракурсах времени-про­
странства, а еще точнее – если говорить языком библейским – о 
двух «оламах»32.

Первый «олам» – это Большое библейское время-пространст­
во: от первых мгновений Творения до пресуществления мiра, очи­
щенного в собственном покаянии и страдании, но прежде всего 
очищенного Страстями и Кровью Агнца, – пресуществления в 
Царство Божие, в Небесный Иерусалим. 

Но есть и Малое библейское время-пространство, малый биб­
лейский «олам». Это – почти двухтысячелетняя история Древне­
го Израиля: от исхода Авраама из Месопотамии и его призвания 
Свыше до Средиземноморского подвижничества ап. Павла и его 
учеников – т.е. до начала универсализации библейской Вести.

И оба эти библейские «олама» интенсивнейшим образом – 
и в нас самих, и в Вечном Теперь (Eternal Now – понятие, обо­
снованное в трудах великого немецко-американского богослова  
Пауля Тиллиха) – переживаются и осмысливаются, по существу, 
в каждый момент Божественной Литургии. Таков живой опыт 
служения обоих наших пастырей библейской Вести, а через 
нее – и каждому из нас. И Библия, и Литургия – в неразрывной 
взаимосвязи и взаимообратимости их духовных смыслов – учат 
нас преодолевать те «чудовищные и разрушительные силы», что  
обрушиваются на каждого из нас обстоятельствами внешней 
жизни33. 

32 Интерпретацию этого библейского понятия олама как живого 
пространственно-временнóго единства во множестве отдельных его 
фракталов можно найти в трудах о. Александра Меня, Франца Роузен­
тала, С. С. Аверинцева и др.

33 Чистяков Георгий, свящ. См. проповедь от 15.04.2001 // «Да укре­
пит вас Господь!» Расшифровка аудиозаписей проповедей. Январь 2000 –  
апрель 2001. Вып. 1. М.: Волшебный фонарь, 2008. С. 252.



	 Библия как литургия, литургия как Библия	 247

И как не вспомнить в этой связи заключительную строфу 
столь любимого обоими Батюшками стихотворения Вл. Соловье­
ва «Имману-Эль» (1892):

Он здесь, теперь, – средь суеты случайной,
В потоке мутном жизненных тревог
Владеешь ты всерадостною тайной:
Бессильно зло; мы вечны; с нами Бог!

6

И вновь – на сей раз в самом конце нашего рассуждения – воз­
вращусь к вопросу о литургическом «вечном теперь».

Есть пронзительные слова отца Георгия об отце Александре 
Мене, правоту которых я мог бы подтвердить своим 22-летним 
наблюдением священнослужения о.  Александра: он предстоял 
Святым Дарам с таким же трепетом и благоговением, как и Мои­
сей – Неопалимой Купине34. Благо, в ходе Литургии каждый раз 
с новой силой переживаются и осмысливаются оба библейские 
«олама» в их нерасторжимой взаимной связи. И, стало быть, во 
взаимной связи с судьбами каждого из нас.

Так что Литургия – вне зависимости от глубины нашего пони­
мания – есть, как и Библия, обращенная к нам школа жизни, мыш­
ления и любви. Но уж никак не магическое действо и не эстети­
ческая услада35. По словам о. Георгия, церковный опыт как опыт 
молитвы о себе, об окружающих, о стране, о мiре – это школа 

34 Чистяков Георгий, свящ. См. проповедь от 02.09.2001 // «Да укрепит 
вас Господь!» Расшифровка аудиозаписей проповедей. Апрель 2001 –  
декабрь 2001. Вып. 2. М.: Волшебный фонарь, 2008. С. 142.

35 Хотя высочайший эстетический уровень священнослужения обо­
их пастырей всегда был самоочевиден. Но ведь эстесис – никогда не 
сверхзадача христианского богослужения, но лишь необходимая и по­
лезная его функция. Избыточный же эстетический акцент, подчас столь 
привлекательный для множества церковных и светских интеллектуа­
лов, грозит выхолащиванием и обесцениванием духовно-нравственного 
содержания Литургии.



248	 Евгений Рашковский

общения «от сердца к сердцу» – то, что учит человека становиться 
выше и глубже автоматизма и опустошенности привычных слов, 
жестов и отношений36.

Постсоветский период знаменовал собою крутую идеологиче­
скую переориентацию нашего общества: от идеологии «марксиз­
ма-ленинизма» до номинального христианства, заниженного, как 
правило, до уровня идеологических и чисто знаковых понятий, 
нередко лишенных сколько-нибудь серьезной духовной и нрав­
ственной подоплеки.

И в этих условиях о. Георгий постоянно настаивал на важно­
сти развитых и усваиваемых в свободе духовных знаний (прежде 
всего библейских и церковных) именно в нашем обществе – ква­
зи-христианском, но по существу, темном, бесчеловечном, суевер­
ном, обезбоженном. По мысли о.  Георгия, мы ответственны не 
только перед сегодняшним и завтрашним днем, но и перед всем 
прошлым опытом своей страны. Опытом многомиллионного че­
ловеческого страдания – в том числе и страдания за Христа, за бе­
режение веры – даже ценою собственной жизни или, по крайней 
мере, внешней, земной свободы37.

Так что, на мой взгляд, Россия выстрадала идею внутренней и 
животворимой во времени связи Библии и Литургии. И, в част­
ности, выстрадала через труды и терпение обоих добрых пасты- 
рей – Александра Меня и Георгия Чистякова.

28.11.2010
Начало Рождественского поста

36 См.: Чистяков Георгий, свящ. «Да укрепит вас Господь!» Расшиф­
ровка аудиозаписей проповедей. Январь 2000 – апрель 2001. Вып. 1. М.: 
Волшебный фонарь, 2008. С. 28. 

37 См.: Чистяков Георгий, свящ. Путь, что ведет нас к Богу. М.: Центр 
книги ВГБИЛ им. М. И. Рудомино, 2010. С. 50.



Энцо Бьянки

Фрагменты из книги «Слушать Слово»1

Из предисловия

…Думаю, главное, мне удалось убедиться (исключительно по 
благодати), – на основе моего скудного, каждодневного поиска во- 
ли Божьей, – в истинности изречения Отцов Церкви, которое стало 
знаменитым благодаря Григорию Великому: «Divina eloquia cum  
legente crescent» – «слова Божии растут вместе с читающим». Да, 
поистине Писание растет вместе с читающим его! И вот, я снова и 
снова выступал на тему «чтение Слова», продолжая искать – как 
у Отцов Церкви, так и у современных авторов, как у средневеко­
вых мистиков, так и у реформаторов – это единственное, пылкое 
стремление: видеть, как из «так написано» возникает Слово, став­
шее плотью.

Особо благоприятная возможность снова заняться этим вопро­
сом, одинаково важным для жизни в вере и для евангелизации, 
представилась мне лет пятнадцать назад, когда кардинал (в ту 
пору) Ратцингер предложил мне составить вместе с ним и с от­
цом Иньясом де ля Поттери книгу, где были бы обозначены пути 
христианской экзегезы Библии. В диалоге с ними родился труд, 
который мы затем вместе представили в Григорианском универ­
ситете и Папском библейском институте. Помимо этого уникаль­
ного опыта, служение Слова, которое я по-прежнему совершал в 
пределах и за пределами своей монашеской общины, обмен мне­
ниями с самой разнообразной церковной аудиторией – от сель­
ских приходов до миссионеров в Африке и Азии, от библейских 
конференций в больших европейских столицах до реколлекций в 
уединенных монашеских общинах – обогатили и утвердили меня 
в том, что всегда было моим глубоким убеждением: lectio divina 

1 Enzo Bianchi «Ascoltare la parola». Bibbia e spirito: la lectio divina nella 
Сhiesa. Edizioni Qiqajon, Comunità di Bose, Magnano (BI), 2008.



250	 Энцо Бьянки

дает возможность действительно встретиться, через Писание, с 
Говорящим, со Словом живым, с самим Богом. Именно такое мо­
литвенное чтение позволяет черпать в библейском тексте живое 
слово, которое вопрошает, животворит, воспитывает, направляет 
христианскую жизнь, хотя его действие в нас остается тайной.

Заниматься молитвенным чтением, как мне кажется, особен­
но важно в наши дни, когда мы присутствуем при возвращении 
таких форм религиозности и увлеченности божественным, в ко­
торых «Бог» или даже «Иисус Христос» могут стать пустыми 
словами, готовыми вместить наши представления и желания. 
Иногда приходится задаваться вопросом: а, может быть, Бог, Ко­
торого утверждают и исповедуют христиане, – не столько живой 
Бог, являемый через Иисуса, Чья человечность объясняет, явля­
ет, «растолковывает» Бога, сколько Бог – плод человеческих грёз 
и ожиданий? В таком случае, мы должны, действительно, уметь 
слушать, истолковывать, молитвенно читать Писание, чтобы нам 
удалось подойти к подлинному познанию Бога, и чтобы эта встре­
ча переросла в союз.

Слово и Евхаристия

К близости между Словом и Евхаристией неоднократно при­
влекал внимание II  Ватиканский Собор во многих текстах: Sa
crosanctum concilium (Конституция о Богослужении) 48; 51; Dei 
Verbum (Догматическая конституция «о Божественном открове- 
нии») 26; Ad Gentes (Декрет о миссионерской деятельности Церк­
ви) 6; 15; Presbyterorum Ordinis (Декрет о служении и жизни свя­
щенников) 18; Perfectae caritatis (Декрет об обновлении монашес­
кой жизни с применением ее к современным условиям) 6; но более 
всего – в Sacrosantum Concilium 56 и Dei Verbum 21.

В литургической конституции говорится: «Литургия слова и 
литургия Евхаристии так тесно связаны между собой, что состав­
ляют единый акт богопочитания». (SC 56)

Таким образом, здесь утверждается, что Церковь реализует 
свою сущность в литургии, где Писание и хлеб становятся, изме­



	 Фрагменты из книги «Слушать Слово»	 251

няясь, – словом и телом Господа. Есть, следовательно, внутреннее 
единство между Словом и таинством, взаимопроникающими реа­
лиями, которые, в своей перихорезе, являют в сегодняшнем дне 
всю полноту события спасения, совершившегося в Господе Иису­
се Христе.

Dei Verbum провозглашает: «Церковь всегда чтила Божествен­
ное Писание, как и (sicut est) Само Тело Господне, никогда не пере­
ставая, в особенности на Божественной Литургии, питаться хле­
бом жизни от трапезы как Слова Божия, так и Тела Христова, и 
преподавать его верующим». (21)

[…] Мы видим, что глубокая, близкая связь между Словом и 
Евхаристией коренится в самом свидетельстве Писания, удосто­
верена Отцами Церкви, начиная с Игнатия Антиохийского, под­
креплена авторами-цистерцианцами и викторинцами в средние 
века и подтверждается употреблением (по крайней мере, со вре­
мен Оригена) одинакового символического и богословского языка 
для рассуждений о Воплощении, о Писании и о Евхаристии. В 
шестой главе Евангелия от Иоанна Христос объявляет Себя «хле­
бом жизни» (стихи 35, 41, 48, 51) в двойном смысле: в качестве 
Логоса, слова Божьего, являющего Отца, и в качестве евхаристи­
ческих пищи и пития. 

Игнатий Антиохийский говорил, что он ищет прибежища «в 
Евангелии, как во плоти Христовой»2, а бл. Иероним в Коммен­
тарии на Екклесиаст писал: «Поскольку плоть Господа есть ис­
тинная пища, а кровь Его – истинное питие, то в анагогическом 
смысле, вот единственное благо в нынешнем мире: вкушать Его 
плоть и кровь не только в таинстве алтаря, но и в букве Писания. 
Ибо истинная пища и истинное питие – есть то, что мы получаем 
из слова Божьего, то есть познание Писаний»3.

Так Предание приходит к мысли о Христе, Который преломля­
ет хлеб и преломляет Писание, о потреблении хлеба и потреб­
лении Писания (впрочем, существовали примеры и в Библии: 

2 Ignazio di Antiochia, Lettera ai Filadelfesi 4, 1, in Id., Ora comincio a 
essere discepolo, p. 39,

3 Girolamo, Commento all’Ecclesiaste 3, 12,13, CCSL 72, Brepols, Turn­
hout 1939, p, 278, II. 193–198.



252	 Энцо Бьянки

Иезекииль, съедающий книжный свиток, который дает ему сам 
Бог – Иез 2:8-3:3 и Иоанн Богослов, съедающий книжку, взятую из 
рук ангела: ср. Откр 10:8-11), о Слове, которое становится плотью 
в Марии и о Слове, воплощающемся в Писании, о Слове, зачатом 
действием Святого Духа в Марии и о Слове, зачатом в lectio divina 
через Святого Духа в каждом верующем.

Отцы Церкви, несомненно, ясно осознают, что чтение Писания 
есть встреча с Богом и установление общения с Ним, – подобно 
тому, как это происходит в таинстве Евхаристии. Иероним пишет: 
«Молишься? Говоришь с Женихом. Читаешь? Это Он говорит с 
тобой»4, а Амвросий Медиоланский утверждает: «Мы говорим с 
Ним, когда молимся; слушаем Его, когда читаем богодухновенные  
писания»5.

Итак, когда мы приближаемся к Писанию в Святом Духе, чи­
таем его в единстве с Христом, и с верой принимаем его в сердце 
внутри церковной общины, тогда оно в полной мере являет свою 
действенность истинной пищи, пищи, даруемой Богом, «хлеба 
жизни». От библейских стихов, где говорится об алкании и жажде 
слова Божьего, и, следовательно, о слове как о духовной пище6, 
берет начало отеческое предание, в котором отцы развивают эту 
тему, показывая связь между пищей Слова и пищей Евхаристии и 
приходя к рассуждению о двух трапезах: трапезе Слова и трапезе 
евхаристических хлеба и вина.

Слово Божье – жизненно важная пища для верующего: «Не пи- 
тающийся словом Божьим, не живет» – пишет бл. Иероним в Ком-
ментарии на Евангелие от Матфея. Это слово действенно, оно 
не нейтрально; более того, оно несет с собой суд: «Слово Божье 
– наша манна; и слово Бога, приходя к нам, несет одним спасение, 
другим наказание» (Ориген, Проповеди)7.

4 Id., Le lettere 22, 25, a cura di S. Cola, Città Nuova, Roma 1977, p, 77.
5 Ambrogio di Milano, I doveri I, 20, 88, a cura di G. Banterle, Biblioteca 

Ambrosiana-Città Nuova, Milano-Roma 1977, p. 77.
6 Ср. Втор 8:2-3; Ам 8:11; Иер 15:16; Пс  119  (118), 103; Прем  16:26; 

Сир 24:18-22; Притч 9:1-5; Иез 3:3; Мф 4:4; Откр 10:9; и т.д. 
7 Origene, Omelie sui Numeri III, I,I (Homélies sur les Nombres I, a cura 

di L. Doutreleau, SC 415, Cerf, Paris 1996, p. 74).



	 Фрагменты из книги «Слушать Слово»	 253

Таким образом, Писание имеет тàинственное значение, по­
скольку может осуществлять связь со Христом, Который через 
него говорит: «Понимающий совершенно значение апостольского 
писания, не искажая его, получает, вместе с апостолом, Христа, 
говорящего и живущего с апостолом, а также обладает учением 
Христовым».

Руперт из Дейца писал: «Все Писание в целом есть единое сло­
во Божье… Итак, когда мы читаем Cвятое Писание, мы прикаса­
емся к слову Божьему и имеем пред глазами Сына Божьего как бы 
сквозь тусклое стекло, гадательно (1 Кор 13:12)».

Автор (Вальтрам, епископ Наумбургский) документа De unitate 
Ecclesiae conservanda (О сохранении единства Церкви) провозгла­
шает лапидарно: «Под телом Христовым понимается также Писа­
ние Божье».

Писание и Евхаристия, следовательно, оба являются тàинствен­
ным Телом Христовым: слова об учреждении Евхаристии равным 
образом относятся и к слову Писания. Ориген в своем коммен-
тарии на Евангелие от Матфея пишет: «Не тот видимый хлеб, 
который держал Он в руках, называл Бог-Слово телом Своим, а 
Слово, в чьем таинстве этот хлеб должен был преломляться. И не 
видимое питие называл Он кровью Своей, а Слово, в чьем таин­
стве это питие должно было изливаться»8.

И Иероним вторит Оригену: «Я рассматриваю Евангелие как 
тело Христово… И когда Он говорит «ядущий Мою плоть»… хотя 
в этом можно разуметь и таинство, всё же, Тело и Кровь Христо­
вы, в более истинном смысле, есть слово Писаний»9.

Это не влечет за собой отрицания реальности того евхаристи- 
ческого Тела, которое Ориген называет «типичным и символиче­
ским»10, но удостоверяет, что Тело, принимаемое в Евхаристии, 

8 Origene, Commento a Matteo. Series 85, a cura di G. Bendinelli, R. Sco­
gnamiglio e M.I. Danieli, Città Nuova, Roma, vol. II, p. 93.

9 Girolamo, Commento al salmo 147, CCSL 78, Brepols, Turnhout 1958, 
pp. 337–338, II, 57–61.

10 Origene, Commento al Vangelo di Matteo 11, 14 (Commentaire sur 
l’évangile selon Matthieu I, a cura di R. Girod, SC 162, Cerf, Paris 1970, p. 346).



254	 Энцо Бьянки

символично по отношению к тому же Слову, телом и кровью ко­
торого, в наиболее подлинном и глубоком смысле, является Пи­
сание.

Писание, плоть и кровь слова Божьего, есть пища и питие, кото­
рым назначено насытить все человечество; приступающий к Пи- 
санию, следовательно, вкушает и пьет Христа, присутствующего 
в Писании: «Ты пьешь обе чаши, и Ветхого, и Нового Завета, ибо 
из обеих пьешь Христа (quia in utroque Christum bibis)… Писание 
Божье мы пьем, Писание Божье мы вкушаем… не одним хлебом 
жив человек, но всяким словом Божьим (Лк 4:4)»11.

Евхаристическая литургия – памятование о событии, в кото­
ром Иисус взял Писание, все целиком, в Свои руки, точно как 
евхаристический хлеб, и предложил его верующим, чтобы оно 
стало их пищей и пропитанием. Стоит упомянуть здесь дерзно­
венный текст Руперта из Дейца, из его толкования на Евангелие 
от Иоанна: «Иисус взял книгу… и раскрыл ее, то есть получил 
от силы Божией все Священное Писание, чтобы исполнить его в  
самом Себе… Итак, Господь Иисус взял хлеб Писания в Свои ру­
ки, когда, воплотившись по Писаниям, претерпел страдания и 
воскрес; тогда Он взял хлеб в Свои руки и возблагодарил, когда, 
исполняя Писания, предложил самого Себя Отцу в жертву благо­
дати и истины».

Литургическое предание Восточной и Западной Церквей всег­
да почитало Писание как живую личность Господа, распознавая 
Его присутствие в нем, как в евхариcтических хлебе и вине. Меж­
ду Писанием и Евхаристией существует, следовательно, внутрен­
няя связь, перихореза. Единое для обоих основание – отдающий 
Себя Бог, Который производит Слово: в обоих Бог отдает Себя, и 
это дарение происходит силой Святого Духа. Эпиклеза, следова­
тельно, присуща любому служению Слова (которое, в силу сакра­
ментальности Писания, имеет не только собственную законность, 
но также самостоятельные достоинство и действенность), как она 

11 Ambrogio da Milano, Commento ai salmi 1, 83, in Id., Commento a 
dodici salmi I, a cura di F, Pizzolato, Biblioteca Ambrosiana-Città Nuova, 
Milano-Roma 1980, pp. 80–81. 



	 Фрагменты из книги «Слушать Слово»	 255

присуща и евхаристическому служению. Следует, в таком случае, 
признать, что существует экклезиологический статус Писания, 
который мы могли бы выразить так: Писание – это таинство.

Писание – это таинство

«В священных книгах Отец, Который на небесах, с великой лю- 
бовью идет навстречу Своим детям и вступает с ними в беседу; 
слову Божьему присуща такая сила и действенность… что оно 
становится вечным источником духовной жизни» (Dei Verbum 21); 
в литургии «Христос присутствует в Своем Слове, ибо это Он 
говорит, когда в Церкви читается святое Писание» (Sacrosantum 
concilium 7): таким образом, через Писание «Бог говорит со Сво­
им народом, Христос снова возвещает Евангелие» (Sacrosantum 
concilium 33). II Ватиканский Собор открыл дорогу к новому по­
ниманию Слова: теперь мы можем видеть в нем действенную спо­
собность к союзу, его свойство дара, предложенного всему народу 
святых, и место Божьего присутствия.

[…] Нужно подчеркнуть, что уникально присутствие Христа как  
в слове Божьем, так и в Евхаристии. Христос отдал жизнь, про­
поведуя Слово и объясняя Писание, и объяснил Писание и явил 
Слово, отдав Свое Тело и Свою кровь. Евхаристия, таким образом, 
одновременно – деяние и возвещение (ср. 1 Кор 11:26), а осуществ­
ляющееся действенное слово, есть, в свою очередь, возвещение 
и деяние. «Это домостроительство Откровения совершается дей­
ствиями и словами, внутренне между собою связанными, так что 
дела, исполненные Богом в истории спасения, являют и подтверж­
дают учение и всё, что знаменуется словами, а слова провозглаша­
ют дела и открывают тайну, в них содержащуюся» (Dei Verbum 2).  
Откровение не есть лишь locutio Dei (речь Бога), потому что dicere 
Dei est facere, а facere Dei est dicere (слово Божье есть дело, а дело 
Божье есть слово)! 

Итак, это домостроительство Откровения, в котором Бог, 
«в Своей бесконечной любви говорит с людьми как с друзьями 



256	 Энцо Бьянки

(ср. Иез 33:11; Ин 15:14-15) и беседует с ними (ср. Вар 3:38), чтобы  
пригласить и допустить их к общению с Собой» (Dei Verbum 2),  
и которое имеет во Христе свое изначальное таинство (Ориген),  
ибо Он есть единственный посредник между Богом и людьми  
(ср. 1 Тим 2:5), – это домостроительство обретает свое тàинствен­
ное измерение в Церкви, «являющей и в то же время творящей 
тайну любви Бога к человеку» (Gaudium et spes 45), в Евхаристии, 
которая есть эпифания любви до конца, коей Христос возлюбил 
человечество, и в Писании, которое сообщает слово Божье, и в 
котором «Отец, Который на небесах, с великой любовью идёт 
навстречу Своим чадам и с ними беседует» Dei Verbum 21). В 
соответствии со своими различными свойствами Писание, Евха­
ристия и Церковь составляют «тело» Христово, взаимно проясня­
ют и истолковывают друг друга и говорят нам, что чтение текста 
Писания должно всегда происходить в органической связи с цер­
ковной общиной и должно всегда иметь в качестве собственного 
телоса Евхаристию.

Следовательно, Писание, имеющее богочеловеческое свойст- 
во, – это таинство, signum (знак), наделенный ощутимым элемен­
том, который содержит и являет тайну Христову, место истинной 
личной встречи между нами – слушающими, и Богом – говоря­
щим: говоря же, Он являет нам Свою личную тайну, позволяя уз­
нать Себя в лице Христа и, таким образом, предлагает нам новую 
потенциальную возможность любви и общения с Ним. В чтении 
Писания осуществляется, таким образом, та динамика слушания-
познания-любви, которая является основным требованием всего 
Писания, о чем свидетельствует Шема: «Слушай, Израиль: Гос­
подь, Бог наш, Господь един есть. И люби Господа, Бога твоего…» 
(Втор 6:4-5; Мк 12:29). Как Христос в Своем воплощении был та-
инством Божьим, так и Писание, в домостроительстве Открове­
ния, есть таинство Божье, которое продлевает действие, событие 
Христа в Церкви вместе со всеми другими таинствами. Григорий 
Великий усматривает внутреннюю связь между Писанием и Хрис- 
том и утверждает реальное присутствие спасительного делания 
Искупителя в Писаниях: «в них «содержатся воплощение, страда­



	 Фрагменты из книги «Слушать Слово»	 257

ния, смерть, воскресение и вознесение Господа»12. «Григорий 
описывает природу отношений Писание-Христос в сакраменталь­
ных терминах: Писание, будучи предвосхищающим обозначени­
ем смысла тайны Христовой, оказывается и ее первоначальным 
осуществлением».

Писание – это таинство. Мы можем также сказать, что Писа­
ние – это книга, как Евхаристия – это хлеб и вино, но мы должны 
тотчас добавить, что она есть таинство, а, следовательно, – место 
излияния благодати, средство общения с Богом, откровение Его 
присутствия. «Книга», которой является Писание, поистине есть 
знак общения, происходящего между Богом и нами, и, как всякое 
таинство, его нужно принимать на веру, а иначе оно не произво­
дит благодати и не порождает общения. Только когда мы подхо­
дим к нему с верой, Писание может высвободить «благовествова­
ние, которое есть сила Божия ко спасению всякому верующему… 
В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: 
«праведный верою жив будет» (Рим 1:16-17).

Итак, Писание имеет тàинственную структуру, поскольку об­
ладает внешним и внутренним аспектом, так что верующий дол­
жен переходить от первого ко второму, благодаря явленому дей­
ствию Бога, которое производит Святой Дух. Здесь коренится 
необходимость духовного чтения Писания как (по выражению От­
цов Церкви) перехода от буквы к духу, как обнаружения сердцеви­
ны под скорлупой, плода под листвой… Однако не в том смысле, 
что обнаруживается «другое» значение на основе недопустимых 
аллегоризаций; обнаруживается символическая и приобщающая 
глубина самого текста. Эта глубина отождествляется с Христом, 
Который есть единство и исполнение всех Писаний и Который 
хочет установить союз с верующим-читателем. Должно, следова­
тельно, преклонить голову к Писаниям, как любимый ученик – к 
груди Иисуса, к Его сердцу: ведь «сердцем Христовым уразумева­
ется Священное Писание, являющее сердце Христово»13. Читатель  

12 Gregorio Magno, Omelie su Ezechiele II.4.19, p. 119.
13 “Per cor Christi intelligitur Sacra Scriptura quae manifestur cor Chri­

sti” (Tommaso d’Aquino, Commento ai Salmi 21, 11).



258	 Энцо Бьянки

должен также учитывать, что Писание является историческим, 
богословским и литургическим текстом одновременно: это свиде­
тельство об исторических событиях, богословски истолковыва­
емых в свете веры и заново переживаемых и возрождаемых в ли­
тургическом богослужении. 

Тàинственная структура Писания неотделима от тàинственной 
структуры Евхаристии, как напомнил мелхитский епископ мон­
сеньор Неофитос Эделби, титулярный архиепископ Эдессы и 
советник патриарха, в своем выступлении в зале заседаний на 
третьей сессии Собора 5 октября 1964 года, при обсуждении 
второй части предварительных заключений о божественном От­
кровении. Заметив, что «первый богословский принцип всякого 
толкования священного Писания», – то, что «нельзя отделять по­
сылание Святого Духа от посылания воплощенного Слова», и на­
помнив, что «цель христианской экзегезы – уразумение Писания 
в свете воскресшего Христа», монсеньор Эделби с необычайной 
силой продолжал: «Писание – это явление литургическое и про­
фетическое, это, в первую очередь, возвещение (керигма), а затем 
уже книга, это свидетельство Святого Духа о пришествии Хрис­
та, причем особо важный момент в этом свидетельстве – евхари­
стическая литургия. «Участники посттридентских споров видели 
в Писании, прежде всего, записанную норму», но Писание следу­
ет рассматривать как «освящение истории спасения под видами 
человеческого слова, неотделимого от евхаристического освяще­
ния, в котором вся история подытожена в Теле Христа». И здесь 
речь заходит и о связи с преданием: «Это освящение нуждается в 
эпиклезе, которой является не что иное, как неискаженное преда­
ние. Предание есть эпиклеза истории спасения, теофания Святого 
Духа, без которой история непонятна, а Писание остается мерт­
вой буквой».

Писание, поэтому, следует истолковывать с учетом «всей со­
вокупности истории спасения»14. Конечно, главным образом, в 

14 Discorsi di Massimo IV al Concilio. Discorsi e note del patriarca Mas-
simo IV e dei vescovi della sua chiesa al Concilio ecumenico Vaticano II, Edb, 
Bologna 1968, p. 63; cf. pp. 61–64.



	 Фрагменты из книги «Слушать Слово»	 259

литургии, и, в наибольшей мере, в совершении Евхаристии, про­
возглашение Писания может с неотложной действенностью явить 
присутствие Господа и общение с Ним, но верно также, что и в 
личном (а, тем более, совместном) lectio divina может быть под­
линно пережит реальный опыт общения с Христом. Когда через 
Писание мы слушаем и принимаем слово Божье с верой, то не 
только слышим, что оно обращается в высшей степени личным 
образом к нам, но и познаём его в реальном опыте, слушая Слово 
жизни и прикасаясь к нему (ср. 1 Ин 1:1). Ведь Писание обращает­
ся всегда одновременно ко всем и к каждому: когда слово Писания 
обращается ко всей общине, оно делает это, имея в виду и каждого 
ее члена; а когда оно обращается к отдельному человеку, оно дела­
ет это, имея в виду его принадлежность Церкви, то, что он – адре­
сат Слова, поскольку органически включен в структуру общины. 

Перевод с итальянского
Леонида Харитонова





СЛОВО ПАСТЫРЯ





Священник Владимир Лапшин 

О проповеди Евангелия всей твари

05.02.2003. Всенощная 
Мк 16:9-20

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Не раз, читая эти евангельские отрывки, так называемые, вос­

кресные зачала, читаемые в субботу вечером, в канун воскресного 
дня, мы отмечали, что в каждом из них так или иначе звучит по­
слание в мир. Господь посылает учеников возвещать Евангелие, 
Господь посылает учеников благовествовать. Но вот в сегодняш­
нем евангельском отрывке, может быть единственном из всех, это 
звучит удивительно красиво. Господь говорит: «Идите и пропо­
ведуйте Евангелие всей твари». Всей Вселенной, всей твари. Хотя 
чуть дальше сразу же идут слова «и кто уверует и будет крестить­
ся, тот спасен будет», слова, которые предполагают, что прежде 
всего благовестие должно быть обращено к людям. Но все равно, 
все равно, Евангелие должно быть возвещено всей твари, и мы 
все к этому призваны.

Но что это значит? Мы понимаем, что здесь речь идет уже не о 
словах, Евангелие всей твари должно быть возвещено как-то по- 
другому. В одном из своих посланий апостол Павел говорит, что 
вся тварь мучается и стенает доныне, ожидая откровения сынов 
Божиих. Как мы можем возвестить Евангелие твари? Как мы мо­
жем возвестить Евангелие природе, как мы можем возвестить 
Евангелие нашим меньшим братьям, животным? Слова они, на­
верное, не поймут. Но вся тварь, любая тварь, поймет красоту, лю­
бовь и ласку. Знаете, как говорят, что доброе слово и кошке понят­
но. Вот именно этой добротой, именно любовью, именно красотой 
своей жизни мы можем возвещать Евангелие всей твари. Более 
того, не просто делать его известным – мы можем делать его своей 
жизнью актуальным, воплощенным, реализованным. Ведь суть 



264	 Священник Владимир Лапшин

Евангелия в том, что Царство Божие пришло, что Бог берет этот 
мир в Свои любящие, добрые, ласковые руки. И вот, важно по­
казать это миру, показать это каждой твари, показать это каждой 
кошке, показать это каждой былинке, каждой травинке. Показать, 
что Бог здесь, что Он не грозный судия, не испепелитель этой 
Вселенной, а любящий Отец, жаждущий спасения всего – какая 
великая ответственность лежит на каждом из нас, и как это здоро­
во, как это красиво! 

Давайте задумаемся об этом. Очень часто нам кажется, что на- 
ша жизнь бессмысленна, что наша жизнь бесцельна. Мы стано­
вимся христианами, и порой не знаем, зачем. Мы живем, и не 
знаем, для чего. Вот – «Идите и проповедуйте Евангелие всей 
твари»! Сделайте этот мир красивым, сделайте этот мир добрым, 
приласкайте его – и вы оправдаете свою жизнь и исполните запо­
ведь Христову.

Да хранит вас Господь!

Воскрешение сына Наинской вдовы

24.10.04. Литургия
Лк 7:11-16.

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Каждый раз, когда мы с вами читаем в Евангелии о подобных 

чудесах: об исцелении тяжелобольных или, тем более, о воскре­
шении мертвых, мы задаемся вопросом – ну, почему, как же так? 
Почему тогда это было возможно, почему тогда совершались чу- 
деса, а сейчас нет? Почему тогда Господь сжалился над этой 
Наинской вдовой, а сейчас сотни, а, может быть, тысячи вдов воз­
носят к Нему молитву и кажется, что Он их не слышит. Почему? 
Как это объяснить? Нам кажется, что легко понять и объяснить, 
почему Господь исцелил сына Наинской вдовы. Но очень трудно  
понять и практически невозможно объяснить, почему Он не де­
лает этого сегодня. Почему сегодня погибают молодые люди. 



	 Воскрешение сына Наинской вдовы	 265

Почему сегодня умирают дети, почему уходят из жизни дорогие 
нам, близкие, родные люди. 

Но надо признать, что в подобного рода рассуждениях не всё – 
правда или не вся правда. 

Во-первых, чудеса совершаются и сегодня. И сегодня по мо­
литвам Церкви, по молитвам верующих людей исцеляются тяже­
лобольные. И сегодня воскресают даже мертвые. 

Во-вторых, и в те времена, когда Господь ходил по земле, не все 
исцелялись и не все воскресали. Из Евангелия мы знаем о воскре­
шении только трех человек. И в то время, когда Господь ходил по 
земле, когда Он воскрешал сына этой Наинской вдовы, десятки, 
сотни и тысячи людей умирали по всему миру.

Иногда нам рисуется такой образ – когда мы переживаем бо­
лезнь или смерть близкого человека, и когда Господь, как нам ка­
жется, не слышит наших молитв – нам кажется, что Он только для 
того и пришел в этот мир, чтобы ходить по земле и исцелять всех 
больных. Но если бы Он занимался этим, Ему бы не только Его 
короткой жизни не хватило, Ему бы и двух тысяч лет не хватило 
бы. Он бы и сегодня все еще ходил бы и ходил бы и воскрешал 
бы и исцелял бы. Но в то время, как Он бы воскрешал и исцелял 
в одном месте, на другом конце земли все равно заболевали бы и 
умирали бы люди. И важно понять, что Господь пришел не для 
того, чтобы исцелить десять, двадцать, тридцать, тысячу человек. 
Не для того, чтобы воскресить трех, четырех, двадцать, пятьде­
сят, сто или тысячу человек. Нет! Господь пришел в этот мир для 
другого. Бог стал человеком для того, чтобы человек стал богом. 
Он пришел в этот мир для того, чтобы победить смерть как тако­
вую. Он пришел в этот мир, чтобы победить как таковое зло, от 
которого происходят и болезни и смерть. И Он это сделал.

Кто-то может сказать – ну, как же так? Прошло две тысячи лет, 
но люди все равно продолжают болеть, и зло все равно царству­
ет в этом мире, и люди по-прежнему умирают. Т.е. мы видим, 
что внешним образом ничего не изменилось. Да. Внешним обра­
зом ничего не изменилось. Но то, что совершил Господь, можно 
увидеть не внешними очами, а только внутренним оком. Только 



266	 Священник Владимир Лапшин

верой. Только зрением веры. Точно так, как в то время, когда Он 
ходил по земле, внешними очами, внешним зрением можно было 
видеть только нищего проповедника, но глазами веры некоторым 
удавалось увидеть в Нем Бога, Сына Божьего. И это было прав­
дой! 

А то, что зло видимым образом все еще царствует на земле, и 
то, что люди видимым образом все еще умирают – так это про­
исходит только потому, что те, ради которых Он пришел в этом 
мир, так и не хотят ничего понять из того, что Он принес. Так и 
не хотят вместить то, что Он даровал. Это потому что даже те, 
кто называет себя христианами, продолжают делить род челове­
ческий на тех, кто должен жить, и на тех, кто этого не достоин. На 
тех, кого жалко и кого не жалко. На тех, за кого можно молиться, 
и на тех, за кого нельзя молиться. Это все потому, что даже те, 
кто называют себя христианами и последователями Христа, делят 
человеческий род на тех, кто правильно молится, и на тех, кто не­
правильно молится. На тех, кто правильному Богу молится, и на 
тех, кто неправильному Богу... И вот до тех пор, пока будут эти 
деления, до тех пор, пока мы будем считать одних достойными 
жизни, а других не достойными – все так и будет. Все так и будет 
видимым образом. А все потому, что нам не хватает любви, или 
лучше сказать, мы боимся любви, не хотим любить. И это еще 
один, на мой взгляд, очень важный момент. Ведь вся эта история, –  
этот рассказ о преображающей, о чудотворящей силе любви Бо­
жией. И не только Божией.

Господь совершает это чудо, Господь воскрешает этого мерт­
вого юношу, потому что Он любит. Он любит человека. Он любит 
эту вдову, Он любит этого умершего мальчика. Но это – и сила 
любви человеческой: евангелист подчеркивает, что с этой вдовой 
из города шло множество людей – значит, люди любили ее. Мы 
не знаем, как разворачивались бы события, если бы ее никто не 
любил, и никто не сопровождал эти носилки с ее умершим сы­
ном. И может быть, эта процессия прошла бы мимо Иисуса, и Он 
даже не заметил бы ее в толпе окружавших Его учеников – еван­
гелист опять подчеркивает, что множество учеников шло рядом с 



	 Воскрешение сына Наинской вдовы	 267

Ним. Но Господь увидел, заметил, обратил внимание на это горе, 
потому что, действительно, навстречу процессии, окружавшей 
Его, шла другая процессия. И вот Он совершает это чудо – Своей 
силой, силой Своей любви, любви Божией, и силой любви чело­
веческой. 

Порой нам кажется, что наша любовь бесплодна, кажется, что 
мы все равно ничего не можем сделать своей любовью. Некоторые 
даже считают, что любовь должна обязательно приносить радость,  
удовлетворение. И так действительно бывает – когда любовь вза­
имна. Но даже при взаимной любви это совсем не обязательно. 
Ведь как часто бывает, что люди любят друг друга – и страдают, 
и мучают друг друга, и может быть, именно потому, что любят. 
Давайте посмотрим: много ли радости было Господу от Его люб­
ви – ведь даже самые ближайшие ученики не доставляли Ему осо­
бой радости. Мы видим: Он их укоряет, Он их обличает, Он их 
наставляет. А они ничего не понимают, они все делают не так, они 
все делают по-другому. Но эта радость проявится в жизни буду­
щей, любовь приносит свои плоды в вечности.

Вот это очень важно понять. Да, Господь мог – Он так любил, 
сила Его любви была так велика, что Он мог спасти даже в этом 
мире, здесь и сейчас. Он воскресил этого человека. Но главные 
плоды любви – той, спасающей любви – они в вечности, они по­
том. И ведь Господь, действительно, только после смерти Сво- 
ей, только после воскресения увидел этих просвещенных Духом 
учеников, способных творить чудеса, способных преображать 
мир.

То же самое и в нашей жизни. Да, нам может казаться, что наша 
любовь бесплодна, нам может казаться, что наша любовь – это 
одна боль и страдание, и больше ничего. Это не так. Настанет 
день, и каждый из нас будет призван Богом. И вот посмотрит 
Господь, и увидит, и скажет: «Что у него в жизни было? Вся его 
жизнь – сплошной грех: сколько он ошибался, сколько он споты­
кался, сколько он падал, сколько он наломал дров! Но с другой 
стороны, ведь его так любили, ведь его так любят – значит, в нем 
что-то есть. Да, он грешен. Но ведь он так любил – значит, в нем 



268	 Священник Владимир Лапшин

есть что-то подлинное. Прощу Я ему его грехи, омою его от не­
чистоты и введу в Царство Божие». Вот – сила любви.

Поэтому давайте будем любить. Давайте будем любить в этом 
мире, какой бы бесплодной нам ни казалась наша любовь. Давайте 
не будем бояться любить, потому что через эту любовь Господь 
приводит нас в вечность, через эту любовь Господь ведет нас ко  
спасению, через эту любовь Господь приводит нас в Царство Бо­
жие. Как говорит апостол Павел, любовь покрывает все, а апостол 
Петр говорит, что любовь покрывает множество грехов. 

Давайте задумаемся об этом. И да хранит вас Господь!

Любишь ли ты меня, Петр...

2004 г. Всенощная
Ин 21:14-25.

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
В связи с сегодняшним евангельским чтением я хочу обратить 

ваше внимание на 2–3 момента. 
Во-первых, как и в других иных случаях, когда Господь вос­

кресший является Своим ученикам, инициатива этой встречи ис­
ходит от Него. И разговор начинает Господь. Здесь центральное 
место – беседа Иисуса с Петром. Начинает всегда первым Бог. Это 
очень важный момент. Потому что иногда нам кажется, что в на­
ших отношениях с Богом мы можем чего-то добиться. Мы своими 
усилиями можем заставить Его общаться с нами. Нам кажется, что  
вот сейчас я что-то сделаю, и Господь обязательно будет со мной 
говорить. Нет, родные. Мы можем этого очень хотеть. Мы мо­
жем этого жаждать всем сердцем. Мы можем всею своею жизнью 
стремиться к этому. Но это всегда дар Божий. Это всегда исходит 
от Него. Добиться этого, заслужить это невозможно. 

И другой момент. Иисус спрашивает Петра трижды: любишь 
ли ты Меня? Очень часто мы недооцениваем значение этого во­
проса. Ведь мы в своей жизни так редко спрашиваем о любви. А 



	 Любишь ли ты меня, Петр...	 269

на самом деле спросить – любишь ли ты меня – это даже больше, 
чем признание в любви. Это не просто признаться в своей любви,  
это даже больше. Это отдать себя в руки другого человека. Отдать 
себя в руки того, кого спрашиваешь. Ведь мы в наших отноше­
ниях не спрашиваем о любви. Мы не спрашиваем: любишь ли ты  
меня?.. Почему? Либо мы настолько самоуверенны, что нам ка­
жется, что нас просто невозможно не любить. Нас все любят. Та­
кая гордыня. Самодовольство.

Либо наоборот. Мы так низко ставим себя, мы так плохо дума­
ем о себе, что нам кажется, что мы недостойны любви, и мы даже 
о ней не спрашиваем. Мы не верим в то, что нас можно любить.

Или мы не спрашиваем о любви, потому что мы не верим в 
того, кого мы могли бы спросить. Мы не верим в то, что он может 
любить. Но очень часто мы не спрашиваем о любви, потому что 
сами не любим и не нуждаемся в ответной любви. Нам просто да­
же не интересно – любят ли нас? Потому что мы живем вне люб­
ви. Мы не любим сами себя и не ждем любви от других. 

И вот Бог через Иисуса спрашивает Петра трижды о любви, 
тем самым показывая, что, во-первых, в Нем нет этой самодоволь­
ной гордыни, в Нем нет превозношения. Хотя, казалось бы, кто, 
более чем Он, достоин любви. Но Он спрашивает, потому что, на 
самом деле, о любви знать нельзя, в любовь можно только верить. 
Никто не может точно знать, что его любят. Об этом можно дога­
дываться, этого можно хотеть, в это можно верить, но знать этого 
нельзя. И даже Бог, даже Господь спрашивает об этом. 

Во-вторых, спрашивая об этом, Он доверяет. Он доверяет Пет­
ру, Он верит в Петра. Он верит в то, что, Петр может любить, в то, 
что Петр может любить Его. 

И, самое главное, – этим Он свидетельствует о Своей любви. 
Он и спрашивает, любят ли Его, только потому, что бесконечно, 
безумно любит Петра. Он знает, как Петр переживает. Ведь Петр 
трижды отрекся от Него. Совсем недавно, буквально несколько 
дней назад Петр трижды отрекся от Иисуса. Он страдает, он му­
чается, переживает, но Иисус так любит его, и Он хочет показать 
ему эту любовь. И Он спрашивает о любви Петра.



270	 Священник Владимир Лапшин

Задумаемся, как это глубоко, как это серьезно. И сегодня через 
это Евангельское чтение Господь и нас с вами, каждого из нас, 
спрашивает: любишь ли ты Меня, любишь ли ты Меня? Тем са­
мым, говоря нам о Своей любви. Он любит, Он любит каждого 
из нас и Ему очень хочется, чтобы и мы любили Его. И что мы 
сегодня можем Ему ответить? Можем ли мы Ему ответить вместе 
с Петром – Господи, Ты все знаешь, Ты знаешь, что я люблю Тебя. 
Или нет? 

Давайте задумаемся об этом, и да хранит вас Господь!

ОН С НАМИ, НО МЫ НЕ УЗНАЕМ ЕГО

19.02.2005. Всенощная
Лк 24:12-35

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
В связи с сегодняшним евангельским чтением я хочу обратить 

ваше внимание только на один момент, на который мы с вами, 
собственно, не раз обращали внимание, о котором мы много-мно­
го раз говорили, размышляли – и в связи с этим отрывком, и в 
связи с другими евангельскими рассказами о том, как воскрес­
ший Господь является Своим ученикам. Я хочу обратить ваше 
внимание на то, что ученики не узнают, не узнают воскресшего 
Христа. Он идет с ними рядом, Он разговаривает с ними, Он за­
дает им вопросы, Он что-то объясняет. Они спорят, может быть. 
Может быть, просто слушают. Но они не узнают Его. Но потом 
вдруг происходит нечто, и Они Его узнают. Они, придя в Эммаус, 
садятся за стол, Иисус берет хлеб, благословляет, преломляет, по­
дает им – и им все становится ясно, вдруг открываются их глаза. 
Так почему же они Его не узнают? Что это такое? Ответ, мне ка­
жется, содержится в этом же евангельском отрывке. Евангелист 
подчеркивает слова этих учеников, они сами говорят о распятом 
Христе: «Мы-то думали, Он Тот, Который должен прийти, чтобы 



	 Он с нами, но мы не узнаем Его	 271

избавить Израиля». У них свои представления о Мессии, у них 
свои представления, убеждения, а по сути, заблуждения, по пово­
ду того, каким должен быть Христос. И когда приходит истинный 
Христос, когда подлинный Христос идет рядом с ними, они Его не 
узнают. Потому что у них свой образ о Нем, они «знают», каким 
Он должен быть. 

Очень часто и в нашей жизни происходит то же самое. Мы 
знаем, каким должен быть Бог, мы знаем, каким должен быть 
Христос. Поэтому мы Его не узнаем, поэтому мы Его не видим. 
Он каждый день рядом с нами, Он идет с нами по жизни, Он при­
сутствует вместе с нами во время богослужения, Он присутствует 
рядом с нами, когда мы общаемся с другими людьми, когда мы 
работаем, когда мы учимся, когда отдыхаем. Он всегда с нами, Он 
Сам сказал это – «Я с вами во все дни до скончания века». Он с 
нами, но мы не видим этого, мы не понимаем этого. Потому что 
у нас свои представления о Нем. И если мы хотим действительно 
жить рядом с Христом, если мы хотим действительно видеть и 
слышать, ощущать Его присутствие в своей жизни, то мы должны 
научиться отрешаться вот от этих своих представлений, от этих 
убеждений, а по сути, заблуждений. 

Сегодня мы первый раз в этом году поем «Покаяния отверзи 
ми двери». Слово «покаяние»: покаяние – это изменение ума, это 
обращение, поворот. Это значит отвернуться от себя, отказаться 
от себя, как Господь в другом месте Евангелия говорит, отверг­
нуться от себя. Это значит отвергнуться и от своих представле­
ний, от своих убеждений тоже. Или, по крайней мере, хотя бы 
понимать, что они относительны, по крайней мере, понимать, 
что их нельзя абсолютизировать. Любые наши образы... Конечно, 
конечно, мы не можем жить без представлений, мы не можем 
жить без понятий, без каких-то убеждений, без каких-то образов, 
это очень важный пласт человеческой жизни, все в нашей жизни 
определяется какими-то понятиями и представлениями. Но мы 
должны понимать их относительность, мы должны понимать, что 
это всего лишь наши представления. Даже если они основаны на 



272	 Священник Владимир Лапшин

каких-то богословских книгах, даже если они основаны на каких-
то писаниях святых отцов, на каких-то догматических формули­
ровках, на постановлениях Вселенских соборов – в любом случае 
мы должны помнить, что даже постановления этих соборов, даже 
эти догматические формулировки и высказывания святых отцов 
тоже относительны. Только Бог абсолютен. Только Бог абсолю­
тен. Если бога можно разложить по полочкам, если его можно 
исследовать, «препарировать как лягушку» и разложить все по 
полочкам, все определить, объективировать – это не Бог. 

И мы должны быть готовы, если мы хотим встретить Бога в 
своей жизни, мы должны быть готовы к тому, что Он может прий­
ти самым удивительным образом и в самой обыденной, в самой 
обычной обстановке. И мы не раз с вами об этом говорили. Ведь 
смотрите, воскресший Христос является ученикам, когда они си­
дят дома, они напуганы, они в страхе. Он догоняет двух учени­
ков, идущих из Иерусалима в Эммаус не где-нибудь в храме, не в 
синагоге – нет, на дороге, они встречают Его на дороге! Господь 
является ученикам, когда они ловят рыбу, на берегу озера.

Господь может явиться, прийти в нашу жизнь где угодно, когда 
угодно. Да Он всегда с нами! Важно только отрешиться от стерео­
типов. Важно быть готовым увидеть Его в каждом человеке, кото­
рый идет рядом со мной, который стоит рядом со мной на службе, 
который встретился мне в магазине. Каждый человек, в каждом 
человеке может быть Бог, каждый человек, в конечном счете – об­
раз Божий, каждый человек – носитель Божественной славы, уже 
самим фактом своего бытия. И если мы хотим увидеть Бога, мы 
должны быть очень внимательны не столько к формулировкам и 
определениям, сколько к тем людям, которые рядом с нами, к тем 
людям, которых Господь посылает в нашу жизнь, потому что Он 
может прийти вместе с любым из них. 

Да хранит вас Господь!



	 	 273

БЫТЬ ВОПЛОЩЕННЫМ ЕВАНГЕЛИЕМ

26.01.2008. Всенощная
Мк 16:1-8

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Не раз мы с вами отмечали, что когда-то в древности, в первом-

втором поколении христиан Евангелие от Марка заканчивалось 
этим отрывком. Тот эпилог, который мы имеем в Евангелии от 
Марка сегодня, продолжение шестнадцатой главы – он написан 
когда-то позже, мы даже точно не знаем когда… ну, в начале – 
первой половине II века он уже был. Но все самые древние, самые 
ранние кодексы Евангелия от Марка заканчиваются сегодняшним 
отрывком. Мы не знаем, почему так произошло: так ли закончил 
Марк свое Евангелие (хотя, наверное, это было бы странно), либо 
текст утратился? Но для нас важно, что Церковь взяла на себя сме­
лость дописать Евангелие, продолжить его. 

И в этом есть глубокий смысл. Ведь, в принципе, и мы с ва­
ми об этом не раз говорили, каждое новое поколение христиан 
должно продолжать Евангелие. Евангелие не может кончиться, 
Евангелие не может завершиться. Ведь Евангелие – это Слово 
Божье, то Слово, о Котором евангелист Иоанн в начале своего 
Евангелия говорит, что Оно стало плотью, Оно воплотилось. Оно 
живет в Церкви, Оно живет в каждом из нас. Церковь – это и есть 
Евангелие, Церковь – это продолжение Евангелия. А каждый из 
нас, христианин каждого нового и нового поколения, и мы в том 
числе, мы – буквы этого Евангелия. 

И вот очень важно, какие это буквы, какие слова складываются 
из этих букв. Ведь очень важно, чтобы эти слова не искажали дух 
Евангелия, чтобы эти слова не противоречили тому Евангелию, 
которое написано апостолами, евангелистами. И каждый раз, ког­
да мы читаем тот текст, то Евангелие, мы должны заглядывать в 
себя, мы должны проверять: а какая я буква, я не искажаю вот то 
Евангелие? Вот дух того Евангелия – он присутствует в моей жиз­
ни? Я  действительно являюсь этим воплощенным Евангелием, 



274	 Священник Владимир Лапшин

проповедью Царства Божия, я действительно являюсь свидетелем 
Христа или нет? 

Давайте задумаемся об этом, потому что это очень-очень важ­
но, в этом, наверное, и есть суть христианской жизни: быть вопло­
щенным Словом Божьим, быть продолжением Евангелия здесь и 
сейчас.

Да хранит вас всех Господь!



БИБЛЕЙСКИЕ ПЕРЕВОДЫ: 
ИХ ПРИНЦИПЫ, ЗАДАЧИ, ОПЫТ





Андрей Десницкий

ОТРЫВКИ ИЗ НОВОГО ПЕРЕВОДА
ПЕРВОЙ И ВТОРОЙ КНИГ ЦАРСТВ

Предисловие переводчика

Перед вами – отрывки из перевода двух исторических книг 
Ветхого Завета, – Первой и Второй книг Царств (в еврейской тра­
диции – Первой и Второй книг Самуила), – на русский язык. Это 
авторский вариант перевода, еще до всякой редактуры, он ни­
когда не выходил и вряд ли в таком виде когда-нибудь выйдет в 
свет. Дело в том, что этот перевод был выполнен в рамках проек­
та перевода Библии на современный русский язык в Институте 
перевода Библии в поселке Заокском Тульской области. Новый 
Завет и отдельные ветхозаветные книги (Псалтирь, Пятикнижие, 
Даниил и двенадцать пророков) в этом проекте уже опублико­
ваны, стоит ожидать появления и полного Ветхого Завета через  
несколько лет – но это будет уже отредактированный текст, при­
чем в его редактировании я как переводчик участия не прини­
маю.

Этот институт был создан в 1993 году по инициативе доктора 
богословия М. П. Кулакова, который возглавлял его до самой сво­
ей смерти в 2010 году, а теперь институт носит его имя. Переводче­
скую работу возглавил его сын – М. М. Кулаков. Институт возник 
и существует на базе Заокской духовной академии христиан- 
адвентистов, однако охотно сотрудничает с христианами разных 
конфессий. Главная задача ИПБ – осуществить максимально точ­
ный (насколько это возможно), художественно убедительный пе­
ревод Библии, используя новейшие научные издания библейских 
текстов.

Можно задаться вопросом: зачем еще и этот перевод, если 
Российское Библейское общество уже выпустило в 2011 г. новый 



278	 Андрей Десницкий

перевод Библии, следующий примерно тем же принципам? Во-
первых, только буквальные переводы бывают похожи друг на 
друга до неразличения – как только мы отказываемся от буква­
лизма, переводов не просто может быть много, их должно по­
явиться много, хотя бы просто потому, что небуквальных про­
чтений тоже существует много, и ни одно из них не является 
окончательным. 

Число полных переводов Библии на английский – более двух­
сот. Перевод РБО на русский оказался шестым после Синодально­
го (1876 г.), т.н. «Современного» (1999 г.), «Священных Писаний» 
для мусульманской аудитории (2003 г.), перевода Международно­
го Библейского общества (2007 г.) и перевода свидетелей Иеговы 
(2007 г.). «Заокская Библия», видимо, окажется седьмой, и навер­
няка не последней. Но сравнивать ее будут прежде всего с Биб­
лией РБО.

У них одинаковая текстуальная база: еврейский Масоретский 
текст для Ветхого Завета и критический текст (т.н. 27-е издание 
Нестле-Аланда) для Нового Завета. Оба издания ориентированы  
на современный русский язык, оба стремятся к понятности. Но 
это, в общем-то, свойство любых современных переводов, и раз­
личий между этими двумя трудами тоже немало (это если от­
влечься от вопроса о том, насколько в Библии РБО Ветхий Завет 
совпадает по стилистике с Новым).

Зато принципы перевода в двух проектах совсем не одинаковы. 
Об этом можно говорить долго и подробно, я просто приведу два 
небольших, но хорошо известных отрывка из Первой и Второй 
книг Царств в переводе РБО (в качестве переводчика выступал 
Я.  Д.  Эйделькинд) в левой колонке и мой собственный опыт в 
правой: 



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 279

Дрогнул лук в руках героев, 
а упавшие без сил – воспряли. 
Сытые работают за кусок хлеба, 
а голодным не нужно батрачить. 
Бесплодная родила семерых, 
а многодетная вянет одна. 
Господь убивает и оживляет, 
бросает в Шеол и поднимает. 
Господь разоряет и обогащает, 
унижает и возвышает; 
бедняку дает встать из пыли, 
из кучи отбросов – нищему, 
с благородными их сажает, 
зовет на почетное место. 
Во власти Господа – опоры земли, 
на которых Он мир утвердил. 

(1 Царств 2:4-8)

И ломаются луки богатырей,
а бессильные облекаются в мощь;
кто был сыт – работает за хлеба 
кусок,
но отдыхает тот, кто страдал;
бесплодная родила семерых;
а многодетная – зачахла одна.
От Господа людям – и смерть, и 
жизнь;
Он низводит во гроб, Он выводит 
на свет!
От Господа – богатство и нищета,
и унижение, и почет.
Из праха и пепла Он вознесет 
бедняка,
среди князей усадит его,
в наследие даст им славный 
престол.
У Господа – основания земли,
Он вселенную на них утвердил!

Когда настанет твой срок и 
ты упокоишься с предками, то 
потомка твоего, родившегося от 
тебя, Я поставлю царем после 
тебя и упрочу царство его. Он 
построит дом для имени Моего, 
и Я укреплю его трон и царство 
навеки. Я буду ему Отцом, 
а он будет Мне сыном. Если 
он согрешит, буду учить его 
розгой, как принято у людей, и 
наказывать, как человек – своего 
ребенка. Но милости Моей он 
не лишится, в отличие от Саула, 
которого Я лишил власти ради 
тебя. Твоя династия и царство твое 
никогда не поколеблются, и трон 
твой вечно будет стоять передо 
Мной! 

(2 Царств 7:12-16)

Когда исполнятся дни твои и 
почиешь ты с праотцами твоими, 
Я поставлю на место твое твоего 
потомка, рожденного от тебя, 
и упрочу царство его. Это он 
построит Мне дом, а Я утвержу 
престол царства его вовеки. Я 
стану ему Отцом, а он будет Мне 
Сыном! Если он согрешит, то 
накажу его жезлом человеческим, 
ударами от сыновей Адамовых, 
но милости Моей не отниму у 
него, как отнял у Саула, которого я 
отверг перед тобой. Непоколебимы 
дом твой и царство твое вовеки 
предо Мной, прочен престол твой 
вовеки!



280	 Андрей Десницкий

Вполне допускаю, что кому-то больше понравится текст в ле­
вой колонке, кому-то – в правой, а для кого-то обе они будут оди­
наково хорошими или плохими. В конце концов, поговорка про 
вкус и цвет никогда не перестанет быть справедливой. Но есть и 
некоторые объективные отличия.

Прежде всего, я, как и другие переводчики Заокского проекта, 
стремился сохранить традиционную терминологию и фразеоло­
гию, сделать текст максимально совместимым с христианским 
прочтением Ветхого Завета, насколько это вообще возможно сде­
лать, честно следуя Масоретскому тексту. А вот в том, что ка­
сается переструктурирования текста, замены древнееврейских 
конструкций на современные русские, мы с коллегой Я.  Д.  Эй­
делькиндом действовали в равной степени смело, но приходили 
порой к разным решениям. Это только два параметра из многих, 
но и они, думаю, дают представление о том, какие задачи стоят 
перед создателями новых переводов, и как по-разному могут они 
их решать. Читателю это позволит глубже и полнее взглянуть на 
текст, ведь всякий перевод подобен фотографии объемного пред­
мета: она отражает оригинал лишь с какой-то одной точки зрения, 
при одном освещении. Чтобы получить более полное представле­
ние о предмете, стоит взглянуть на несколько разных фотогра­
фий, а в данном случае – почитать несколько переводов.

Книги Царств, пожалуй, самые интересные исторические кни­
ги Ветхого Завета. Они повествуют о вещах, которые остаются 
актуальными во все времена: о том, как соотносятся государст­
венная власть и вера в Бога, как жить в этом мире по Божьим за­
поведям, как обходиться с врагами и искушениями, как оставить 
после себя добрую память и спокойно «почить к праотцам» в свой 
час.

Перевод сопровождают краткие примечания о наиболее значи­
мых расхождениях в понимании тех или иных слов оригинала. 
Отмечены также те случаи, когда перевод отступает от Масорет­
ского текста и следует другим версиям. Многое иное можно было 
бы сказать об этих переводческих опытах, но пусть лучше они 
говорят сами за себя!



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 281

Первая книга Царств

1

1 Был в Раматаим-Цофим, что на Ефремовом нагорье, один че­
ловек по имени Элкана, сын Ерохама, внук Элиху, правнук Тоху, 
праправнук Цуфа из рода Эфратиa. 2 У него было две жены: имя 
одной – Ханна, а другой – Пенинна. У Пенинны были дети, а у 
Ханы детей не было. 3 Из года в год человек тот ходил в Силом для 
поклонения и жертвоприношения Господу Воинств, а священни­
ками Господними там были Хофни и Пинхас, два сына Эли.

4 В день жертвоприношения Элкана наделял долями жертвен­
ного мяса Пенинну со всеми ее сыновьями и дочерями, 5 а Ханне 
он давал двойную долю – он любил Ханну, хотя Господь и за­
ключил ее чрево. 6 Зато соперница обижала ее и бранила за то, 
что Господь заключил ее чрево. 7 Так и происходило год за годом, 
когда приходили они в дом Господень: одна ругала другую, а та 
плакала и отказывалась есть. 

8 Однажды Элкана, муж Ханны, спросилb ее: «Что же ты всё 
плачешь и ничего не ешь? Что за печаль у тебя на сердце? Разве 
я для тебя не лучше десяти сыновей?» 9 И вот когда закончилось 
их пиршество в Силоме, Ханна поднялась – а на престоле у входа 
в Дом Господень сидел священник Эли. 10 Горько было ее душе, 
она молилась Господу, тяжело рыдая. 11 И дала она обет такими 
словами: «Господь Воинств, если и вправду воззришь ты на горе 
Своей рабыни, если помянешь меня, не забудешь свою рабыню, 
если дашь своей рабыне родить мальчика, то на всю его жизнь 
передам его Господу, и не коснется бритва его головы». 

12 И пока она так долго молилась Господу, священник Эли сле­
дил за ее устами, 13 ведь Ханна говорила всё это про себя, лишь 
губы ее шевелились, но голоса не было слышно, и Эли принял 

a 1:1 Или: в Раматаиме один человек из рода цуфитов… ефремлянин.
b 1:8 Или: Элкана, муж Ханны спрашивал… (В таком случае новый 

абзац начинается со следующего стиха).



282	 Андрей Десницкий

ее за пьяную. 14 Эли сказал ей: «Хватит с тебя, пьяница! Ступай 
прочь, пока не протрезвеешь!» 15 Но Хана отвечала ему так: «Нет, 
мой господин, перед тобой женщина, удрученная горем, а вина 
или пива я не пила – я душу изливала пред Господом. 16 Не думай, 
что твоя рабыня – никчемная женщина, нет, я говорила так много 
лишь оттого, что велика моя беда, моя обида!» 17 На это Эли ска­
зал: «Ступай с миром, и да исполнит Бог Израиля твою просьбу, 
дарует, что ты просила у Него». 18 И сказала женщина: «Да бу­
дешь ты милостив к своей рабыне!» Она отправилась к себе, ела и 
пила, и настроение ее переменилось.

19 Встав рано поутру, они поклонились Господу и отправились 
обратно. Когда они пришли в Раму, Элкана познал жену свою 
Ханну, и вспомнил о ней Господь. 20 В должный срок после зача­
тия Ханна родила сына и назвала его Самуилом, ведь она выпро­
сила его у Господаa. 21 И когда ее муж Элкана отправился вместе 
со всем семейством принести ежегодную жертву Господу и ис­
полнить свой обет, 22 она не пошла с ними, сказав мужу так: «Ког­
да мальчик будет отнят от груди, то я отведу его туда, чтобы он 
предстал пред Господом и остался там навсегда». 23 Ее муж Элка­
на ответил ей: «Поступай, как считаешь правильным, оставайся 
тут, пока не отнимешь его от груди – лишь бы Господь исполнил 
слово Своеb». Так что женщина оставалась дома и кормила гру­
дью сына, пока он не был отнят от груди. 

24 Вскормив его, она отвела его в Дом Господень в Силом, за­
хватив трехлетнего тельцаc, эфу муки и мех с вином. Мальчик 
был еще маленьким. 25 Тельца закололи, мальчика подвели к Эли. 
26 Ханна сказала: «О господин мой, жива душа твоя – а я та самая 
женщина, которая стояла пред тобой на этом месте, молясь Госпо­
ду. 27 Этого мальчика и вымаливала я у Господа, и вот исполнил 

a 1:20 Букв.: я выпросила. Имя Самуил созвучно выражению «услы­
шал Бог».

b 1:23 В некоторых рукописях: слово, вышедшее из уст твоих; или: 
слово твое.

c 1:24 Так в некоторых рукописях и др. переводах, в других: трех 
тельцов; или: трехлетнего тельца и хлебы.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 283

Господь просьбу мою, даровал, что я просила у Него. 28 Вот и от­
даю я его Господу: на всю его жизнь предан он Господу». И по­
клонились они там Господу.

2

1 Ханна молилась так:
«Сердце мое о Господе поет,
Господь высоко вознес мою мощьa,
пред врагами издам я победный крик!
Радуюсь, что избавил Ты меня!
2 Кто свят, как Господь?
Подобного Тебе – нет!
Иной твердыни, как Бог наш, нет!
3 Не множьте гордых, гордых речей,
дерзкие слова да не слетают с уст:
ибо Господь – всеведущий Бог,
поступки людские – на ладони Егоb.
4 И ломаются луки богатырей,
а бессильные облекаются в мощь;
5 кто был сыт – работает за хлеба кусок,
но отдыхает тот, кто страдал;
бесплодная родила семерых;
а многодетная – зачахла одна.
6 От Господа людям – и смерть, и жизнь;
Он низводит во гроб, Он выводит на свет!
7 От Господа – богатство и нищета,
и унижение, и почет.
8 Из праха и пепла Он вознесет бедняка,
среди князей усадит его,
в наследие даст им славный престол.
a 2:1,10 Букв.: рог.
b 2:3 Букв.: взвешены у Него.



284	 Андрей Десницкий

У Господа – основания земли,
Он вселенную на них утвердил!
9 Шаги святых укрепит Господь,
а беззаконные – сгинут во мгле:
не собственной мощью силен человек!
10 Кто противится Господу, тех Он поразит,
голосом грома грянув с небес.
Он будет судить все концы земли!
Придаст Он силы царю Своему,
мощь Помазанника Своего вознесет!»
11 Элкана с Ханной пошли домой в Раму, а мальчик остался 

служить Господу при священнике Эли. 
12 Сыновья Эли были людьми никчемными и не знали ни Го­

спода, 13 ни священнического долга перед народом. Когда кто-то 
приносил жертву, то пока еще мясо готовилось, приходил священ­
нический слуга с трезубой вилкой в руке, 14 тыкал ею в котел, 
или в кастрюлю, или в сковороду, или в горшок, и что бы ни под­
цепила вилка, то священник оставлял себе. Так обходились они со 
всеми израильтянами, приходившими в Силом. 15 И даже еще до 
того, как сожгут на жертвеннике жир, подходил священнический 
слуга к тому, кто приносил жертву, и требовал: «Дай священнику 
мяса на жаркое, вареного он брать не станет, а только сырое». 16 И 
когда человек отвечал: «Пусть только сначала сожгут жир, а по­
том забирай, что только пожелаешь», – то он отвечал: «Нет, имен­
но сейчас, а если не дашь, то возьму силой!» 17 Огромен был грех 
этих юношей перед Господом: люди с презрением относились к 
Господней жертве! 

18 А Самуил служил Господу – отрок, одетый в льняной эфод. 
19 Верхнюю одежду ему шила мать, принося ее из года в год, когда 
они с мужем приходили для ежегодной жертвы Господу. 20 Эли 
благословлял Элкану и его жену так: «Да даст тебе Господь по­
томство от этой женщины вместо сына, которого вы передали 
Господу!a». И они возвращались к себе. 21 Господь посетил Ханну: 

a 2:20 Или: выпросили у Господа.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 285

она зачала и родила еще трех сыновей и двух дочерей, а мальчик 
Самуил рос у Господа. 

22 Эли был уже очень стар. Он слышал обо всём, что творили 
с израильтянами его сыновья, и что они ложились с женщинами, 
прислуживавшими у входа в Шатер Собрания. 23 Он спросил их: 
«Что же это вы творите? Вот какие слова я слышу о ваших дурных 
поступках от всего народа! 24 Нет, сыновья мои, недобрые вести 
доходят до меня, а ведь их передает народ Господень. 25 Если кто 
согрешит против человека, то Бог может за него заступиться, а 
если человек согрешит против Господа, кто тогда вступится за не­
го?» Но не послушали они слов отца своего, ибо Господь уже су­
дил предать их смерти. 26 А отрок Самуил постепенно вырастал, 
и был он хорош и для Господа, и для людей... 

* * *
8

1 Когда Самуил состарился, он поставил судьями в Израиле 
своих сыновей. 2 Имя старшего было Йоэль, а младшего – Авия, 
они были судьями в Беэр-Шеве. 3 Но они не шли по его стопам, а 
погнались за наживой, стали брать подношения, извращать право­
судие. 4 Все старейшины Израиля собрались и пришли к Самуилу 
в Раму. 5 Они сказали ему: «Ты уже состарился, а твои сыновья не 
идут по твоему пути, так поставь царя над нами, чтобы он нами 
правил, как водится у прочих народов». 

6 Не понравились Самуилу их слова: «Поставь над нами царя, 
чтобы он нами правил», и стал Самуил молиться Господу. 7 Гос­
подь ответил Самуилу: «Прислушайся ко всему, что говорит те­
бе народ, ведь это не тебя они отвергли, а Меня, чтобы Мне не 
царствовать над ними. 8 Как поступали они с тех самых пор, как 
Я вывел их из Египта, и до сего дня, как они оставляли Меня и 
служили чужим богам – так поступают и с тобой. 9 Так что при­
слушайся к их просьбе, только сразу объяви им, как именно ста­
нет править ими царь». 



286	 Андрей Десницкий

10 Самуил пересказал народу, просившему у него царя, все сло­
ва Господни. 11 Он сказал: «Вот как станет править вами царь: 
возьмет ваших сыновей, посадит на свои колесницы, назначит в 
свою конницу, и перед колесницами его они побегут; 12 назначит 
он себе начальников над тысячами воинов и над пятидесятками, 
будут ваши сыновья засевать ему поля и убирать его урожай, изго­
тавливать воинское оружие и колесничную упряжь. 13 А дочерей 
ваших он отправит готовить снадобья, варить пищу и печь хлеб. 
14 Заберет он у вас лучшие пастбища, виноградники и оливковые 
сады, чтобы отдать их своим приближенным; 15 от вашего зерна  
и винограда возьмет десятую часть, чтобы отдать своим воена­
чальникам и приближенным. 16 Ваших слуг и служанок, лучших 
ваших юношей, и даже ослов заберет у вас себе на службу. 17 Вы 
отдадите ему десятую часть своих стад, сами станете его слуга­
ми! 18 Тогда поднимете плач из-за царя, которого вы для себя из­
брали, но не ответит вам тогда Господь». 

19 Но народ не стал слушать Самуила и сказал: «Нет, пусть над 
нами будет царь! 20 Будем и мы, как все прочие народы: станет 
править нами царь, и на войне он первым пойдет за нас на бой!  
21 Самуил выслушал речи народа и пересказал их Господу. 22 Гос­
подь ответил: «Прислушайся к их словам, дай им царя». Тогда Са­
муил сказал израильтянам: «Ступайте каждый в свой город».

9

1 Жил один вениамитянин по имени Киш, сын Авиэля, внук 
Церора, правнук Бехората, праправнук Афиаха, достойный чело­
век из колена Вениаминова. 2 У него был сын по имени Саул, мо­
лодой и красивый, и не было среди сынов Израилевых никого кра­
сивее его – был он на голову выше всех прочих. 

3 Как-то у Киша, отца Саула, пропали ослицы. Киш велел сво­
ему сыну Саулу: «Возьми с собой кого-нибудь из слуг и ступай 
на поиски ослиц!» 4 Они со слугой прошли нагорье Ефремово, 
прошли землю Шалиша, но они не нашли их. Прошли и землю 



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 287

Шаалим, но ослиц не было и там, прошли и землю Вениамина, 
но так и не нашли их. 5 Когда они дошли до земли Цуф, то Саул 
сказал слуге, который был при нем: «Пора нам возвращаться, а не 
то отец начнет беспокоиться уже не об ослицах, а о нас самих». 
6 Но тот ответил: «Вот здесь, в этом городе, есть человек Божий, 
почитаемый человек. Что ни скажет он, всё сбывается. Давай зай­
дем к нему, может быть, он возвестит нам, куда нам отправиться 
в нашем путешествии». 7 А Саул сказал слуге: «Но с чем же мы 
пойдем к такому человеку? Хлеба в нашей суме не стало, и по­
дарка у нас с собой нет – что же нам поднести человеку Божьему? 
Разве есть у нас что?» 8 Тогда слуга снова сказал Саулу: «Смотри, 
у меня нашлась четвертинка сикля серебра. Я отдам ее человеку 
Божьему, чтобы она нам возвестил, куда нам идти». 

9 Прежде в Израиле, когда кто-либо шел вопросить Господа, 
говорили так: «Пойдем к провидцу!» – кого теперь называют про­
роком, тогда называли провидцем. 10 Саул ответил своему слуге: 
«Хорошо ты сказал, пойдем!» И они пошли в город, где был че­
ловек Божий. 11 Когда они поднимались к городу, навстречу им 
попались девушки, вышедшие по воду, и они спросили у девушек: 
«В городе ли провидец?» 12 Те отвечали: «Да, прямо перед вами. 
Он как раз сегодня пришел в город, но спешите, ведь сегодня у 
народа жертвоприношение в святилище на холме. 13 Как войдете 
в город, так сразу и найдете его, пока он не пошел пировать на тот 
холм, ведь народ не начнет пира до его прихода: он должен благо­
словить жертву, и только потом гости станут пировать. А теперь 
вы еще застанете его, идите!» 14 Они зашли в город, и как только 
они оказались внутри, им навстречу вышел Самуил, он как раз 
шел в святилище на холме.

15 Еще за день до прихода Саула Господь дал Самуилу откро­
вение, сказав: 16 «Завтра в это же время я пошлю тебе человека 
из земли Вениамина. Его ты помажешь в правители над народом 
Моим Израилем, он и избавит народ Мой от руки филистимлян. 
Обратил Я взор на Мой народ, вопль их достиг Меня». 17 И ког­
да Самуил увидел Саула, то Господь подсказал ему: «Вот тот са­
мый человек, о котором Я говорил тебе. Он и будет править Моим  



288	 Андрей Десницкий

народом». 18 Саул приблизился к Самуилу прямо в воротах и 
спросил: «Скажи мне, где дом провидца?» 19 Самуил ответил Сау­
лу так: «Я и есть провидец. Ступай сейчас передо мной на холм 
пировать вместе со мной, а утром я тебя отпущу и расскажу всё, 
что только пожелаешь. 20 А что до ослиц, которые у тебя пропали 
три дня назад, то даже не думай о них, они нашлись. Да и кому 
принадлежит всё лучшее в Израиле, как не тебе и не отеческому 
твоему роду?» 21 А Саул сказал в ответ: «Да ведь я из колена Ве­
ниаминова, наименьшего в Израиле, а семейство моего отца – по­
следнее в колене Вениамина. Что же это такое ты мне говоришь?» 

22 Самуил взял Саула и его слугу, ввел их в помещение, поса­
дил их во главе всех гостей (а там было около тридцати мужчин). 
23 А повару Самуил сказал: «Подай ему тот кусок, который я пере­
дал тебе и велел отложить особо». 24 Повар взял целый окорок и 
положил его перед Саулом, а Самуил сказал: «Вот что сберегли 
для тебя, поешь! Эту часть предназначили тебе, еще когда я стал 
созывать народ». В тот день Саул пировал с Самуилом. 25 Когда 
они вернулись в город, то Самуил беседовал с Саулом на крыше 
своего дома. 

26 Следующим утром на самой заре Самуил позвал Саула, но- 
чевавшего на крыше: «Вставай, я провожу тебя в путь!» Саул 
встал, и они оба с Самуилом вышли наружу. 27 Когда они подхо­
дили к городской окраине, Самуил сказал Саулу: «Прикажи слуге 
идти впереди нас (тот так и сделал), а сам задержись: сейчас я воз­
вещу тебе слово Божие». 

10

1 Самуил взял сосуд с елеем и возлил его на голову Саула, по­
целовал его и сказал: «Господь помазал тебя править Его наследи­
ем! 2 Сейчас ты отправишься от меня, и около могилы Рахили в 
Цельцахе, на границе надела Вениамина, ты встретишь двух лю­
дей, и они сообщат тебе, что ослицы, искать которых ты ходил, на­
шлись, а твой отец беспокоится уже не об ослицах, а о тебе самом: 



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 289

что же случилось с его сыном? 3 Оттуда ты отправишься дальше 
к Фаворскому дубу, и там тебе попадутся трое, идущих к Богу в 
Бейт-Эль: один взял с собой трех козлят, другой – три круглых ле­
пешки, а третий – мех с вином. 4 Они приветствуют тебя и дадут 
тебе две лепешки, ты возьмешь их. 5 После этого ты подойдешь 
к Божьему городу Гивеa, где филистимская стража, и как только 
ты приблизишься к нему, навстречу тебе из святилища на холме 
выйдет толпа пророков, а перед ними – музыканты с арфами, буб­
нами, свирелями и лирами, и будут они пророчествовать. 6 Тогда 
и на тебя сойдет Дух Господень, будешь пророчествовать с ними 
и станешь другим человеком. 7 И когда произойдет с тобой всё 
предсказанное, тогда делай, что сам решишь, а Бог будет с тобой. 
8 Но сначала ступай в Гилгал, еще прежде меня, а я потом приду 
туда принести жертвы всесожжения и мирные жертвы. Жди меня 
там семь дней, и я тогда скажу тебе, как тебе поступать».

* * *
15

1 Самуил сказал Саулу: «Это меня посылал Господь помазать 
тебя в цари над Его народом, над Израилем. И теперь прислушай­
ся к словам Господним! 2 Вот что говорит Господь Воинств: Я по­
караю Амалека за то, что сделал он Израилю – встал у него на 
пути, когда тот шел из Египта. 3 Ступай теперь и разгроми Ама­
лека, уничтожь, предав заклятию, всё, что у него есть. Не жалей 
никого, предай смерти мужчин и женщин, детей и младенцев, бы­
ков и овец, верблюдов и ослов!» 

4 Саул собрал войско и выстроил его в Телаиме – двести тысяч 
пеших израильтян и десять тысяч иудеев. 5 Саул отправился к го­
роду амалекитян и устроил в долине засаду. 6 Кинеям Саул объ­
явил: «Оставьте амалекитян, не оставайтесь среди них, чтобы мне 
не истребить вас вместе с ними. Ведь вы по-доброму поступили 
с сынами Израилевыми, когда шли они из Египта». Тогда кинеи 
оставили амалекитян. 

a 10:5 Или: Божьему холму.



290	 Андрей Десницкий

7 Саул нанес Амалеку поражение от Хавилы до прохода в Шур, 
что по направлению к Египту. 8 Царя Амалекского Агага он за­
хватил живьем, а весь народ, предав заклятию, перебил мечом.  
9 Но Саул и народ пощадили Агага, а также лучший скот из стад 
и отар, откормленных животныхa. Лучшее они не стали истреб­
лять, а истребили только худшее, незначительное. 

10 И было Самуилу слово Господне: 11 «Зря поставил Я царем 
Саула, он оставил меня и слов Моих не исполнил». Самуил в горе 
взывал к Господу всю ночь. 12 А рано утром Самуил вышел на­
встречу Саулу. Возвестили Самуилу, что Саул ходил на Кармель, 
чтобы поставить там себе памятник, и что на обратном пути он 
спустился в Гилгал. 

13 Когда Самуил пришел к Саулу, Саул сказал ему: «Благо­
словен ты у Господа! Я исполнил слово Господне». 14 Но Самуил 
ответил: «Что же тогда за блеяние овец я слышу, что за мычание 
коров раздается?» 15 Саул ответил: «Мы забрали их у амалеки­
тян; народ пощадил лучших животных в отарах и стадах, чтобы 
принести их в жертву Господу, Богу твоему, а прочих мы пере­
били, предав заклятию». 16 Самуил сказал Саулу: «Погоди, я воз­
вещу тебе, что мне сказал Господь этой ночью». И тот ответил 
ему: «Говори!»

17 И сказал Самуил: «Разве не был ты ничтожен в собственных 
глазах, когда стал во главе колен Израилевых, и Господь помазал 
тебя в цари над Израилем? 18 Господь отправил тебя в поход, по­
велел пойти и истребить, предав заклятию, грешных амалекитян, 
воевать с ними, пока не будут они истреблены. 19 Отчего же ты 
не послушался Господа, бросился грабить и сотворил зло в очах 
Господних?» 20 Саул ответил Самуилу: «Я послушался Господа и 
выступил в поход, куда отправлял меня Господь. Я привел Ага­
га, царя Амалекского, а амалекитян уничтожил, предав заклятью.  
21 Народ же взял из добычи овец и коров, лучшее из заклятого, что­
бы принести жертву Господу, Богу твоему, в Гилгале». 22 Самуил 

a 15:8 Или: животных, которые остались после жертвоприношения 
первенцев.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 291

сказал: «Разве Господу всесожжения и жертвоприношения прият­
нее послушания? Нет, лучше слушаться Господа, чем приносить 
жертву, лучше повиноваться, чем жечь бараний жир! 23 Непокор­
ство – такой же грех, как ворожба, ослушание – такая же вина, 
как идолослужение. Ты отверг слово Господне – и тебя отрешил 
Господь от царства».

24 Саул ответил Самуилу: «Да, я согрешил, я преступил по­
веление Господне и твои слова, ведь я устрашился народа, потому 
и послушался его. 25 Но теперь прости мой грех, вернемся вместе, 
и я поклонюсь Господу». 26 Самуил сказал Саулу: «Нет, я не оста­
нусь с тобой, ты отверг слово Господне, и тебя отрешил Господь 
от царства Израильского». 

27 И повернулся Самуил, чтобы идти прочь, но Саул ухватился 
за полу его одежды и оторвал ее. 28 На это Самуил сказал ему: 
«Так теперь вырвал у тебя Господь царство Израильское, чтобы 
отдать другому, кто будет лучше тебя. 29 Не обманет Дарующий 
победу Израилю, Он не передумает, ведь не человек Он, чтобы пе­
редумать». 30 Саул ответил: «Я согрешил, но почти меня, прошу, 
перед старейшинами народа и всем Израилем, вернемся вместе, 
и я поклонюсь Господу, Богу твоему». 31 Тогда Самуил вернулся 
вместе с Саулом, и Саул поклонился Господу.

32 Самуил сказал: «Приведите мне Агага, царя Амалекского!» 
Агаг подошел к нему, запинаясьa. Агаг сказал: «Ведь миновал 
ужасный смертный час?b» 33 Но Самуил ответил: «Твой меч от­
бирал у женщин сыновей – так пусть и твоя мать лишится сына!» 
И Самуил изрубил Агага перед Господом в Гилгале. 

34 Затем Самуил отправился в Раму, а Саул вернулся к себе 
домой, в Гиву Саулову. 35 Впредь Самуил не виделся с Саулом до 
дня своей смерти, но Самуил скорбел о Сауле, ибо зря поставил 
Господь Саула царем над Израилем.

a 15:32 Или: в оковах.
b 15:33 Или: «Как же горька смерть!»



292	 Андрей Десницкий

16

1 Господь спросил Самуила: «Доколе тебе скорбеть о Сауле? 
Я отрешил его от царства Израильского! Наполни рог елеем и 
ступай, куда пошлю тебя – к Ишаю в Вифлеем. Среди его сыно­
вей присмотрел Я себе царя». 2 Самуил спросил: «Как же я пой­
ду? Ведь Саул услышит об этом и убьет меня». Господь ответил: 
«Возьми с собой телку из стада и скажи, что пришел принести 
жертву Господу. 3 Пригласи Ишая на жертвоприношение, а Я дам 
тебе знать, что делать. Так ты помажешь Мне того, на кого тебе 
укажу». 

4 Самуил поступил, как велел ему Господь. Он пришел в Виф­
леем, и городские старейшины встретили его с трепетом, спра­
шивая, с миром ли он пришел. 5 Он ответил: «С миром я пришел, 
чтобы принести Господу жертву. Совершите обряд освящения, и 
вместе пойдем на жертвоприношение». Он совершил обряд освя­
щения над Ишаем и его сыновьями, пригласив их на жертвопри­
ношение. 6 Когда они подходили, он увидел старшего сына Ишая 
Элиава и подумал: «Вот он, Помазанник пред Господом!» 7 Но Гос- 
подь сказал Самуилу: «Не смотри на его красоту и высокий рост, 
не его Я избрал. Не так Я смотрю, как смотрит человек: люди гля­
дят на обликa, а Господь взирает на сердце». 8 Ишай позвал Ави­
надава, и провел его перед Самуилом, но Самуил сказал, что не 
этого избрал Господь. 9 Ишай провел Шамму, но Самуил сказал, 
что и не этого избрал Господь. 10 Семеро сыновей провел Ишай 
перед Самуилом, но Самуил сказал Ишаю, что нет среди них из­
бранника Господня. 

11 Самуил спросил у Ишая: «Все ли это отроки?» Тот ответил: 
«Есть еще младший, он пасет овец». Самуил сказал Ишаю: «Пош­
ли за ним, мы не сядем, пока он не придет». 12 Ишай послал за 
ним, и он оказался румянымb, с красивым лицом и прекрасным 
обликом. И Господь сказал: «Сверши помазание над ним – это 

a 16:7 Букв.: глаза.
b 16:12 Или: рыжим; или: белокурым.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 293

он!» 13 Самуил взял рог с елеем и помазал его посреди его братьев, 
и Дух Господень сошел на Давида и с того дня пребывал на нем. А 
Самуил возвратился в Раму.

14 А Саула Дух Господень оставил, и стал его мучить злой дух 
по воле Господа. 15 Слуги Саула стали ему говорить: «Теперь тебя 
мучает злой дух по воле Господа. 16 Пусть наш господин только 
прикажет своим слугам, которые пред тобою, разыскать челове­
ка, умеющего играть на лире. И когда на тебя найдет злой дух по 
воле Бога, то он заиграет, и тебе станет лучше». 17 Саул повелел 
своим слугам: «Найдите мне человека, способного к игре, и при­
ведите сюда». 18 Один из отроков ответил так: «Я видел у Ишая в 
Вифлееме сына, способного к игре. Он достойный муж и воин, он 
рассудителен и красив, и Господь пребывает с ним». 

19 Саул отправил гонцов к Ишаю с приказом: «Пришли ко мне 
сына своего Давида, который при стадах». 20 Ишай нагрузил на 
осла мешок зерна, мех с вином, добавил одного козленка и ото­
слал их с сыном своим Давидом к Саулу. 21 Давид, когда прибыл 
к Саулу, стал ему служить, и тот его очень полюбил. Он стал его 
оруженосцем. 22 Ишаю Саул передал через гонцов: «Пусть Давид 
служит мне, он снискал мое благоволение». 23 И когда дух по воле 
Бога находил на Саула, Давид брал лиру, и Саулу бывало облегче­
ние, делалось лучше, а злой дух оставлял его.

17

1 Филистимляне собрали войско для битвы и выступили к Со­
хо, что в Иудее. Их лагерь был между Сохо и Азекой в Эфес-Дам­
миме. 2 Саул и собравшиеся к нему израильтяне встали лагерем в 
долине Эла и готовились к битве с филистимлянами. 3 Филистим­
ляне стояли на холме с одной стороны, израильтяне – на холме с 
другой стороны, а между ними была долина. 

4 Выступил из филистимского лагеря единоборец по имени Го­
лиаф из Гата, ростом в шесть локтей и пядь. 5 На голове у него 
был медный шлем, он был одет в доспех из бронзы весом в пять 



294	 Андрей Десницкий

тысячей сиклей. 6 На ногах у него были бронзовые поножи, а за 
плечами – дротик с бронзовым наконечником. 7 Древко его копья 
было как вал ткацкого станка, а наконечник был железный, весом 
в шестьсот сиклей. Перед ним выступал щитоносец. 8 Он остано­
вился и стал вызывать израильский строй: «Отчего бы одному из 
вас не выйти на поединок? Я филистимлянин, а вы рабы Саула. 
Выберите у себя кого-нибудь, и пусть он выйдет сюда. 9 Если он 
одержит верх в бою со мной и сразит меня, мы станем вашими ра­
бами, а если я его одолею и сражу, то вы станете нашими рабами, 
будете служить нам». 10 Филистимлянин говорил: «Посрамлю я 
сегодня войско израильское, только дайте мне кого-нибудь для 
поединка!» 11 Саул и все израильтяне слушали слова того фили­
стимлянина в большом страхе и трепете. 

12 Давид был сыном эфратянина из Вифлеема в Иудее, которо­
го звали Ишай и у которого было восемь сыновей. Во дни Саула 
он был уже стар, было ему много летa. 13 Три старших сына Ишая 
отправились с Саулом на войну. Трех сыновей, ушедших на вой­
ну, звали: первенец Элиав, второй – Авинадав и третий – Шамма. 
14 Давид был самым младшим. Трое старших ушли с Саулом на 
войну, 15 а Давид вернулся от Саула, чтобы пасти отары своего 
отца в Вифлееме. 

16 Тот филистимлянин выходил по утрам и вечерам и бросал 
вызов сорок дней. 

17 Ишай тогда как раз сказал Давиду: «Отнеси-ка своим брать­
ям эфу жареного зерна и десять хлебов. Поспеши в лагерь к брать­
ям! 18 А эти десять сыров отнеси начальнику их тысячи. Узнай, 
всё ли благополучно у братьев и принеси весточку от них. 19 Саул 
и все израильтяне находятся теперь в долине Эла, чтобы сразить­
ся с филистимлянами»b.

20 Давид, как и велел ему Ишай, поднялся следующим утром, 
оставил овец на одного из сторожей, взял поклажу и отправился в 
путь. Он подошел к лагерю как раз когда из него с боевым кличем 

a 17:12 Так в др.-греч. переводе, в евр. тексте: стар среди мужей.
b 17:19 Возможно, этот стих – не часть прямой речи Ишая, а замеча­

ние автора: Тогда Саул и все израильтяне…



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 295

выходило войско. 21 Израильтяне и филистимляне выстроились 
для боя друг против друга. 22 Давид оставил свою поклажу с обоз­
ным сторожем и поспешил к войску. Найдя братьев, он привет­
ствовал их, 23 и пока они разговаривали, выступил из рядов фили­
стимских тот самый филистимский единоборец по имени Голиаф 
из Гата, и стал говорить, что и прежде, так что Давид услышал 
его. 24 И кто бы из израильтян ни встречался с филистимлянином 
взглядом, в большом страхе отступал перед ним. 25 Израильтяне 
говорили: «Видите, кто это вышел на единоборство? Он вышел на 
позор Израилю. Если бы кто его сразил, то царь богато наградил 
бы такого, выдал бы за него дочь и освободил бы его отеческий 
род от податей в Израиле». 

26 Давид спросил тех, кто был поблизости: «Как же поступят с 
тем, кто сразит этого филистимлянина и снимет позор с Израиля? 
Да и кто такой этот необрезанный, чтобы позорить воинство Бога 
Живого!» 27 Народ пересказал ему всё то же самое, разъяснив, как 
наградят победителя. 28 Старший его брат Элиав слышал, как Да­
вид разговаривал с народом, и разгневался на него Элиав. Он ска­
зал: «Зачем же ты явился сюда, и на кого бросил ты немногочис­
ленную отару в степи? Знаю я твою заносчивость и дурной твой 
замысел: ты явился посмотреть на битву». 29 А Давид ответил: 
«Но что же я сделал? Это был просто разговор!» 30 Отвернувшись 
от брата, он стал разговаривать с другим человеком, и спросил его 
о том же самом, и получил прежний ответ. 

31 Разговоры, которые вел Давид, не остались незамеченными, 
их пересказали Саулу, и тогда тот приказал привести его. 32 А Да- 
вид сказал Саулу: «Пусть никто не унывает из-за этого фили­
стимлянина. Твой раб пойдет и сразится с ним!» 33 Саул ответил 
Давиду: «Но ты же не можешь пойти и сразиться с этим фили­
стимлянином, ведь ты еще мальчик, а он воин с юности своей». 
34 Давид сказал Саулу: «Твой раб был пастухом при отаре своего 
отца. И бывало, что приходил лев или медведь и уносил овцу из 
отары. 35 Тогда я гнался за ним, разил его и спасал овцу из его 
пасти, а если он нападал на меня, то я хватал его за гриву и разил 
насмерть. 36 И со львом, и с медведем справлялся твой раб, и с 



296	 Андрей Десницкий

этим филистимлянином будет то же, что и с одним из них, ведь он 
поносил воинство Бога Живого». 37 И добавил Давид: «Господь, 
Избавлявший меня от лапы льва и от лапы медведя, избавит меня 
и от руки этого филистимлянина». Тогда Саул сказал Давиду: 
«Ступай, и да будет с тобою Господь!».

38 Саул одел Давида в свои одежды, возложил ему на голову 
бронзовый шлем и надел на него доспехи. 39 Поверх всего Давид 
опоясался мечом Саула, но в этом непривычном вооружении он не 
смог ходить. Давид сказал Саулу: «Я не могу во всём этом ходить, 
я не привык!» – и снял с себя вооружение. 40 Он взял с собой по­
сох, и выбрал пять гладких камней из пересохшего речного русла, 
положив их в свою пастушью сумку. С этой сумкой и с пращой он 
вышел против филистимлянина. 

41 Навстречу ему выступил филистимлянин, и пока он шел на 
Давида, перед ним был щитоносец. 42 Присмотревшись к Давиду, 
филистимлянин увидел молодого и румяногоa красавца, и отнесся 
к нему с презрением. 43 И спросил филистимлянин Давида: «Что 
я, собака, что ты вышел против меня с палками?» И проклял фи­
листимлянин Давида своими богами. 44 Потом филистимлянин 
сказал Давиду: «Подойди сюда – и я брошу твое тело птицам не­
бесным и зверям полевым!» 

45 Ответил филистимлянину Давид: «Ты идешь на меня с ме­
чом, копьем и дротиком, а я выхожу против тебя с именем Госпо­
да Воинств, Бога ополчений израильских, которые ты поносил. 
46 Сегодня предаст тебя Господь в мои руки: сражу тебя, отсеку 
голову твою – и в этот самый день я отдам трупы войска фили­
стимского птицам небесным и зверям полевым, и будет знать вся 
земля, что есть у Израиля Бог! 47 И узнают все, кто собрался здесь, 
что не мечом и не копьем спасает Господь, ибо битва эта – Господ­
ня, и Он предаст всех вас в наши руки». 

48 И вот филистимлянин подходил к Давиду, а Давид спешно 
побежал прямо на вражеский строй, навстречу филистимлянину. 
49 Он взял камень, метнул его из пращи и попал филистимлянину 

a 17:42 Или: рыжего; или: белокурого.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 297

в лоб так, что проломил череп, и филистимлянин упал лицом на­
земь. 50 Так Давид одолел филистимлянина, сразил его и убил, и 
не было в руках у Давида меча. 

51 Давид подбежал к филистимлянину, наступил на него и, вы­
тащив из ножен его собственный меч, добил его, отсек ему голову. 
А филистимляне, увидев, что пал их богатырь, обратились в бег­
ство. 52 Мужи израильские и иудейские стали тогда с боевым кли­
чем преследовать филистимлян до входа в Гатa и до ворот Экрона. 
53 Сыны Израилевы возвратились из погони за филистимлянами 
и разграбили их лагерь. 54 А Давид взял голову филистимлянина 
и принес ее в Иерусалим, но его оружие сохранил в своем шатре.

* * *
25

1 Умер Самуил, и все израильтяне, собравшись, оплакали и по­
гребли его в родной его Раме. Давид оттуда отправился в пусты­
ню Паран. 

2 Был в Маоне один человек, у которого на Кармеле были уго­
дья. Он был очень богат, у него было три тысячи овец и тысяча 
коз. В то время он был на Кармеле, где стригли его овец. 3 Имя 
этого человека было Навал, а имя его жены – Авигея. Она была 
женщиной благоразумной и красивой с виду, а сам он поступал 
упрямо и злобно. Он был из рода Халева. 

4 Когда Давид в пустыне услышал, что у Навала стрижка овец,  
5 Давид отправил к нему десять отроков. Так сказал Давид отро­
кам: «Ступайте на Кармель, отправляйтесь к Навалу. Приветст­
вуйте его от моего имени, 6 так скажите ему: “Долгой тебе жизни! 
Мир тебе, мир дому твоему, мир всем, кто с тобой! 7 Услышал я, 
что теперь стригут у тебя овец. Пастухи твои были с нами, мы их 
не обижали, не пропало у них ничего за всё то время, пока были 
они на Кармеле. 8 Расспроси своих слуг, они расскажут тебе. А 
теперь отнесись милостиво к отрокам, мы пришли в добрый час: 

a 17:51 Так в др.-греч. переводе, евр. текст: в долину.



298	 Андрей Десницкий

дай, что найдется у тебя под рукой, твоим слугам и сыну твоему 
Давиду”». 

9 Отроки Давида отправились и передали Навалу все эти слова 
от имени Давида, и умолкли. 10 Так отвечал Навал слугам Дави­
довым: «Да кто такой Давид, кто это сын Ишая? Много теперь 
развелось рабов, что сбежали от своих хозяев! 11 Что же мне, взять 
хлеб мой и воду мою, туши животных, которых я зарезал для сво­
их стригалей, и отдать их людям, о которых я даже не знаю, от­
куда они явились?» 12 Отроки Давида ушли восвояси, вернулись и 
пересказали ему все эти слова. 

13 Тогда Давид приказал своим людям: «Все опояшьтесь свои­
ми мечами». Они опоясались каждый своим мечом, опоясался ме­
чом и Давид. За Давидом пошло около четырехсот человек, а две­
сти остались при обозе. 14 Авигее, жене Навала, всё сообщил один 
из отроков, он рассказал: «Отправил Давид из пустыни гонцов, 
чтобы благословить нашего господина, а тот накричал на них.  
15 Эти люди были очень добры к нам, не обижали нас, и у нас не 
пропало ничего во всё то время, что мы оставались с ними, пока 
мы были на пастбищах. 16 Были они для нас словно стена, что днем, 
что ночью, всё то время, пока мы оставались с ними, пася овец.  
17 А теперь посмотри и рассуди, что нам делать, ибо грозит беда 
господину нашему и всему его дому, а он – человек злобный, с 
ним не поговоришь». 

18 Авигея поспешила взять двести хлебов, два меха с вином, 
пять разделанных овец, пять мер жареного зерна, сто лепёшек изю­
ма, двести лепёшек смокв, навьючив всё это на ослов. 19 Своим  
слугам она приказала: «Ступайте впереди меня, а я пойду за ва- 
ми». А мужу своему Навалу она ничего не сказала. 20 И когда  
она верхом на осле спустилась с горы, навстречу ей попался Да­
вид со своими людьми, так что они встретились. 21 А Давид го- 
ворил: «Да уж, зря я оберегал в пустыне имущество этого чело­
века, так, что ничего у него не пропало! Воздал он мне злом за 
добро. 22 Пусть так-то накажет Господь Давидаa и так-то добавит,  

a 25:22 Так в др.-греч. переводе; в евр. тексте: врагов Давида. В сир. 
переводе: слуг Давида.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 299

если до утра останется в доме этого человека хоть один мужчи­
наa!» 23 Когда Авигея увидела Давида, то поспешила сойти с осла, 
пала перед Давидом ниц и поклонилась ему. 24 Она припала к его 
ногам и сказала: «На мне, господин мой, на мне вина! Позволь 
рабе твоей поговорить с тобой, прислушайся к словам рабы тво­
ей! 25 Пусть не обращает господин мой внимания на этого злоб­
ного человека, на Навала. Он достоин своего имени: зовут его 
Навал, вот и безумие его при немb. А я, твоя раба, и не видала 
отроков господина моего, которых ты посылал. 26 А теперь, гос­
подин мой – жив Господь и жива душа твоя! – да сохранит тебя 
Господь от пролития крови, удержит руку твою от мщения, и да 
уподобятся Навалу враги твои, желающие зла господину моему.  
27 Вот дарыc, которые принесла раба твоя господину своему, что­
бы передать их отрокам, ходящим под началом господина моего. 
28 Прости, молю, проступок рабы твоей! А Господь да воздвигнет 
господину моему прочный дом, ибо ведет господин мой войны 
Господни, и не сыскать в тебе зла, во всей твоей жизни. 29 Станет 
кто преследовать тебя, искать смерти твоей – но завязана жизнь 
господина моего в связке живых у Господа, Бога твоего, а жизни 
твоих врагов метнет Он, как камень из пращи. 30 И когда сделает 
Господь с господином моим всё то доброе, что Он обещал ему, 
когда поставит тебя править Израилем, 31 то не будет господину 
моему ни печали, ни смущения сердечного, если сохранит себя 
от пролития невинной крови, от мести за себя самого. И когда со­
творит Господь благо господину моему, тогда вспомнишь ты рабу 
свою!» 

32 Ответил Давид Авигее: «Благословен Господь, Бог Израиля, 
пославший тебя сегодня мне навстречу! 33 Благословенно разуме­
ние твое, и благословенна ты, удержавшая меня сегодня от крово­
пролития, от мести за себя самого! 34 Жив Господь, Бог Израиля, 
Который не допустил мне сегодня причинить тебе зло – если бы 

a 25:22 Букв.: мочащийся к стене.
b 25:25 Игра слов: слово «безумие» (др.-евр. невала) выглядит как 

однокоренное к имени Навал.
c 25:27 Букв.: благословение.



300	 Андрей Десницкий

ты не поспешила сегодня мне навстречу, то до утренней зари не 
осталось бы ни одного мужчины в доме Навала». 35 И взял Давид у 
нее всё, что она ему привезла, а ей сказал: «Ступай с миром к себе 
домой. Смотри, я послушался слов твоих, поступил по-твоему». 

36 Авигея пришла к Навалу, а у того в доме был пир, подобный 
царскому пиру. Весело было Навалу, и был он совершенно пьян. 
Ничего не говорила она ему, ни малейшего слова, до утренней 
зари. 37 А утром, когда протрезвел Навал от вина, рассказала ему 
жена обо всём этом – и у Навала замерло сердце, он словно окаме­
нел. 38 Дней через десять поразил Господь Навала, и он умер. 

39 Когда услышал Давид, что Навал умер, он сказал: «Благо­
словен Господь! Он вступился за меня, наказал Навала за то, что 
он оскорбил меня, а рабу Своему не допустил сотворить зло – об­
ратил Господь на голову Навала его собственное зло!» И Давид 
послал к Авигее, переговорить о том, что он берет ее в жены.  
40 Отправились слуги Давида к Авигее на Кармель и заговорили 
с ней так: «Давид отправил нас, чтобы взять тебя ему в жены».  
41 Авигея поднялась, поклонилась лицом до земли и передала Да­
виду: «Раба твоя готова служить – мыть ноги слугам господина 
моего!» 42 И поспешила Авигея выступить в путь верхом на осле, 
она и пять ее служанок, бывших у нее под началом. Она отправи­
лась с гонцами Давида и стала ему женой.

* * *
31

1 Тем временем, филистимляне сразились с израильтянами, и  
бежали мужи израильские, и падали сраженными на горах Гиль­
боа. 2 Филистимляне погнались за Саулом с его сыновьями, и 
поразили филистимляне Йонатана, Авинадава и Малкишуа, сы­
новей Саула. 3 Сражение сгущалось вокруг Саула: его нашли 
стрелки, вооруженные луками, и был он изранен их стрелами. 

4 Тогда Саул приказал оруженосцу: «Обнажи меч свой и добей 
меня им, не то придут эти необрезанные и добьют меня с изде­
вательствами», – но оруженосец от страха никак не мог на это 



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 301

решиться. Тогда Саул сам взял меч и бросился на него. 5 И когда 
оруженосец увидел гибель Саула, то сам бросился на свой меч и 
умер с господином вместе. 6 Так в один день погибли Саул и три 
его сына, а заодно и оруженосец, и всё войско.

7 Мужи израильские на другой стороне долины и те, кто был за 
Иорданом, увидели бегство израильтян и смерть Саула с сыновья­
ми, бросили свои селения и бежали. Тогда филистимляне пришли 
и заняли их. 

8 На другой день филистимляне пришли обирать убитых и 
нашли тела Саула и его трех сыновей на горах Гильбоа. 9 Ему 
отсекли голову, сняли с него вооружение и послали возвестить о 
том в святилищах своих идолов и всему народу. 10 Вооружение 
его повесили в храме Астарты, а тело его – на городской стене 
Бейт-Шана. 

11 Когда жители Явеша Галаадского услышали, что филистим­
ляне сделали с Саулом, 12 то все их могучие воины отправились в 
путь и шли всю ночь, сняли тело Саула и тела его сыновей со сте­
ны Бейт-Шана, принесли их в Явеш и сожгли их там, 13 а кости по­
том похоронили в Явеше под тамариском и семь дней постились.

* * *
Вторая книга Царств

1

1 Когда погиб Саул, Давид как раз вернулся с победоносной 
войны с Амалеком, и два дня оставался Давид в Циклаге. 2 А на 
третий день пришел человек из того войска, что было с Саулом: 
разорваны его одежды, посыпана прахом его голова. Приблизив­
шись к Давиду, он поклонился ему до земли. 3 И Давид спросил 
его: «Откуда ты пришел?» Тот ответил: «я из израильского вой­
ска, мне удалось спастись!» 4 Давид спросил его: «Что же случи­
лось? Поведай мне!» И тот рассказал: «Народ бежал с поля боя, и 
многие пали убитыми. Также погибли Саул и сын его Йонатан». 
5 И Давид спросил у того вестника: «И откуда же ты знаешь, что 



302	 Андрей Десницкий

погибли Саул и сын его Йонатан?» 6 Вестник тот отвечал: «Слу­
чилось мне быть на горе Гильбоа, и там едва стоял, опираясь на 
копье, Саул, а на него неслись колесницы и конное войско. 7 Огля­
нулся он, увидел меня и подозвал. Я отозвался: “Вот я!” 8 Он спро­
сил у меня, кто я, и я ответил, что амалекитянин. 9 Тогда он велел 
мне: “Поднимись надо мной и убей меня: изнемогаю я, но жива 
еще моя душа”. 10 Тогда я поднялся над ним и убил его, и точно 
знаю, что пал он замертво. Взял я венец, что был у него на голове, 
и браслет, что был на руке, и принес сюда, тебе, мой господин». 
11 Давид схватил и разодрал свои одежды, а равно и все, кто был 
с ним, 12 плакали они, рыдали и постились до вечера от скорби о 
Сауле и сыне его Йонатане, и обо всем народе Господнем, об из­
раильтянах, павших от меча. 

13 А у того, кто принес ему эту весть, Давид спросил: «Какого 
ты племени?a» Тот ответил: «Я – сын амалекитянина, жившего 
среди вас». 14 Давид сказал ему: «Да как же ты посмел поднять 
руку, чтобы погубить помазанника Господнего?!» 15 И Давид при­
казал одному из своих отроков: «Давай, рази его!» Тот нанес удар 
и убил амалекитянина. 16 А Давид при том сказал ему: «Ты сам 
повинен в своей гибелиb, ты ведь собственными устами засвиде­
тельствовал, что убил помазанника Господнего». 

17 Вот какую прощальную песнь сложил Давид о Сауле и сыне 
его Йонатане, 18 и научил сынов Иуды этой песне о лучниках (она 
записана в Книге Праведного): 

19 «Повержена на высотах твоих, Израиль, краса твоя –
О, как могучие пали! 
20 Не сообщайте об этом в Гате, 
не говорите на улицах Ашкелона,
чтобы не радоваться филистимлянкам,
дочерям необрезанных не ликовать!
21 Горы Гильбоа! Ни росе, ни дождю на вас не быть, 
урожая вашим полям не знать – 
a 1:13 Букв.: откуда ты.
b 1:16 Букв.: кровь твоя на голове твоей.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 303

щит могучих, щит Саула повержен там,
словно помазания елеем он был лишен.
22 Покуда кровь из ран не потечет,
покуда сильные не падут –
лук Йонатана разить не уставал,
меч Саула без добычи не возвращался.
23 В любви и согласии жили Саул и Йонатан,
не разлучились они и в смерти своей;
быстрее орлов, сильнее львов они были.
24 Дочери Израильские! плачьте о Сауле, 
что в нарядный пурпур вас облекал,
золотые уборы вам дарил.
25 О, как могучие пали на войне! 
На тех высотах Йонатан сражен –
26 скорблю о тебе, мой брат Йонатан,
как ты был дорог для меня! 
Выше женской любви я ценил твою любовь.
27 О, как могучие пали, 
и оружия бранного не стало!»

* * *
5

1 Тогда все племена Израилевы пришли к Давиду в Хеврон и 
сказали: «Мы – кость твоя и плоть твоя! 2 Еще прежде, когда был 
Саул царем над Израилем, ты водил израильтян в походы, именно 
тебе поручил Господь пасти народ Свой, Израиль. Будь же прави­
телем в Израиле!» 3 Итак, все старейшины пришли к царю в Хев­
рон, и царь Давид заключил с ними в Хевроне договор перед Гос­
подом, а они помазали Давида в цари над Израилем. 4 Тридцать 
лет было Давиду, когда он воцарился, и царствовал он сорок лет. 
5 В Хевроне он царствовал семь лет и шесть месяцев над одной 
Иудеей, а в Иерусалиме – тридцать три года над всем Израилем 
и Иудеей. 



304	 Андрей Десницкий

6 Царь со своими людьми выступил тогда в поход на Иерусалим 
против евуситов, живших в той земле. Так говорили они царю: «не 
войти тебе сюда, даже слепые и хромые тебя прогонят». Да, они 
считали, что Давиду туда не войти. 7 Но Давид взял Сионскую 
крепость – это теперь и есть город Давидов! 8 В тот день Давид 
бросил клич: «Кто хочет сразить евуситов, пусть доберется через 
туннель до этих хромых и слепых, кому так ненавистен Давид!» 
Потому и говорится: «Ни слепому, ни хромому в храм не войти». 
9 Давид поселился в этой крепости, назвал ее городом Давидовым 
и отстроил вплоть до самого Миллоa. 10 Величие Давида всё воз­
растало, и Господь Воинств был с ним. 

* * *
7

1 Итак, царь жил в собственном доме, и Господь дал ему по­
кой ото всех окружавших его врагов. 2 Тогда царь сказал Натану 
пророку: «Видишь, я живу во дворце кедровом, а ковчег Божий 
остается среди полотнищ шатра». 3 И ответил пророк царю: «Так 
сверши же то, что легло тебе на сердце, ибо Господь с тобою!» 

4 Но той же ночью было Натану слово Господне: 5 «Ступай, пе­
редай слуге Моему Давиду, что говорит Господь! Тебе ли строить 
дом, в котором Я стану обитать? 6 Не обитал Я в домах с того дня, 
как вывел сынов Израилевых из Египта и до сего дня, но стран­
ствовал, оставаясь в скинии-шатре. 7 Сколько бы Я ни странство­
вал вместе со всеми сынами Израильскими, говорил ли Я одному 
из тех, кому вручал посох, чтобы пасти народ Мой, Израиль: “По­
чему вы не построите мне дворец из кедра?” 8 И теперь передай 
слуге Моему Давиду, что говорит Господь Воинств. Я взял тебя 
с пастбища, где ты ходил за овцами, чтобы ты стал правителем 
народа Моего, Израиля. 9 Я был с тобой во всех твоих странстви­
ях, Я прогонял от лица твоего всех твоих врагов, Я сделал имя 

a 5:9 Точный смысл этого названия неизвестен, возможно – насыпная 
терраса на склоне Сионского холма.



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 305

твое великим, как имена величайших людей, что жили на земле.  
10 Я обустрою место для народа Моего, Израиля, я насажу его и 
будет там жить, и никто его не побеспокоит. Не будут больше зло­
деи причинять ему горе, как бывало прежде, 11 еще с тех времен, 
как ставил Я судей над народом Моим, Израилем. Я дам тебе по­
кой от всех врагов твоих. Это Господь возвещает тебе, что создаст 
для тебя дом! 

12 Когда исполнятся дни твои и почиешь ты с праотцами тво­
ими, Я поставлю на место твое твоего потомка, рожденного от 
тебя, и упрочу царство его. 13 Это он построит Мне дом, а Я утвер­
жу престол царства его вовеки. 14 Я стану ему Отцом, а он будет 
Мне Сыном! Если он согрешит, то накажу его жезлом человече­
ским, ударами от сыновей Адамовых, 15 но милости Моей не от­
ниму у него, как отнял у Саула, которого я отверг перед тобой.  
16 Непоколебимы дом твой и царство твое вовеки предо Мнойa, 
прочен престол твой вовеки!» 17 Все слова эти и видения переска­
зал Натан Давиду.

18 Тогда царь Давид вышел из дома и предстал пред Господом 
с такими словами: «Кто есть я, Владыка Господи, и что есть мой 
род, что Ты даровал мне всё это! 19 И, словно бы это показалось 
Тебе недостаточным, Владыка Господи, Ты дал роду Своего слу­
ги обещания на будущее. Да будет это наставлением для людей!b  
20 Что же еще может сказать Тебе Давид? Ты знаешь слугу Своего, 
Владыка Господь! 21 Как изрек Ты, как на сердце Тебе легло, так 
и поступил Ты, возвеличивая слугу Своего и объявляя о том ему. 
22 Да, велик Ты, Владыка Господь, и нет равного Тебе, и нет бога, 
кроме Тебя, вот что слышали мы своими ушами. 23 И кто равен 
народу Твоему, Израилю, – единственному племени на земле, ко­
торое Бог явился приобрести себе как народ, чтобы прославить 
тем Свое имя? Ты свершил великие и страшные чудеса, изгоняяc 

a 7:16 Так в нек. евр. рукописях и древних переводах, в большинстве 
евр. рукописей: пред тобой.

b 7:19 Или: Неужели Ты так обращаешься с тем, кто всего лишь че­
ловек? 

c 7:23 Так в древних переводах, в евр. тексте: для Твоей земли.



306	 Андрей Десницкий

народы и их богов перед Твоим народом, который Ты стяжал Себе 
из Египта. 24 Ты твердо избрал Свой народ, Израиля, навеки, а 
Сам Ты, Господи, стал для него Богом. 

25 А теперь, Господи Боже, слово, которое изрек Ты о слуге 
своем и о его роде – утверди его навеки, поступи, как Ты сказал!  
26 И возвеличится имя Твое вовеки, будут говорить: “Господь  
Воинств – Бог над Израилем!” И род слуги Твоего Давида да сто­
ит пред Тобою твердо. 27 Ведь Ты, Господи Воинств, Боже Изра­
иля, обещал слуге Своему создать ему дом, и расположил слу- 
га Твой сердце свое, чтобы обратиться к Тебе с такой мольбой.  
28 Да, Владыка Господи, Ты – Бог, истинны речения Твои, обеща­
ния Твои во благо слуге Твоему. 29 Соизволь теперь благословить 
дом слуги Твоего, да будет он вовеки пред Тобой. Ты повелишь –  
и будет благословен дом слуги Твоего вовеки!»

* * *
11

1 Следующей весной, когда цари выступают в походы, Давид 
отправил Йоава, а с ним его слуг и всех израильтян, и те разбили 
аммонитян. Войско Давида осаждало их столицу Раббу, а сам Да­
вид оставался в Иерусалиме.

2 Однажды под вечер Давид, поднявшись с постели, прогули­
вался по крыше царского дворца. И с крыши он увидел, как со­
вершала омовение одна женщина, и была она очень красива. 3 Да­
вид послал разузнать об этой женщине, и ему доложили, что это 
Бат-Шева, дочь Элиама, жена Урии-хетта. 4 Давид отправил за ней 
гонцов, и ее привели к нему. Он переспал с ней, и она, очистив­
шись от скверны, вернулась к себе домой. 5 И когда та женщина 
поняла, что беременна, то послала известить об этом Давида та­
кими словами: «я беременна». 

6 Давид тогда отправил весть Йоаву, чтобы тот прислал к нему 
Урию-хетта. Йоав отослал Урию к Давиду. 7 Урия явился к не- 
му, и Давид стал расспрашивать о том, все ли в порядке у Йоава, 
и у всего народа, и как идет война. 8 Потом Давид сказал Урии: 



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 307

«Ступай домой и отдохниa!» Урия покинул царский дворец, а 
вслед ему вынесли и подарок от царя. 9 Но Урия ночевал у дворцо­
вых ворот вместе со слугами своего господина, а домой не пошел. 
10 Давиду донесли, что Урия так и не был дома, и Давид спро­
сил Урию: «Разве не вернулся ты из дальнего пути? Отчего же не 
идешь домой?» 11 Но Урия ответил Давиду: «И Ковчег, и Израиль, 
и Иуда остаются в шалашах. Мой господин Йоав и слуги моего 
господина раскинули шатры в поле, а я пойду к себе домой есть, 
пить и ночевать с женой? Клянусь тобой, клянусь твоей жизнью –  
я так не поступлю!» 12 Давид ответил Урии: «Останься еще на 
один день, а завтра я отпущу тебя». 13 Давид пригласил его к себе 
за стол, и напоил допьяна – но вечером Урия отправился спать на 
прежнее место вместе с рабами своего господина, а домой не по­
шел.

14 Утром Давид написал письмо Йоаву, чтобы отправить с ним 
Урию. 15 В том письме было сказано: «Поставьте Урию впереди  
всех в тяжелом бою, а сами отступитесь от него – пусть его 
убьют!» 16 Во время осады города Йоав так и сделал: отправил 
Урию туда, где, как он знал, были сильные бойцы. 17 Горожане 
вышли на битву с Йоавом, и пали некоторые из народа и из слуг 
Давидовых. Так бы убит и Урия-хетт. 

18 Йоав отправил Давиду донесение о ходе войны. 19 Гонцу он 
приказал так: «Когда расскажешь царю обо всех военных собы­
тиях, 20 то может возгореться царский гнев, и спросит он тебя: 
“Зачем же вы подходили для сражения так близко к городу? Разве 
не знали, что будут бросать в вас камни со стены? 21 Кто сразил 
Авимелеха, сына Йеруббаалаb? Ведь женщина бросила в него об­
ломок жернова со стены в Тевеце, и так он погиб!” Тогда ты скажи: 
“Слуга твой Урия-хетт тоже погиб”». 22 Гонец отправился в путь 
и, придя, пересказал Давиду всё, с чем посылал его Йоав. 23 Вест­
ник сказал Давиду: «Крепко бились с нами те люди, выйдя в поле, 

a 11:8 Букв.: омой ноги твои.
b 11:21 В тексте он буквально назван Йеруббошетом (слово «баал», 

служившее также именем языческого божества, заменено словом «бо­
шет» со значением «стыд»).



308	 Андрей Десницкий

но мы гнали их до самых ворот. 24 Но стрелки стали обстреливать 
нас со стены, и погибли некоторые из царских слуг. Погиб и слуга 
твой Урия-хетт». 25 Вот что Давид велел гонцу передать Йоаву, 
чтоб ободрить его: «Пусть тебя это не заботит, ведь меч на войне 
разит то одного, то другого. Усиль свой натиск на город!» 

26 Когда жена Урии услышала, что умер муж ее Урия, то опла­
кала своего супруга. 27 Время плача закончилось, Давид послал за 
ней и взял ее себе во дворец как жену, а она родила ему сына. Но 
то, что сотворил Давид, было злом в очах Господних.

12

1 Господь отправил к Давиду пророка Натана, и тот, придя к 
нему, рассказал вот что: «Двое человек жили в одном городе, один 
богач, а другой бедняк. 2 У богача было множество всякого скота, 
3 а у бедняка – только одна маленькая овечка, которую он при­
обрел и вырастил. Она росла вместе с его детьми, ела из его рук, 
пила из его чаши, спала на его груди и была ему как дочь. 4 И вот 
пришел к богачу прохожий, но тот пожалел собственный скот на 
угощение захожему гостю, а взял овечку бедняка и приготовил её 
для того, кто к нему пришел». 5 Давид сильно разгневался на того 
человека и сказал Натану: «Господом клянусь, смерти достоин 
тот, кто так поступил! 6

А за овечку должен заплатить вчетверо, раз он поступил так 
безжалостно!»

7 И Натан сказал Давиду: «Да ведь это ты сам! Вот что говорит 
Господь, Бог Израилев: “Я помазал тебя в цари над Израилем, Я 
спас тебя от руки Саула. 8 Я отдал тебе дом господина твоего, и 
жен господина твоего положил тебе на грудь, и доверил весь дом 
Израилев и Иудин – мало ли это для тебя? Если так, то и больше 
того бы Я дал! 9 Зачем же пренебрег ты словом Господним, творя 
такое зло в Его очах? Урию-хетта ты сразил мечом, а жену его 
взял себе в жены – ты же убил его руками аммонитян! 10 Вовеки 
не отступит теперь меч от дома твоего за то, что ты пренебрег 



	 Отрывки из нового перевода Первой и Второй книг Царств	 309

Мной и взял себе жену Урии-хетта, чтобы она стала твоей женой. 
11 Так говорит Господь: по воле Моей придет на тебя беда из твое­
го собственного дома. У тебя на глазах возьму жен твоих и отдам 
другому, чтобы лег он с твоими женами при свете этого солнца.  
12 Что сотворил ты втайне, то я сделаю на виду у всего Израиля, 
при солнечном свете”».

13 Давид ответил Натану: «Согрешил я пред Господом!» А На­
тан ему сказал: «Да, но Господь снял с тебя этот грех, ты не ум­
решь. 14 Но раз ты такими поступками подал повод врагам Гос­
подним Его хулить, твоего новорожденного сына ждет смерть».  
15 Натан отправился к себе домой, и Господь поразил ребенка, ко­
торого родила Давиду жена Урии, так что он заболел. 

16 Давид обратился к Господу с мольбой о мальчике, и строго 
постился, и, войдя к себе, провел ночь, лежа на земле. 17 К нему 
вошли старшие в его роду, чтобы его поднять, но он не захотел, и 
не стал вкушать пищи. 18 На седьмой день дитя умерло, но слуги 
Давида боялись сообщить ему, что ребенок мертв. Они говорили: 
«Еще пока было живо дитя, мы говорили с ним, но он нас не слу­
шал, а если скажем теперь, что умер ребенок, не миновать беды!» 
19 Увидел Давид, что слуги его перешептываются, и понял, что 
ребенок мертв. Давид спросил у слуг: «ребенок умер?» Они от­
ветили: «умер». 

20 Тогда Давид поднялся с земли, омылся, намазался благово­
ниями, переоделся и пошел в дом Господень, чтобы поклониться 
Ему. Вернувшись к себе, он потребовал пищи, и когда ему подали, 
он поел. 21 Слуги спросили его: «Как же это так поступаешь? Пока 
жив был ребенок, ты постился и рыдал, а теперь, когда он умер, 
ты поднялся и принялся за еду». 22 Он ответил: «пока ребенок был 
жив, я постился и плакал, ведь я рассуждал так: как знать, может 
быть, помилует меня Господь, и дитя будет жить? 23 А теперь он 
мертв, что мне поститься? Разве смогу его вернуть? Это я отправ­
люсь к нему, а он не вернется ко мне». 

24 Давид утешил Бат-Шеву, свою жену, и вошел к ней, и лежал 
с ней. Она родила сына, ему дали имя Соломон, и был он угоден 
Господу. 25 Он отправил пророка Натана наречь младенцу имя 
Возлюбленный – так пожелал Господь. 



«Библия была для отца Александра Меня 
не музейным экспонатом, 

к которому нельзя прикасаться…»

Беседа с Валентиной Кузнецовой

Валентина Николаевна Кузнецова родилась в Белоруссии. В 
1978 г. закончила филологический факультет МГУ, отделение 
классической филологии; 1992-93 гг. училась в магистратуре уни-
верситета г. Абердин (Шотландия), защитила диссертацию со 
степенью магистра богословия; преподает в Общедоступном 
Православном Университете, основанном протоиереем Александ- 
ром Менем, новозаветные предметы (введение в Новый Завет; 
экзегетику Нового Завета); член правления Российского Библей-
ского Общества.

В. Н. Кузнецова перевела на русский язык греческо-английский 
словарь Нового Завета; автор перевода на современный русский 
язык с древнегреческого всех книг Нового Завета и комментариев 
к четырем Евангелиям, Деяниям Апостолов, к Письмам апостола 
Павла: христианам Галатии, христианам Коринфа, христианам 
Рима; автор перевода и комментария книги Мудрость Иисуса 
Сираха (Ветхий Завет); автор книги об ап. Павле «Апостол сво-
боды». 

Наталия Большакова: Говоря об отце Александре, как библе­
исте, я бы даже сказала, – служителе Слова Божия – ведь мы зна­
ем, что вся его жизнь была пронизана непреходящим творческим 
интересом к Библии, о чем свидетельствует все его наследие, а кто  
был знаком с о. Александром лично, тот не мог не заметить про­
питанности, так сказать, Св. Писанием его самого и всей его жиз­
ни, но при этом мы не говорим о его участии в работе по переводу 
текстов Священного Писания, так как мало кто знает об этом. 

Хотелось бы, Валя, с вашей помощью этот пробел восполнить, 
так как вы, насколько я знаю, под руководством отца Александра 
в Новой Деревне занимались переводами новозаветных книг с 



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 311

древнегреческого на современный русский язык, и все ваши кни­
ги переводов и комментариев вышли с посвящениями «Светлой 
памяти отца Александра Меня посвящается…» 

Валентина Кузнецова: Да… Вы хорошо сказали, действитель­
но – пропитанность Св. Писанием… Отец Александр не мыслил 
жизни без Библии. Ведь Библия для нас – основа. Если раньше, в 
первые века доминировала устная традиция, люди обретали веру, 
слушая проповедь, то в наше время источник веры для очень мно­
гих людей – это Библия. 

Конечно, вы правы, отец Александр всю жизнь занимался 
Св. Писанием. Но он не занимался сугубо научными исследова­
ниями, так как вынужден был быть популяризатором (по его соб­
ственным словам). Он говорил, что мог бы написать серьезные 
научные труды, которые прочитало бы 10-20 человек, способных 
оценить, но в нашей стране, где царит глубочайшее религиозное 
невежество, и люди вообще не читают Библию, а если и читают, 
то не понимают, необходимо установить диалог с читателями, об­
ращаясь к ним на доступном языке, нужен, – как он говорил, – 
«черный хлеб»…

Н. Б.: «…после меня, возможно, придут люди, которые будут 
печь пирожные, а сейчас нужен черный хлеб, и я работаю в этой 
пекарне».

В. К.: Да, потому что он очень страдал оттого, что люди не 
понимают Библию – даже те, кто хочет ее читать, что Библии нет  
на современном русском языке (а в церкви читается и вовсе по-
славянски), потому что синодальный вариант перевода – это очень 
устаревший текст. Это не язык Пушкина и Тургенева, Достоевско­
го и Толстого, хотя они жили и писали в это время, когда появил­
ся синодальный перевод. Это язык, сознательно архаизированный 
относительно литературного языка второй половины XIX века. 

Н. Б.: То есть, язык синодального перевода был устаревшим 
уже к 1876 году – времени выхода в свет первой Библии на рус­
ском языке. 

В. К.: Конечно. Поэтому о. Александр мечтал о появлении ново­
го библейского перевода. Хотел сделать Библию более доступной  



312	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

книгой, и для этого тоже он писал свои труды. Вы знаете, что он 
был очень трезвым человеком и все равно готов был хвататься за 
любую возможность… Я помню, что когда о. Александр собрал 
нас, небольшую группу прихожан и предложил нам переводить 
Новый Завет – это было в 1982 году – в это время в Духовной 
академии в Троице-Сергиевой Лавре, тогда еще в городе Загорске, 
поменялся ректор. Не помню, как его звали, но вроде бы он был 
либеральнее предыдущего, и у о. Александра появилась надежда, 
что когда мы переведем, сначала конечно, Новый Завет, то в ака­
демии его издадут.

Отцу Александру заказали тогда в академии ветхозаветную 
исагогику. Был такой момент легкого потепления. Естественно, 
все это закончилось ничем. Только рясу там сшили о. Александру. 
Не очень, правда, удачно. Где-то там тянуло… Вот такой был ре­
зультат. 

Н. Б.: И его великолепная «Исагогика»1 вышла в свет лишь 
спустя 13 лет после его смерти! 

В. К.: Вы знаете, о.  Александр был всегда увлечен Ветхим 
Заветом, считал себя специалистом именно по Ветхому Завету. 
Когда он писал свою книгу о библейских пророках «Вестники 
Царства Божия»2 – в течение нескольких лет, – он хорошо изучил 
древнееврейский язык, и все переводы ветхозаветных текстов в 
«Вестниках» о. Александр сделал сам. Он очень любил пророков, 
много читал научной литературы, хотя, мы должны помнить, что 
он жил в то время, когда книги попадали к нам от случая к случаю 
и в небольшом объеме. Привозили с Запада книги, порой, очень 
ценные, порой, – случайные, поэтому трудно было быть постоян­
но в курсе развития библеистики, потому что она меняется и на 
уровне понимания идей, и на уровне подходов к изучению текста 
и т.д.

Но заметим, что даже в тех условиях, когда Библию в сино­
дальном переводе было трудно купить, он всячески призывал 

1 Мень А., прот. Исагогика. Курс по изучению Св. Писания. Ветхий 
Завет. М., 2003. (Прим. ред.)

2 Мень А., прот. В поисках Пути, Истины и Жизни. Т. V. М., 2002.



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 313

людей к чтению Библии и всегда советовал своим прихожанам 
читать, если есть возможность, в разных переводах, и желательно 
даже на разных языках, чтобы не наступало привыкание, чтобы 
библейский, евангельский текст звучал всегда свежо и ново, даже 
если с непривычки это режет слух. Главное, чтобы чтение Св. Пи­
сания не превращалось в некое аскетическое упражнение, не за­
трагивающее ум. Часто о. Александр был огорчен тем, что лю­
ди не пытаются вникнуть в текст, а просто увлечены звучанием. 
Ведь в Евангелии главное не форма, не звучание, а Весть, которую 
Господь обращает к каждому человеку лично. Конечно, он очень 
хотел увидеть когда-нибудь русскую Библию. На понятном языке. 

Поэтому, наверно, когда он собрал нас, – небольшую группу, 
знавших древнегреческий – и пригласил к себе домой в Семхоз, то 
сказал нам: «Давайте, все-таки, не допустим, чтобы люди умерли 
дураками!» Я не знаю, захотите ли вы это публиковать, но он го­
ворил так: «Давайте не допустим, чтобы люди умерли дураками, 
давайте попытаемся сделать все, что можно!» 

Кампания у нас была невероятно интересная, но только один 
из нас неплохо знал библеистику, трое знали греческий, один че­
ловек, как оказалось, не знал и греческого, но он был такой спо­
собный и такой старательный, что сейчас он блистательно знает 
не только греческий, но и иврит, и занимается иудаикой, – и мы 
начали изучать, переводить, обсуждать. Вся наша библеистика 
началась с тех книг по Новому Завету, которые были только у 
о. Александра и с обсуждений. Отец Александр никогда не изобра­
жал себя всеведущим, часто он говорил: «Этого я не понимаю, –  
или, – я не знаю, что это такое». Особенно это касалось писем 
апостола Павла.

Н. Б.: Итак, вы начали с Нового Завета…
В. К.: Да, о. Александр предложил переводить Новый Завет. 

Конечно, в идеале, он хотел перевести всю Библию, но Ветхий 
Завет – это огромный объем, и у нас просто не было достаточного 
количества людей, обладающих знаниями. У нас тогда был только 
Серёжа Рузер, блистательно понимавший текст, знавший иврит 
(мы с ним потом учили иврит). 



314	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

Мы решили начать, естественно, с Евангелия от Марка, как с 
самого короткого и, как нам казалось, самого простого. (Теперь я 
так не думаю.) И это должны были быть своеобразные семинар­
ские занятия, на которых мы будем одновременно и учиться пере­
водить, и учиться библеистике. Мы переводили маленькие кусоч­
ки, затем их обсуждали; делали своеобразные такие маленькие 
доклады. 

Мы долго пытались найти стиль перевода, потому что в гре­
ческом языке причастия очень часто употребляются. Очень часто 
употребляется страдательный залог глагола – это даже особен­
ность разговорной речи. В русском языке это признак ученой ре- 
чи, книжной речи или, даже, канцелярит. Поэтому надо было 
не следовать буквально. Мы вырабатывали принципы перево­
да. Отец Александр очень интересовался нашей работой. Он сам 
постоянно не присутствовал, но он обычно меня расспрашивал 
о том, как и что происходит, где мы, на каком мы этапе, как мы 
переводим, как мы понимаем… Он был чрезвычайно деликатен – 
никогда не командовал, никогда не был таким проверяльщиком –  
типа «перевели кусочек – сейчас я посмотрю». Я бы сказала, что 
он был очень скромным человеком. Я не люблю слово «смирен­
ный», потому что оно рождает всякие другие оттенки. Но вот, на­
пример, он считал, что он не специалист по переводу, поэтому не 
может высказывать свое мнение. Он вообще не высказывал своих 
жестких критических замечаний никогда.

Позднее появилось несколько человек – профессиональных ре­
дакторов, – они, собираясь в Новой Деревне на даче, которую сни­
мал Павел Мень, прочитывали тексты.

Н. Б.: Так что удалось вашей группе сделать при жизни отца 
Александра?

В. К.: Группе, к сожалению, удалось сделать не очень много, 
потому что мы не умеем работать группой. Поэтому очень скоро 
один человек отпал по семейным причинам – родился ребенок и 
так далее, а через какое-то время пошли, что называется, – идео­
логические разногласия. Разные непонимания и группа развали­
лась. И я думала, что на этом все закончилось. И сказала это отцу 



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 315

Александру. Он вздохнул, но принял это как данность: «Что де­
лать!».

Мы на эту тему немножко поговорили с ним печально, а потом 
прошло несколько месяцев, и я решила, что есть же вот эти отрыв­
ки – почти все Евангелие от Марка, и надо попытаться их как-то 
собрать, привести в какой-то божеский вид. И я подошла к отцу 
Александру и сказала: «Отец Александр, как вы думаете, – мне 
пришла в голову такая мысль – может быть, как-то попытаться…» 
Он, конечно, обрадовался. Потому что сам он этого не сказал бы, 
потому что это было бы, ну, вроде, как повелением: повелел, зна­
чит надо делать, – а, может быть, я не хочу. Может быть, это будет 
вопреки моему желанию. Он очень обрадовался, и вот с этих пор 
я начала это делать сама… Я собрала, переделала несколько раз 
перевод текста Марка, потому что мне казалось, что он слишком 
близок к синодальному, не потому, что мне хотелось, чтобы он был  
непохож, что задача была, чтобы он был просто не похож, – а что­
бы было более понятно. Уже настолько был привычен синодаль­
ный, что просто автоматически иногда слова вылетали, и даже 
простая перестановка слов иногда рождала чувство дискомфорта. 
И в этих мелочах мне отец Александр помогал, и когда я написа­
ла, не «Сын Божий», а «Сын Бога», – как по-гречески, кстати, это 
дословно, точно, – я сказала ему, что меня немножко это «режет». 
Он говорил, что так, наверно, и должно быть и если будет «ре­
зать» при чтении – это даже будет полезно, потому что тогда чело­
век остановится во время чтения и задумается, а иначе он привык 
читать, как выученное с детства стихотворение – он совершенно 
не думает. Даже эта неловкость, как кажется человеку, должна за­
ставить его остановиться и подумать: а почему это меня здесь «ре­
жет», а нет ли здесь чего-то, мимо чего я регулярно проскакиваю. 
Вот… Потом, конечно, были проблемы с терминологией… Ведь у 
нас нет терминологии… У нас нет библеистики и не было библе­
истики. Она чуть-чуть начиналась в начале ХХ-го века. По сути 
дела, это были пересказы, переводы западных изданий, немнож­
ко, так сказать, «православнозированные», но это правильно, я 
не считаю, что надо изобретать велосипед. Ну, надо было при- 



316	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

думать термины. И конечно, первое с чем мы столкнулись, это –  
«крещение» Иоанна Крестителя в Евангелии. Потому что, конеч­
но, Иоанн не совершал крещение. Иоанн получил прозвище «Ха­
матвил», то есть «погружающий в воду, омывающий, очищающий 
от грехов», что по-русски традиционно передается словом «Кре­
ститель». Такой перевод, к сожалению, неудачен, потому что в рус­
ском языке слово «креститель» и «крещение» семантически связа­
ны со словом «крест» или даже «Христос» (ср. русское «крещение» 
и белорусское «хрышченне», что означает вхождение в Христа). Я 
спрашиваю: «Отец Александр, ну что делать с “крещением”? Не­
ужели “омовение”?» Он говорит: «Да, конечно! Омовение».

Какое же это может быть крещение до появления Христа?.. Ко­
нечно, это было некое омовение и тут ничего не сделаешь… 

Н. Б.: А как вы думаете, и что считают другие переводчики и 
экзегеты, – что означало омовение, которое совершал Иоанн?

В. К.: Нам известны различные обряды очищения от грехов 
с помощью воды, существовавшие у евреев того времени. Люди 
омывали себя в знак очищения от ритуального осквернения. В 
Кумране, населяющие его отшельники, совершали ежедневные 
погружения в воду. Кроме того, прозелиты, т.е. язычники, пове­
рившие в Единого Бога Израиля и принявшие Закон Моисея, так­
же должны были, кроме обрезания, пройти через обряд погруже­
ния в воду, что символизировало их смерть для прошлой жизни и 
рождение для новой. 

Итак, целью омовения, совершаемого Иоанном, было предот­
вращение грядущего Божьего гнева – по крайней мере, для тех, 
кто услышал его призыв. 

Это «омовение» вызвало бурю негодования такую, что в по­
следнем издании современной Библии на русском языке (РБО, 
2011 г.), библейская комиссия изменила, вопреки моей воле, «омо­
вение» на «крещение». Причем, как всегда, все клянутся именем 
отца Александра Меня, ничего не зная. Это обидно, потому что 
именно «омовение» было авторизовано отцом Александром. 

Когда мы начали переводить, я не думала о том, что это бу­
дет какой-то гениальный перевод… Я полагала, что это первый 



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 317

блин… Но надо начинать. Потому что не совершает ошибок толь­
ко тот, кто ничего не делает. Очень легко критиковать, очень лег­
ко находить ошибки… Пожалуйста! Делайте сами! Сделайте луч­
ше, если сможете! Но этого никто не делал. 

Н. Б.: А как вы работали с о. Александром, когда вы стали са­
мостоятельно переводить Евангелия?

В. К.: Мы все обсуждали постоянно. Я ездила с отцом Алек­
сандром в электричках, в автобусах… У меня были карточки, и 
когда он не мог просто сидеть в комнате, то мы ездили, я доста­
вала карточки, и мы обсуждали, пытались найти слова, пытались 
понять смысл. Потом я стала давать уже отрывки ему, но тут я 
поняла, что за отцом Александром нужен контроль. Он был так 
занят, его так рвали на части, что я не была уверена, что он дей­
ствительно все прочитывал внимательно и так далее… И тогда 
мы избрали такой путь: раз в месяц на целый день я приезжала к 
нему домой. Мы сидели, и я читала вслух, потому что важно не 
только читать глазами, но и слышать, как это звучит, и я задавала 
ему вопросы – огромное количество вопросов. Мы тут же иска­
ли это по комментариям и обсуждали. Во многих случаях отец 
Александр говорил: «Я не знаю». Это, кстати, потом мне помог­
ло в преподавании, потому что я легко научилась говорить своим 
студентам, что я чего-то не знаю. 

Это была огромная увлекательная работа. Я приезжала в Сем­
хоз в десять утра, а уезжала в шесть вечера.

Н. Б.: Целый рабочий день…
В. К.: Да, целый рабочий день и, практически, без посторонней 

болтовни, хотя, когда мы с отцом Александром пили чай, кофе, 
завтракали, обедали, иногда даже ужинали, мы о многом говори­
ли и кроме… Но это было как-то связано с Библией… И именно 
благодаря таким беседам возникло ощущение связи, то есть, что 
все книги Библии так или иначе связаны, даже если эта связь не 
видна, не очевидна – она существует. Как пророческие идеи про­
никают в сознание людей, живших, в так называемый, междуза­
ветный период, то есть в период после написания последней книги  



318	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

Ветхого Завета и появлением первой книги Нового Завета. Это 
было очень плодотворное время… 

И так постепенно, когда мы более или менее сделали «Марка», 
я стала переводить «Матфея». Отец Александр, я должна сказать, 
был всегда предельно сдержан в похвалах. 

Когда ему по-настоящему что-то нравилось, это выражалось в  
том, что он молчал, произносил какие-то междометия: «М-да, да…»  
или «А вы знаете, – получилось!». Или: «Неплохо!» – с каким-то 
даже удивлением. Вот это высшая похвала. 

Я сама часто сомневалась, тем более, что не была профессио­
нальным переводчиком. Но это была великолепная школа, просто 
университет настоящий! 

Потом я перевела более-менее «Луку». А похвалил он по-на­
стоящему «Нагорную проповедь»… Матфеевскую… Когда я про­
читала перевод, он долго молчал и сказал: «А знаете – хорошо!» 

Не будем забывать, что у о. Александра была такая привычка 
к евангельскому тексту, какой у меня, естественно, не было. Он 
привык к синодальному переводу и к церковно-славянскому текс- 
ту, который постоянно читал во время службы… Наверно, его 
что-то и резало, но он был удивительно тонкий человек, и когда 
он указывал на что-то, что ему не нравилось, это было предельно 
деликатно.

Так были переведены первые три Евангелия, а я полагала, что 
четвертое Евангелие я переводить не буду. А отец Александр хо­
тел, чтобы я перевела и четвертое Евангелие.

У нас был один прихожанин, немножко разбиравшийся в биб­
леистике, потом он стал священником – сейчас он католический 
священник – он очень любил Иоанна и всегда мечтал перевести его. 

Когда я сказала отцу Александру, что у нас есть человек (назы­
ваю его имя), который всегда мечтал перевести Иоанна, он посмот- 
рел на меня и сказал: « Он всю жизнь будет мечтать об этом… – и 
добавил, – Валя, ну, если не вы, то кто?..». Я повторяю, что ни­
когда не принимала это на счет своих способностей… просто по­
нимала, что в данной ситуации только я одна делаю это дело. Все 
остальные предпочитают говорить, критиковать и так далее…



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 319

Н. Б.: А он видел, что вы беретесь и делаете.
В. К.: Да. Если я обещаю, то я обычно не бросаю… И я стала 

переводить. Конечно, было очень трудно. В Евангелии от Иоан­
на достаточно примитивная лексика, очень бедный словарь, – и 
очень бедная грамматика. А вот это как раз трудно переводить, 
потому что там такие сложносочиненные предложения, в основ­
ном, а для современного человека, для нас это надо переводить 
как сложноподчиненные. Иначе ничего не получается.

Вот это последнее Евангелие мы с о. Александром разбирали и 
обсуждали очень долго, при том, что у Иоанна язык прост, но по­
второв огромное количество, – есть некоторые места абсолютно 
непонятные. Это все комментаторы говорят и то же о. Александр 
говорил.

И мы пытались понять, мы конструировали, мы что-то приду­
мывали. 

Н. Б.: А когда вы приступили к апостолу Павлу?
В. К.: Еще вначале я пыталась перевести «Письмо к Римля­

нам». Отец Александр меня не отговаривал, хотя он, наверно, 
понимал, что это уже с моей стороны, действительно, наглость. 
Ведь оно такое сложное! Я только сейчас написала комментарий 
к «Римлянам». Мы очень много с ним сидели над трудными ме­
стами, и как-то он предложил прибегнуть к формальному методу. 
Как ни странно, но там очень много о. Александра в этом тексте.

Н. Б.: В «Римлянах»?
В. К.: Да. Если в Евангелиях, в основном, его помощь – это со­

веты, консультации – мы решали, как это делать, оставлять такой 
вариант или другой, потому что я иногда приносила пять-шесть 
вариантов и читала, зачитывала, мы вслушивались в звучание. 
Думали, какой вариант наиболее подходит для этого места, то в 
«Римлянах» он действительно принимал гораздо большее учас­
тие. Я бы сказала, что там надо писать – перевод Кузнецовой и 
Меня. Я ставлю Кузнецову на первое место только потому, что 
у нас в издательствах всегда авторы ставились по алфавиту, а не 
по значимости. Итак, все четыре Евангелия и Письмо апостола 
Павла к Римлянам были переведены при жизни отца Александра, 



320	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

были прочитаны, были прослушаны, – иногда по несколько раз. А 
некоторые отрывки по много-много раз и, в конце концов, как бы 
авторизовано им, то есть он дал санкцию именно на этот вариант. 
Он понимал прекрасно, что те его какие-то надежды прежние, что 
вдруг в Патриархии издадут, не оправдываются, Церковь в тех 
«исторических условиях» не примет этого нового текста.

И он стал пытаться искать другие возможности для публика­
ций. Я помню, с какой радостью он сообщил мне, что в редакции 
журнала «Народы Азии и Африки» готовы напечатать «Марка». 
Мы ходили вместе туда, разговаривали с редактором. Они напе­
чатали с коротким предисловием отца Александра:

«Сегодня в мировой практике библейских переводов господст
вует плюрализм. Признавая, что любой перевод в той или иной 
степени является интерпретацией оригинала, переводчики ис-
пользуют самые разные приемы и языковые установки… Это по-
зволяет читателям ощутить различные измерения и оттенки 
текста. Так, в традиционном синодальном переводе сохраняет-
ся близость к церковно-славянскому языку, что связано с чисто 
историческими причинами. 

В. Н. Кузнецова идет по другому пути. Она стремится добить-
ся максимального приближения к живому современному русскому 
языку. Отсюда отказ от архаизмов, от слов, изменивших сегодня 
свое значение… Были учтены достижения современной экзегети-
ки и филологии, а также наиболее авторитетные современные 
переводы. Предлагаемый перевод сделан по научному изданию, в 
котором учтены все древнейшие манускрипты и указаны их тек-
стуальные особенности». Протоиерей Александр Мень3.

Н. Б.: Это был 1989 год?
В. К.: Да. Он был абсолютно счастлив, что это удалось! В те 

годы он знакомился и встречался с разными людьми и всюду пы­
тался что-то сделать. Я помню, как он был рад, что познакомился 
с главным редактором издательства «Восточная литература», и 

3 Евангелие от Марка. Мень А., прот. Из «Предисловия к новому 
переводу». // Журнал «Народы Азии и Африки», № 6, 1989. С. 112–114. 
(Прим. ред.)



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 321

что там были готовы издать все четыре Евангелия в новом пере­
воде. Мы, конечно, хотели, чтобы к ним были комментарии, что­
бы было предисловие о. Александра. Издательство было согласно, 
они хотели, чтобы это было научное издание. Но о. Александра 
тогда просто рвали на части, – вы помните, что было в 1989-1990 
годах, и мы решили, что два участника нашей группы Сережа Ти­
щенко и Сережа Лёзов будут писать. Отец Александр согласился, 
но он уже не увидел этого издания. Книга вышла в 1992 году. 

Н. Б.: Как она называлась? 
В. К.: «Канонические Евангелия». 
Н. Б.: Валя, я знаю, что на последнем этапе работы над «Би­

блиологическим словарем» вы помогали о. Александру в редак­
туре. Расскажите, пожалуйста, как он работал? Ведь невероятный 
какой-то труд, – чтобы один человек, в условиях СССР, задумал 
и осуществил столь грандиозное предприятие – создал словарь 
из 1790 словарных статей по 28 библейским темам! Как пишет 
о. Александр в своем предисловии: «Работая над “Библиологиче­
ским словарем”, я вполне отдавал себе отчет в том, что в обыч­
ных условиях подобный словарь должен составлять коллектив 
сотрудников. Однако острая необходимость в такого рода книге 
не позволяла откладывать дела до того времени, когда будет воз­
можность организовать коллективную работу»4. 

В. К.: Да, это фантастический труд! Какое количество имен, 
тем, откуда он все это знал: Библия и изобразительное искусство, 
Библия и литература, все библеисты – древние и современные, 
методы экзегезы самые разные, введение ко всем библейским 
книгам, причем, это написано блистательно. И я иногда видела, 
как он писал. Стремительно, с такой скоростью! Он писал так, как 
будто это было продиктовано. 

Н. Б.: И читать словарь так же захватывающе интересно, как 
ему, видимо, было писать! 

И, когда смотришь на эти три громадных тома, в которых, в  
целом, почти 2000 страниц, возникает мысль о том, что за этим 

4 Мень Александр, прот. Библиологический словарь. М.: Фонд им.  
А. Меня, 2002. Т. 1. С. 12.



322	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

подвигом стоит любовь, прежде всего, к дару Божьему – Свя­
щенному Писанию, и, конечно, к тем людям, за которых он счи­
тал себя ответственным, потому что о. Александр был убежден, 
что священник обязан донести Слово до всех. И к Церкви, к ее 
будущим пастырям. Отец Александр пишет в своем предисло­
вии: «Главная цель словаря – снабдить Духовные школы Русской 
Православной Церкви, богословов и всех интересующихся Свя­
щенным Писанием, основными ориентирами в такой обширной 
и сложной области, как библиология и, в частности, библейская 
наука»5. Он вел постоянную научно-исследовательскую работу 
над Библией. 

В. К.: Отец Александр, конечно, всегда мечтал заниматься на­
учной работой. Он это любил страшно! Когда он ехал в Семхоз, 
как он стремился попасть хоть на десять минут раньше. Если в 
Пушкино было две электрички – одна свободная, но уходила на 
семь минут позже, он предпочитал садиться в набитую битком, 
стоять в духоте, но что б приехать на несколько минут раньше. 
Его рабочий стол был раем для него. Это было его отдохновение. 
Он стремился туда, как пьяница к рюмке, – пописать, почитать. 

Н. Б.: Прихожанин и помощник о. Александра – Михаил Ак­
сёнов-Меерсон пишет, что «главной страстью о. Александра как 
пастыря и ученого, как духовника и литургиста, как писателя – 
была Библия»6. 

В. К.: Совершенно согласна. И как священник о. Александр на 
каждом богослужении читал тексты из Св. Писания и объяснял, 
толковал их, и читал Библию, как ученый, и, одновременно, меди­
тативно, молитвенно. 

 Н. Б.: И нас призывал к такому молитвенному чтению и счи­
тал грехом нерадивое, поверхностное чтение Св. Писания. И, если 
посмотреть на его молитвы, на проповеди, – они все, словно вы­
росли из ветхозаветных и новозаветных текстов. 

5 Мень Александр, прот. Библиологический словарь. М.: Фонд им.  
А. Меня, 2002. Т. 1. С. 11.

6 Аксёнов-Меерсон Михаил, прот. Отец Александр Мень и возрож­
дение русской библеистики. // Христианос-XIX. Рига: Международное 
Благотворительное Об-во им. А. Меня, 2010. С. 199.



	 «Библия была для отца Александра Меня...»	 323

В. К.: И, разумеется, кому же еще, как не о. Александру надо 
было возглавить работу Библейского Общества, к восстановлению  
которого он приложил столько усилий! Но когда в 1989 году 
о. Александра просили стать президентом Библейского Общест­
ва, он сказал, что в нашей стране еврею быть президентом Биб­
лейского Общества – это плохо для Библейского Общества, а в 
1990-м к этому аргументу о еврействе он еще добавил: «Нет-нет! 
Вы не знаете, что вокруг меня сейчас творится…» И тогда выбра­
ли С. С. Аверинцева. Все это хорошо помнит Анатолий Руденко. 

Н. Б.: Мы с вами начали наш разговор с того, что отношение 
о. Александра к Библии было творческим… 

В. К.: Да, и это отличает о. Александра от тех, кто, занимаясь 
Библией и ничем другим, превращает ее в идола. Есть такое по­
нятие как библиолатрия – поклонение Библии. Но для него Биб­
лия была неким живым существом, живым источником, живым 
словом Божием, а слово Божие – это повеление, это сообщение, 
которое нам дается постоянно... Лично каждому и всем. Вот он 
это воспринимал как источник живой воды. Хотя он прекрасно 
понимал, что в Ветхом Завете есть огромное количество легенд, 
есть мифы, есть разные традиции, противоречащие друг другу. 
Что есть произведения, которые, понятно, что не писал Соломон 
или Давид, что какие-то тексты были записаны в гораздо более 
позднее время и так далее... это ему не мешало. Он не восприни­
мал Библию, как воспринимает правоверный мусульманин Ко­
ран – каждая буква истинна, ничего нельзя подвергать научной 
критике, нельзя сомневаться, что, может быть, там более поздняя 
вставка и прочее. 

Отец Александр горячо любил папу Иоанна XXIII, который 
созвал Второй Ватиканский Собор, сформировавший церковное 
мнение, что Св. Писание носит богочеловеческий характер. 

А у нас такая странная вещь – переводчика часто ругают за то, 
что слово по-другому переведено. Боже упаси, если какое-то при­
мечание или что это Послание не принадлежит апостолу Павлу... 
Ну и что?.. Я всегда говорю студентам: «Дорогие друзья! Это во­
шло в канон Нового Завета, вот, что для нас важно!». 



324	 Беседа с Валентиной Кузнецовой

Н. Б.: Помните, как об этом у Хомякова: «Если бы наука до- 
казала, – писал он, – что Послание к Римлянам принадлежит не 
ап. Павлу, то Церковь могла бы сказать: “Оно от меня”». 

В. К.: Вот именно! А у нас это считается кощунством. Могут 
обвинить в отсутствии веры, если ты сказал, что «Ефесяне» или 
«Пастырские письма» не принадлежат Павлу. Отец Александр 
принимал это спокойно и трезво... Он часто говорил, что совре­
менное богословие, к сожалению, представляет собой довольно 
печальное зрелище, что нет нового, нет развития. Но есть класси­
ческая библеистическая литература. Он это читал с большой охо­
той. Усваивал, обдумывал, мог с чем-то не соглашаться, но что-то 
принимал. 

То есть, я хочу сказать, что Библия для отца Александра была 
не музейным экспонатом, который находится за стеклом, к кото­
рому нельзя прикасаться, а можно лишь любоваться и вздыхать... 
Нет! Это был для него абсолютно живой организм, – потому что 
Бог продолжает разговаривать с нами посредством Библии.

Москва, апрель 2012 г.



БИБЛИЯ И ЛИТЕРАТУРА





В «Христианосе-XIX» (2010 г.), полностью посвященном отцу 
Александру Меню, есть рубрика «Библия и наследие отца Алексан­
дра», в которой опубликованы две работы доктора богословия, прот. 
Михаила Аксёнова-Меерсона: «Отец Александр Мень и возрождение 
русской библеистики» и «Шаг за шагом по Библии. Книга Бытия».

В этом альманахе, посвященном Библии, мы предлагаем внима­
нию читателя статью о. А. Меня «Новозаветные темы в зарубежной 
литературе XIX‑XX веков». Этот текст публикуется впервые. Похо­
жая статья была опубликована в сборнике лекций Александра Меня 
«Библия и литература» (М., 2009 г.) под названием: В поисках под-
линного Христа. Евангельские мотивы в западной литературе. 

Впервые эта статья под таким же названием была напечатана в 
журнале «Иностранная Литература» № 3, 1991 г.

Текст, который мы публикуем, дал мне отец Александр в 1989 г. со 
словами: «Вы литературовед, вам это будет интересно». Статья бы- 
ла напечатана на машинке с одной вставкой, сделанной рукой о. Алек- 
сандра.

Наталия Большакова

Протоиерей Александр Мень

НОВОЗАВЕТНЫЕ ТЕМЫ 
В ЗАРУБЕЖНОЙ ЛИТЕРАТУРЕ XIX–XX ВЕКОВ

Еще не утихли первые оживленные дискуссии вокруг «Плахи»  
Чингиза Айтматова и «Факультета ненужных вещей» Юрия Дом­
бровского, – романов, включающих евангельскую тематику, – как 
появились переводы двух новых книг, на сей раз целиком посвя­
щенных началу христианства: «И стал тот камень Христом» ве­
несуэльца Мигеля Отеро Сильвы и «Евангелие от Иуды» поляка 
Генрика Панаса1.

1 Панас Г. Евангелие от Иуды. Апокриф. М.: Радуга, 1987.  
Сильва М. О. Камень, который был Христом. – Иностранная Литерату­
ра, 1989, № 3.



328	 Протоиерей Александр Мень

Этот факт по-своему знаменателен. Он опровергает мнение, 
будто библейские мотивы в нашей литературе – просто дань моде, 
возникшей в связи с общей переоценкой культурного наследия. 
Ведь на Западе такой переоценки не было, а в советскую литера­
туру новозаветная струя вошла отнюдь не сегодня (примеры – 
«Мастер и Маргарита» и цикл стихов в «Докторе Живаго»).

Обращение писателей ХХ века к библейским темам явление не  
случайное и не коньюктурное. Оно органически вписывается в 
длительную традицию, восходящую еще к античным временам. 
Чтобы определить место современных писателей – интерпретато­
ров Евангелия, в этой традиции надо было бы проследить всю 
историю новозаветной сюжетики в поэзии и прозе. Но поскольку 
в рамках журнального очерка сделать это невозможно, мы огра­
ничимся лишь узловыми моментами последних 120 лет.

Однако сначала необходимо сказать хотя бы несколько слов о 
временах более отдаленных.

Предыстория

Библию справедливо называют «спутницей человечества». Ее  
многообразное влияние на жизнь и творчество общеизвестно. 
Первые попытки дать литературно-художественную интерпрета­
цию Евангелия почти так же стары, как сама эта книга. Они по­
явились в Египте и Сирии еще до того, как был сформирован весь 
корпус новозаветных писаний.

Авторы древних апокрифов стремились дать собственную вер­
сию жизни и учения Христа, домыслить эпизоды, сцены и диалоги, 
которые, как им казалось, опущены евангелистами. Кроме самих 
Евангелий образцами для апокрифов служили Ветхий Завет, ан­
тичные романы, биографии, а также сборники афоризмов и легенд, 
издавна существовавшие на Востоке и Западе. В целом апокрифи­
ческую письменность можно назвать «вторичной», поскольку так 
или иначе она исходила из наших канонических Евангелий.

Сравнивая апокрифы с их прототипами, легко заметить, что те,  
кто их создавали не только вводили в ткань рассказа беллетристи­



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 329

ческие детали, но всячески хотели подчеркнуть необычайность 
евангельской истории. Этой тенденции обычно служило описа­
ние эффектных, поражающих воображение чудес. Из апокрифов 
мы узнаем, что уже в детстве Иисус чуть ли ни на каждом шагу 
проявлял сверхъестественную силу, что тайна Воскресения со­
вершилась в присутствии многих потрясенных свидетелей и т.д. 
Словом, строгая и целомудренная сдержанность евангелистов 
подменялась разгулом фантазии, фольклорными узорами, а под­
час сложной метафизикой, заимствованной из гностической тео­
софии.

Несмотря на это, а частично, быть может, благодаря этому, 
апокрифы приобрели широкую популярность и нашли отражение 
в изобразительном искусстве. И все же в библейский канон они 
приняты не были. В этом проявилось удивительное чутье соста­
вителей канонического свода книг.

Оставляя в стороне проблему достоверности (в апокрифах бро­
сается в глаза обилие анахронизмов), следует признать, что и с 
чисто художественной точки зрения они решительно уступают 
творениям евангелистов. Дистанция между апокрифической ли­
тературой и Новым Заветом так же велика как между грубой ими­
тацией и великим оригиналом. Усилия превзойти евангелистов 
закончились грандиозной литературной неудачей. И в этом смыс­
ле апокрифы предвосхитили судьбу всех последующих попыток 
подобного рода.

Однако едва ли правомерно считать, что художественная лите­
ратура на евангельскую тему писалась напрасно. При всем своем 
несовершенстве они имела и определенную ценность. В частно­
сти, как форма актуализации и осмысления Благой Вести, заклю­
ченной в Евангелиях.

Потребность в таком осмыслении не угасла и после того как 
канон был окончательно закреплен. Об этом свидетельствует бо­
гатство апокрифической письменности на средневековом Западе, 
в Византии, в Древней Руси. Частью то были переводы ранних 
текстов, частью – новые попытки. Наличие канона уже исключало 
претензию соперничать с Евангелием или другими новозаветными  



330	 Протоиерей Александр Мень

книгами. Писатели довольствовались парафразом, не претендо­
вавшим на сакральное значение. Уже на исходе античности ста­
ли появляться произведения авторов, перелагавших Евангелия и 
Деяния апостолов в форме стихов и поэм, созданных по законам 
восточной и греко-римской литературы.

В IV–V веках появляются новозаветные парафразы церков­
ных поэтов: Григория Назианзина, Ювенка, Романа Сладкопев­
ца, Нонна Панополитанского. Позднее, в XII веке была написана 
первая драма на сюжет Страстей Христовых, автор которой под­
ражал Еврипиду. Тогда же армянский писатель Нерсес Шнорали 
завершил огромную поэму «Сын Иисус» о жизни Христа. Особое 
место в этой средневековой литературе занимали тексты «мисте­
рий», драматизированных народных представлений на темы Биб­
лии.

Позднее, с эпохи Ренессанса, христианские мастера слова на­
чинают отдавать предпочтение ветхозаветным темам. И это впол­
не объяснимо. Писатели и поэты все чаще убеждались, насколько 
трудно овладеть материалом Нового Завета. Ведь Ветхий Завет, 
изображая человека перед лицом Божиим, рисует его со всеми 
присущими ему страстями, конфликтами и противоречиями. А 
Евангелие, меняя перспективу, говорит об ответе самой Вечности 
на человеческие вопрошания. «Перевести» это священное Слово 
на язык поэзии или прозы оказалось далеко не просто.

Даже отважная попытка такого гиганта, как Джон Мильтон, 
написавшего в 1671 году поэму «Возвращенный Рай», только лиш- 
ний раз подтвердила, что и гений сталкивается здесь с почти не­
посильной задачей. А чего же можно было ждать, если за нее бра­
лись писатели меньшего масштаба?

Это стало особенно очевидно, когда в 1773 году Фридрих Клоп- 
шток выпустил свой эпос «Мессиада» о событиях Страстной не­
дели. В восприятии современного человека изъяны поэмы смяг­
чаются благодаря музыке Генделя, создавшего ораторию на текст 
Клопштока. Но сама по себе «Мессиада» многословна, напыщена, 
порой сентиментальна, обременена грузом аллегорий, помпезных 
сцен и богословских рассуждений. Внутреннее величие Евангелия  



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 331

исчезает под этой мишурной оболочкой. С Клопштоком произо­
шло то же, что с авторами старинных апокрифов, хотя он, разуме­
ется, не претендовал заменить Евангелие своей поэмой.

В конце XVIII века некоторым авторам показалось, что они 
нашли ответ на вопрос: почему не удается «изображение жизни 
Иисуса». Астроном Шарль Дюпюи, член Конвента, и писатель-ро- 
мантик Вольней заявили, что образ Христа – не более, чем одна 
из форм древнего солнечного мифа и поэтому никому не удается 
разглядеть в нем человеческие черты.

Это была завуалированная форма капитуляции. Признание – 
пусть и в виде исторической гипотезы – того, что на протяжение 
веков литература силилась достичь неосуществимого.

Предположение Дюпюи и Вольнея мало кого удовлетворило. 
Еще их старший современник Жан Жак Руссо признавал, что 
«мифологическая гипотеза» создает лишь новые трудноразреши­
мые проблемы. «Евангелие, – писал он, – заключает в себе столь 
великие, столь поразительные, столь неподражаемые черты исти­
ны, что изобретатель был бы еще более удивительным, чем са­
мый герой»2. Руссо не закрывал глаза на то, что в Евангелии есть 
многое, что выходит за пределы рационального. Поэтому он при­
зывал молча и скромно отступить перед непознаваемым.

Однако для рационализма, убежденного во всемогуществе 
«здравого смысла», в его роли как последнего судьи во всех во­
просах, осторожная позиция Руссо была столь же неприемлима, 
как теория мифа.

На рубеже XVIII и XIX веков рационалисты четко сформули­
ровали проблему. Если Христос не откровение Бога и не вымысел, 
то кто Он? Нельзя ли приблизиться к Его личности, если изгнать 
из евангельской истории все сверхрациональное?

Многие писатели и мыслители приняли этот ориентир и реши­
ли воссоздать жизнь Иисуса, заключив ее в прокрустово ложе 
морализирующего просветительства. Среди них был молодой 
Гегель, написавший в 1795 году собственный «апокриф». В нем 

2 Руссо Ж. Ж. Эмиль, или о воспитании. М., 1911. С. 436.



332	 Протоиерей Александр Мень

изображена бесцветная фигура Учителя разумной жизни, которая 
не идет ни в какое сравнение с евангельским Христом. Однако 
подобные неудачи не остановили эксперименты по художествен­
но-исторической реконструкции начала христианства. Мало того, 
чем сильнее становилось влияние рационализма, тем больше при­
влекал литераторов образ Христа.

Грозные события Французской революции вдохновили Карла 
Вентурини представить Иисуса вождем мятежа. В своей «Реаль­
ной истории великого Пророка из Назарета» (1800–1802) он соз­
дал один из первых романов на евангельскую тему, в котором дал 
простор безбрежной фантазии. Следовавшие за ним авторы шли 
по тому же пути. При всем их рационализме в их книгах вообра­
жение работало не меньше, чем у авторов старых апокрифов.

Итог этим опытам был подведен в 1835–1836 годах, когда вы­
шла в свет «Жизнь Иисуса» гегельянца Давида Фридриха Штра­
уса. Начав как теолог, Штраус поставил перед собой задачу найти 
компромисс между идеальной сущностью христианства и исто­
рической критикой. Результат оказался разрушительным. «Хрис­
тос» у Штрауса превратился в «идею», которая выражает уни- 
версальную человечность. А такая «идея», по выражению Штрау­
са, «не любит» воплощаться в одном лице. Исторический Иисус 
был только проповедником веры и этики, а почти все, что расска­
зано о нем в Евангелиях – не реальность, а цикл мифов, заимство­
ванных из ветхозаветной веры в грядущего Спасителя-Мессию. 
Свой «апокриф» о жизни «исторического Иисуса» Штраус напи­
сал 30 лет спустя, когда бури, вызванные его книгой уже утихли3. 
Но к этому времени во Франции уже была издана книга о Хри­
сте, которая произвела гораздо больше впечатления и повлияла на 
всех писателей, бравшихся потом за этот сюжет.

Автором книги был Эрнест Ренан.

3 Речь идет о втором варианте книги Д. Штрауса, вышедшей в 1864 г. 
(русск. пер.: М., 1907).



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 333

Эксперимент Ренана

5 октября 1845 года по широкой лестницы семинарии св. Сюль­
пиция спускался молодой человек в сутане. Он знал, что идет 
здесь в последний раз. Ему было всего 22 года; он готовился при­
нять сан священника. Но теперь с этим было покончено навсегда. 
Сделать такой решительный шаг было мучительно тяжело. Пре­
жде чем Жозеф Эрнест Ренан, от природы нежный и ранимый 
перешел свой рубикон, он долго метался, страдал, спорил с самим 
собой, советовался с друзьями и наставниками.

Сын бретонского рыбака, он вырос в тихом провинциальном го­
родке, овеянным легендами, в атмосфере старинного традицион­
ного благочестия. Набожная мать радовалась школьным успехам 
сына и его будущей церковной карьере. Благодаря блестящим спо­
собностям юный бретонец был отправлен в Париж, где должен 
был изучать богословские науки.

Это было первым глубоким потрясением в его жизни. Отор­
ванный от привычного полумонастырского мирка, он попал в во­
доворот столичной жизни, от которого не могли оградить даже 
толстые стены семинарии. Впоследствии писатель вспоминал: 
«Буддийский лама или мусульманский факир, перенесенный во 
мгновение ока из глубины Азии на шумный бульвар, пришел бы 
в меньшее изумление, чем я, так неожиданно очутившийся в этой 
среде, столь непохожей на общество наших старинных бретонских 
пастырей, этих почтенных голов, совершенно одеревеневших или 
окаменевших, напоминавших те колоссальные статуи Озириса, 
которыми позже я любовался в Египте, смотря длинный ряд их, 
величественных в своем блаженном покое. Мое прибытие в Па­
риж явилось переходом из одной религии в другую. Мое бретон­
ское христианство не более походило на то христианство, которое 
встретило меня здесь, чем старинное полотно, грубое как доска, 
на тонкий батист»4.

Но с напором кричащей и поверхностной цивилизации Ренан 
в конце концов справился. Врожденная и воспитанная чистота, 

4 Ренан Э. Собрание сочинений. Киев, 1902. Том X. С. 81.



334	 Протоиерей Александр Мень

любовь к научным занятиям, внимательная забота наставников 
помогли ему избежать вульгарных соблазнов Парижа.

Но его подстерегали другие искушения.
В те годы католическая наука всеми силами противилась но­

вым методам и выводам, которые разрабатывали в Германии ис­
следователи Библии. Они утверждали, что далеко не все священ­
ные книги принадлежат тем авторам, которым их приписывает 
традиция, что ряд библейских произведений создавался постепен­
но из многих частей, что необходим пересмотр всей хронологии и 
реконструкции библейской истории в целом.

Сегодня мало кто считает, что эти, чисто исторические, проб­
лемы затрагивают сущность веры, сущность библейского учения. 
Ведь Церковь признала те или иные книги священными, канони­
ческими не за точность древней хронологии или фактических де­
талей, а потому, что они соответствовали ее живому Преданию, 
ее вере, воспринятой от апостолов. Но тогда, в середине XIX ве­
ка преобладали другие взгляды. Считалось, что человеческий 
элемент в Библии абсолютно непогрешим в смысле фактов, что 
любые научные взгляда, вносящие коррективы в традиционные 
представления, неприемлемы. Между тем, Ренан, изучая проте­
стантских библеистов, убеждался в обоснованности многих их 
теорий. Это внесло в его сердце и разум тяжкий разлад. В письмах 
к друзьям он сетовал, почему не родился протестантом.

Впрочем, и протестантизм вскоре стал казаться ему несостоя­
тельным. Вера его дала непоправимую трещину. Мать Ренана, 
узнав о его сомнениях, горестно недоумевала, почему сын стано­
вится отступником из-за каких-то спорных толкований, а он счи­
тал, что она «недостаточно образована», хотя и умна. По иронии 
судьбы позднейшая католическая наука оказалась на стороне этой 
простой женщины.

Но, пожалуй, дело было не только в библейской науке. Влия­
ние Огюста Конта с его позитивизмом и рационализмом оказало  
сильное разрушительное воздействие на мысли Ренана. И что осо­
бенно важно, его скепсис был поддержан сестрой Генриеттой, ко­
торую он бесконечно уважал и любил.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 335

При ее поддержке бывший семинарист вступает на светское 
поприще. Он посвящает себя восточной филологии и истории, из­
дает переводы, пишет эссе и исследования по древним языкам.

Постепенно складывается его новое мировоззрение, которое 
представляет собой истинный клубок противоречий. Он отрица­
ет религию, но в то же время восхищается ею, он постоянно го­
ворит о Боге, но никогда нельзя понять, какой смысл он вклады­
вает в это слово; он проповедует скептицизм, пытаясь остаться 
романтиком-идеалистом. В основе его мышления – каприз, игра, 
любование тем, во что он не верит, и вера в то, что подвергает 
сомнению. Он остается «прогрессистом» в духе XIX века, но при 
этом никогда не упускает случая поговорить о тщетности всех че­
ловеческих усилий...

Мы намеренно коснулись душевной драмы Ренана и ее развяз­
ки. Это многое объясняет в характере его книг. Отойдя от Церкви, 
он тем не менее сохранил своеобразную любовь к личности Хри­
ста. В одном из своих очерков 1857 года он писал, что историки 
должны подходить к Евангелию с таким же благоговением, как 
старинные мастера к картинам на евангельский сюжет. Насколько 
сам писатель следовал этому принципу, мы увидим ниже.

В 1860 году Ренан принял участие в экспедиции на Восток, ко­
торую организовало правительство Наполеона III. К тому време­
ни молодой ученый уже завоевал авторитет среди французских 
семитологов. Сестра отправилась вместе с ним. Она была свиде­
тельницей и вдохновительницей его первых попыток набросать 
контуры книги о Христе. Писалась повесть в дороге, в окружении 
восточного пейзажа, который сделал для писателя необыкновен­
но живым рассказ евангелистов. Ренан имел с собой минимум 
книг и пособий, но панорамы, которые открывались перед ним 
стали для него «пятым евангелием».

Генриетта не дождалась окончания работы брата. Находясь в 
Ливане, оба они заболели тяжелой лихорадкой и когда Ренан оч­
нулся после многодневного забытья, он узнал, что сестра сконча­
лась. Ей он и посвятил свою «Жизнь Иисуса», которая вышла в 
Париже в 1863 году.



336	 Протоиерей Александр Мень

Книга была построена как историческое повествование, но нес- 
ла на себе все признаки романа. Многочисленные ссылки на ис­
точники, глубокое знание эпохи, не могло скрыть этого от чи­
тателей. Там были и яркие картины древнего быта и описания 
природы, и обилие произвольных домыслов. Ренан даже не удер­
жался и в конце поместил главу «Судьба врагов Иисуса» – совсем 
как в классическом романе.

Книга имела шумный успех. Одни восторгались – другие вы­
ражали негодование. За полтора года «Жизнь Иисуса» выдержала 
13 изданий.

Цель свою автор не скрывал: она заключалась в том, чтобы вос- 
создать образ евангельского Христа как человека, как живой ин­
дивидуальный характер, без чего-либо выходящего за пределы 
хорошо известных явлений. И с художественной точки зрения эта 
задача, казалось, была выполнена.

Что же мы находим в книге Ренана?
Его любимый литературный прием – контрасты. Он живопи­

сует цветущую Галилею, северную часть Палестины, с ее садами  
и нивами и противопоставляет ей суровый гористый юг, Иудею,  
пустынную и мрачную. В Галилее женщины и дети водят хоро­
воды и поют песни, а в Иудее обитают угрюмые фанатики, сухие  
знатоки уставов. Иисус Назарянин – юноша, выросший в «упои­
тельной» среде Севера. Он чист, наивен, полон нежности и сни­
сходительности к людям. Он проповедует счастливое Царство 
добрых бедняков, проповедует безоблачную «религию сердца», 
веру в благого небесного Отца. По выражению Ренана, это был 
«чистый культ, религия без священников и без обрядности, всеце­
ло основанная на влечении сердца, на подражании Богу»5. В тече­
ние года, пишет Ренан, «Бог поистине обитал на земле»6.

Однако идиллия была прервана. «Чарующий Учитель» столк­
нулся с грозным иудейским пустынником, Иоанном Крестителем. 
Он-то и внес смущение в сердце Иисуса. Проповедник любви и ра­
дости задумал после этой встречи покорять мир более энергично.  

5 Ренан. Э. Жизнь Иисуса. М., 1907. С. 129.
6 Там же. С. 126.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 337

Он вступает в споры с учеными, совершает мнимые чудеса (или 
позволяет верить в них), становится резким и нетерпимым, ставит 
перед своими последователями невыполнимые требования и на­
конец, идет в Иерусалим, чтобы бросить вызов темному царству 
фарисеев. Словом, жизнь Иисуса Ренан реконструирует по тому 
же методу контрастов, к какому он прибегал, когда рисовал сти­
лизованные картины природы и быта.

Поход в Иерусалим приводит к трагической развязке. «Второй» 
Иисус, этот «мрачный гигант», подавивший «первого», кончает 
жизнь на кресте. Сцену Голгофы Ренан заканчивает панегириком, 
который звучит, если не кощунственно, то вполне двусмысленно. 
«Покойся же отныне в славе Своей, благородный Учитель; Твой 
подвиг совершен; незыблема божественность Твоя. Да не смуща­
ется дух Твой; никакая роковая ошибка не разрушит вовек воз­
двигнутое Тобою здание» – и далее в таком же духе7.

Иные наивные читатели принимали подобные хвалы за чистую 
монету, не замечая, что все это пустая риторика. Ибо чем было 
восхищаться? Кого изобразил французский беллетрист? Слабого 
человека, легко подверженного влияниям, жившего иллюзиями и 
наивными доктринами давно прошедших дней. Человека, готово­
го на «невинные обманы», полного постоянных колебаний и вну­
тренних противоречий. Суть его учения – набор сентименталь­
ных банальностей – во вкусе парижских мещан. Яркие картины 
эпохи и природы не спасают положения. Рама великолепная, но в 
ней помещено полотно в сущности жалкое...

Невозможно себе представить, чтобы герой этого романа поло­
жил начало великой мировой религии, изменившей ход истории. 
А чего стоят суждения Ренана о пасхальных событиях! Оказыва­
ется все дело в Марии Магдалине. «Страсть галлюцинирующей 
женщины дает миру воскресшего Бога!» – патетически восклица­
ет Ренан8. Но разве мало было в прошлом и настоящем галлюци­
нирующих женщин? Разве мало, наконец, было в Галилее моло­
дых людей, которые имели нежную душу и простую веру? Как 

7 Ренан. Э. Жизнь Иисуса. М., 1907. С. 341.
8 Там же. С. 129.



338	 Протоиерей Александр Мень

случилось, что именно в евангельских событиях берет свой исток 
вселенская река христианства?

Да, образ был создан, но образ вымышленный, и вымышлен­
ный неудачно. В сравнении с этим отступают на второй план все­
возможные фантазии Ренана, и то, что Иисус якобы изменил себе, 
встретив Крестителя (ведь все евангелисты сообщают, что Его 
проповедь началась после этой встречи), и тенденциозная группи­
ровка речений – с тем, чтобы все их суровые мотивы отнести к 
последнему периоду жизни Иисуса.

Обнаружилась и фальш призыва Ренана благоговейно отно­
ситься к образу Основателя христианства. Это видно хотя бы из 
его трактовки Гефсиманской молитвы Христа в час Его смертель­
ной скорби. Она истолкована Ренаном в высшей степени триви­
ально, если не кощунственно.

«Вспомнил ли Он, – пишет романист, – о светлых галилейских 
ключах, где Ему можно было освежиться; о виноградных кустах 
и смоковницах, под тенью которых Он мог отдохнуть или о юных 
девах, которые, быть может, готовы были полюбить Его?»9 За каж­
дым словом здесь сквозит одна единственная мысль: «Он человек, 
Он просто человек, Он такой же человек, как мы – не более». И 
этого было достаточно, чтобы опошлить, сделать элементарным и 
плоским трагическое и священное.

Таков был эксперимент Ренана.
Когда прошел первый шок, вызванный его книгой, и христиан­

ские и нехристианские писатели извлекли из нее немало поучи­
тельных уроков, как в отрицательном, так и в положительном 
смысле. Одни справедливо критиковали Ренана за произвол и 
натяжки, другие, соглашаясь с критиками, учились у него так 
называемой «исторической живописи». Но большинство прозаи­
ков интуитивно поняло его главный изъян. Выяснилось, что того 
Христа, Который стал «светом миру» изобразить Ренан не смог,

И его неудача определила подходы к евангельской теме почти 
во всей беллетристике XIX века.

9 Ренан. Э. Жизнь Иисуса. М., 1907. С. 311.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 339

От Ренана до Швейцера

В 1877 году Гюстав Флобер, друг Ренана, создает повесть «Иро­
диада», первый русский перевод которой был сделан И. С. Турге­
невым.

В ней мы найдем и подробное описание Иродова дворца у бере­
гов Мертвого моря, и гор, «похожих на гребни окаменелых волн», 
и сцены придворных нравов и филиппики Крестителя против 
Иродиады и бури страстей. Нет там лишь одного – Иисуса. Он 
«скрыт за кадром». Его присутствие в драматических перипетиях 
повести лишь смутно угадывается.

Флобер по достоинству оценил наиболее сильную сторону кни- 
ги Ренана – ювелирную отделку «рамы», и сам дальше этой «ра­
мы» пойти не рискнул.

Почти то же самое находим мы у Анатоля Франса, глубокого 
почитателя Ренана. Впрочем, его новелла «Прокуратор Иудеи» 
(1892) куда интереснее и глубже, чем произведение Флобера. Ав­
тор «Саламбо» дал лишь яркий эпизод из древних времен, любо­
пытный, подобно музейному экспонату. Франс же попытался ра­
зобраться в психологии человека, приговорившего к казни Иисуса 
Назарянина, и найти в ней нечто присущее многим людям.

Действие происходит через несколько лет после Голгофы. Быв­
ший правитель Иудеи беседует о тех временах с товарищем. Тот 
напоминает Пилату об Иисусе, казненном по его приказу. Но 
странное дело – прокуратор ничего не может вспомнить. Даже 
красота куртизанки Марии Магдалины им не забыта, а смерть Не­
винного начисто стерлась из его сознания10. Напрасно собеседник 
пытается оживить его память. Пилат лишь упорно твердит: «Нет. 
Не помню. Ничего не помню».

Франс, вероятно, имел в виду, что распятие какого-то Галилея­
нина было для Пилата событием малопримечательным. Действи­

10 Отождествление Марии Магдалины с блудницей, описанной в 
Евангелии (Лк 7:36-50), не имеет оснований в самом библейском тексте, 
а сложилось в латинской агиографической традиции, связанной с име­
нем Григория Великого (VI в.). См. Butler’s Lives of the Saints. London, 
1980, p. 161.



340	 Протоиерей Александр Мень

тельно, из исторических свидетельств известно, что прокуратор 
часто расправлялся с неугодными людьми без суда и следствия. 
На этом кровавом фоне крест «Царя иудейского» словно бы те­
рялся. Однако, хотел того Франс или нет, читатель чувствует, что 
дело вовсе не так просто. Римлянин не желал помнить о том, что 
смутно тревожило его совесть...

Как бы то ни было самого Христа Франс не изображает. По­
пытку обрисовать Его образ предпринял Оскар Уайльд в своем 
посмертно изданном произведении «De Profundis»; но это не бел­
летризация Евангелия, а эссе-размышление. «Мне нисколько не 
трудно, – признавался он, – поверить в волшебное действие Его 
личности. Я верю, что одно присутствие Его могло приносить мир 
измученным душам, и те, что касались Его одежды или рук, за­
бывали свою боль; и когда Он шел мимо по большой дороге жиз­
ни, люди, для кого до сих пор тайна жизни оставалась сокрытой, 
ясно видели ее теперь... И толпа, когда Он проповедовал на склоне 
холма, забывала и голод и жажду, и заботы мира сего. И друзьям 
Его, внимавшим Ему, когда Он сидел за трапезой, грубая пища 
казалась вкусными яствами, вода – прекрасным вином; и весь дом 
как будто наполнялся сладким ароматом нарда»11.

Находясь в тюрьме, Уайльд часто читал Евангелие, он не скры­
вает, что его представление о Христе во многом обязано книге  
Ренана. Она казалась ему «прелестным пятым Евангелием, кото­
рое хотелось бы назвать «Евангелием от Фомы»12. Как и у фран­
цузского писателя, у Оскара Уайльда во всем господствует эсте­
тический критерий оценок и восприятия. Однако именно этот 
критерий все же не позволил ему вывести Христа в своей драме 
«Саломея» (1893), которая по сюжету близка к «Иродиаде» Фло­
бера, но в отличие от нее пропитана напряженным эротизмом (в 
драме плясунья-Саломея, дочь Иродиады, страстно влюблена в 
Иоанна Крестителя и губит его за то, что он ее отверг).

11 Уайльд О. Полное собрание сочинений. СПб., 1912. Т. 2. С. 262.
12 Там же. С. 263. Говоря о “Евангелии Фомы” писатель имел в виду 

не апокриф с таким названием, а сомнения Фомы (Ин 20:24-29), которые 
напоминали Уайльду скептицизм Ренана.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 341

Итак, в художественной прозе Флобера, Франса и Уайльда, ког­
да они обращаются к новозаветным темам, Христос отсутствует. 
Факт этот, несомненно, заслуживает внимания. Кажется, будто 
мастера слова смущенно кружат вокруг главной загадки, вокруг 
главного Лица, не рискуя пересечь границу, которая от Него от­
деляет...

Примечательно, что такую же осторожность проявили в XIX ве- 
ке и писатели-христиане. Напомним, в частности, роман амери­
канца Лу Уоллеса «Бен-Хур» (1880), получивший уже в наши дни 
широкую известность благодаря его экранизации. Он повеству­
ет об иудейском воине княжеского происхождения, современнике 
евангельских событий. Бен-Хур верит, что Иисус – Мессия, тщет­
но пытается предотвратить распятие, а впоследствии примыкает к 
ученикам Христовым. Несмотря на религиозную направленность 
романа и на то, что Христос в каком-то смысле центр его – Он сам 
остается скрытым. Бен-Хур видит Его лишь на мгновение.

Нечто подобное мы находим и в произведении польского като­
лического прозаика Генрика Сенкевича. Его рассказ «Пойдем за 
Ним» содержит описание распятия. В нем подробно изображен 
исторический антураж, во многом заимствованный Сенкевичем 
у Ренана, но сама Голгофа показана – как бы увиденная глазами 
стороннего зрителя. Настоящая встреча героя новеллы с Христом 
происходит не в историческом, а во внутреннем плане.

Материал из книги Ренана «Антихрист» (1873), посвященной 
христианству времен Нерона, широко использован Сенкевичем и 
в его знаменитом романе «Quo vadis» («Куда идешь», 1896), хотя, 
впрочем, сам писатель прекрасно знал ту эпоху и изучал антич­
ные источники в подлиннике. Роман сразу же завоевал огромную 
читательскую аудиторию, был переведен на все европейские язы­
ки (русский перевод выходил более 20 раз).

Развернув многоплановую красочную панораму римской жиз­
ни 60-х годов I века, Сенкевич показал столкновение двух миров: 
империи и христианства. За внешне импозантным фасадом дер­
жавы цезарей он увидел симптомы краха, внутреннего разложе­
ния. Христианские же общины, пусть презираемые и гонимые, 



342	 Протоиерей Александр Мень

несут в себе семена нравственного и духовного возрождения. Им 
принадлежит будущее. Среди действующих лиц романа есть и но­
возаветные персонажи: апостолы Петр и Павел. Однако события 
книги разворачиваются уже за пределами тех хронологических 
рамок, которыми ограничен Новый Завет. Собственно, Сенкевич 
начинает там, где кончается рассказ Деяний Апостольских. По­
этому жизнь Христа могла быть дана в романе лишь через призму 
проповеди Петра. Таким способом автор уклонился от прямой ху­
дожественной интерпретации Евангелия.

К иному приему прибегла шведская писательница Сельма Ла- 
герлёф, которая у нас хорошо известна по детской повести о по­
лете мальчика на гусе. Ее книга «Легенды о Христе» (1904) со­
знательно удалена от буквы Евангелия. Это цикл апокрифов,  
чарующих, словно мудрая сказка или притча, не имеющих, од­
нако, претензий изобразить «как в действительности было дело» 
или даже «как могли происходить события». Символы и аллего­
рии Лагерлёф напоминают не столько Евангелие, сколько старин­
ные народные легенды Севера.

* * *
На рубеже XIX и XX веков художественная литература, каза­

лось, получила новый импульс от обширных исследований исто­
риков и критиков, старавшихся избежать ошибок, допущенных 
Ренаном. В первых рядах мы видим здесь сторонников так назы­
ваемого «либерального богословия». Они задались целью «осво­
бодить Евангелие от легендарных напластований» и найти в нем 
чистое учение Иисуса». Корифеем либеральной школы был исто­
рик Адольф Гарнак, который сформулировал свои взгляды в лек­
циях, изданных под названием «Сущность христианства» (1901). 
В этих лекциях Благая Весть Иисусова сводилась лишь к пропо­
веди о Боге, как Отце человечества, о ценности души, о нравст­
венном служении идеалу.

От Ренана Гарнак отличался более строгим, объективным под­
ходом к источникам и верой в истинность «подлинного христиан­



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 343

ства, свободного от метафизики и догм» (в то время как Ренан 
вообще сомневался в возможности познать истину).

Многие писатели схватились за «компас», предложенный Гар­
наком и смело приступили к задаче, с которой XIX век не спра­
вился. Но читателей ждало разочарование.

Хотя новый подход в чем-то и был ближе к духу Евангелия, 
чем подход Ренана, он не принес в художественной литературе 
ожидаемых плодов. Характерным образчиком в этом смысле яв­
ляется роман немецкого писателя Густава Френсена «Святая зем­
ля» (Hilligenlei, 1905).

Герой книги, провинциальный юноша Кай Янс мечтает вы­
рваться из затхлой среды, ищет новых идеалов. Несмотря на бед­
ность ему удается попасть в университет, где он много размышля­
ет над призванием человека. Результатом его штудий и раздумий 
становится рукопись, которую он дарит своей невесте. Рукопись 
называется «Жизнь Спасителя по новейшим исследованиям; ос­
нование, на котором должно созидаться возрождение современно­
го общества».

Сам Френсен в послесловии к роману пишет, что эта вставная 
глава («Рукопись») есть плод «долголетних занятии по этому во­
просу и добросовестного изучения всей соответственной научной 
литературы»13. Он даже приводит в конце библиографию, которая  
показывает зависимость романиста от «либерального богосло­
вия». Но воистину «гора родила мышь». Сто с небольшим стра­
ниц повествования, полных взвинченной риторики, – банальных 
и невыразительных – в сущности пересказ все того же Ренана, од­
нако уступающий ему на несколько порядков. Френсен даже не 
удержался и повторил в конце почти без изменений заключитель­
ную фразу книги Ренана14.

Люди, поясняет Френсен, поверили в воскресение Иисусово 
потому, что очень этого хотели.

«Он снова придет» – так говорили древние книги... «Он дол­
жен прийти»... так шептали люди и оглядывались с тоской. «Он 

13 Френсен Г. «Рукопись». Из романа «Hilligenlei» (Святая Земля). 
СПб., 1907. С. 140.

14 Там же. С. 116. Ср. Ренан Э. Ук. соч. С. 361.



344	 Протоиерей Александр Мень

должен прийти» – так шептало озеро и деревья, и ветер ночью в 
тех местах, где Он ходил всего лишь две недели назад. «Я должен 
еще раз увидеть Его, – говорил Петр, отрекшийся от Него, – иначе 
я не могу жить».

«Чу!.. Ты видел что-нибудь, Петр?»
И на следующий день облетела окраину первая молва: на бе­

регу озера, вдоль которого Он так часто ходил, Петр вечером уви­
дел Его. Он стоял в темноте – приветливый, светлый призрак – и 
смотрел на него»15.

Этими несложными психологическими мотивами и объясняет  
романист событие, ставшее подлинным началом христианства. Он  
мало задумывается над тем, что Моисей и Будда, Исайя и Сократ 
тоже оставили глубокий след в душах современников, но никто 
из них не утверждал, будто их великие учители победили смерть, 
восстали из гроба.

А что нашел Френсен оригинального в той вере в «вечное Мо­
гущество», которое, по его словам, составляет суть учения Хри­
ста? Ведь подобную веру можно найти во многих священных кни­
гах мира. «Либеральное богословие» и его приверженец Френсен 
не дают на это внятного убедительного ответа.

Через год после выхода «Hilligenlei» появилась работа Альбер­
та Швейцера, религиозного философа и музыканта. Во втором  
издании она была названа «История поисков жизни Иисуса». Про­
следив попытки реконструкции евангельской истории в XVIII–
XIX веках, Швейцер убедился, что беллетристы и историки в 
равной степени были субъективны. Каждый из них видел в Еван­
гелии только то, что хотел, что подсказывали ему его воззрения. 
Но странный парадокс! Сам же Швейцер не устоял перед искуше­
нием и в конце книги дал собственную версию жизни Христа, не­
далеко ушедшую от «либеральной», против которой он ополчал­
ся. Такова оказалась притягательность этой бесконечно трудной 
темы...

15 Френсен Г. Цит. соч. С. 116–117.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 345

Новые попытки

После выхода книги Швейцера стало модным утверждать, что 
он «похоронил надежды достоверно изобразить личность Иисуса  
Назарянина». Однако вопреки ожиданиям именно тогда на книж­
ный рынок буквально хлынул поток новых интерпретаций Еван­
гелия, литературных и научных, христианских и нехристианских. 
Не остановило этот поток и временное возрождение мифологи­
ческой теории, которую в первой трети XX века энергично про­
пагандировали некоторые публицисты и философы (А.  Древс, 
А. Немоевский, П. Кушу и др.).

Любопытно, однако, что новые «ключи» к художественному 
решению задачи так и не были найдены. Морис Метерлинк пошел 
по пути Флобера, Франса и Уайльда. В драме «Мария Магдалина» 
(1909) он изображает внутренний конфликт раскаявшейся греш­
ницы. Римлянин предлагает ей вернуться к прежней распутной 
жизни, за что обещает спасти Иисуса. Но она отказывается, со­
храняя верность заветам Учителя. Христа в драме нет.

Герхарт Гауптман вдохновляется полотнами западных живо­
писцев, нередко изображавших Христа на фоне современной жиз­
ни, и пишет роман «Юродивый во Христе Эмануэль Квинт» (1910). 
Его герой живет в начале нашего столетия. Он в чем-то похож 
на Христа; многие события его жизни по-своему повторяют еван­
гельскую историю. И в конце концов он приходит к мысли, что 
Христос реально воплотился в нем. Правда, Эммануэля не рас­
пинают, но он подвергается общественному остракизму и стран­
ствует, побираясь по городам и селам. Причем всюду повторяется 
одна и та же сцена. Когда у порога его спрашивают: «Кто тут?», он 
отвечает: «Христос» и дверь немедленно захлопывается...

«Невольно приходится благодарить небо, – пишет Гауптман с 
мрачной иронией, – за то, что этот странник – только несчастный 
земной юродивый, а не сам Христос; иначе сотни католических 
и протестантских священников, рабочих, чиновников, ландратов, 
всякого рода торговых людей, генералов, епископов, дворян и бюр- 
геров, короче, бесчисленное количество благочестивых христиан, 



346	 Протоиерей Александр Мень

навлекли бы на себя проклятие осуждения». Затем неожиданно 
писатель добавляет загадочные слова: «Как знать, не был ли это 
в конце концов настоящий Спаситель, который в одежде бедного 
юродивого захотел посмотреть, насколько созрел его посеянный 
Богом посев, посев царства?»16.

Эммануэль погибает в горах. Тайна остается неразгаданной. 
Таким образом Гауптман умело оградил себя от упрека в том, что 
профанировал образ Иисуса. Ведь он в любой момент мог сказать: 
это не Спаситель – это просто «бедный юродивый». И хорошо, 
что эта оговорка, имелась у него про запас. Слишком жалок и ку­
рьезен его герой, хотя в какие-то моменты в нем и чувствуются 
черты духовного величия.

Было бы удивительно, если бы в наш век революций не появи­
лись также книги, вновь рисующие Христа вождем восстания. И 
таких романов, эссе и исследований действительно было много. 
В 20-е годы среди них наибольшую известность приобрел роман 
Анри Барбюса «Иисус» (1927), претендовавший быть и историче­
ским исследованием. По мнению французского писателя, Иисус 
выступил как сторонник насильственного переворота. Он лишь 
использовал традиционные верования для своих целей, а в дей­
ствительности был атеистом, мечтающим об освобождении чело­
вечества от гнета всех властей. Однако даже в антирелигиозной 
литературе было признано, что подобная концепция построена на 
песке. Не говоря уже об абсурдности самой мысли об «атеизме 
Иисуса», в Евангелиях (и канонических, и апокрифических) мы не 
находим даже намека, что Христос одобрял зелотов, группировку, 
которая призывала к восстанию.

В попытке Барбюса и других, так или иначе разделявших его 
трактовку (А.  Робертсон, Дж.  Кармайкл и др.) нашли свое под­
тверждение слова Гарнака, который писал: «Есть нечто трога­
тельное в этом стремлении всех и каждого подойти к этому Иису­
су Христу со стороны своей личности и своих интересов, найти в 
Нем самого себя или получить хотя бы некоторую долю в Нем»17.

16 Гауптман Г. Полное собрание сочинений. М., 1910. Кн. I. С. 291–292.
17 Гарнак А. Сущность христианства. В кн. Общая история европей­

ской культуры. СПб., 1910. Т. 5. С. 40.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 347

* * *
Тем временем, исследования в области евангельской эпохи, в 

текстологии, в толковании Евангелий и истории их происхожде­
ния набирали силу. Картина, некогда воссозданная Ренаном до­
полнялась и уточнялась, оставляя все меньше места произволь­
ным догадкам и фантазиям. Поэтому, когда немецкий писатель 
Эмиль Людвиг, автор ряда талантливых беллетризированных 
биографий, взялся за книгу о Христе, он старался по возможности 
держаться источников и данных истории. Повествование было 
названо «Сын человеческий» и вышло в 1928 году. Людвиг ре­
шительно отбросил попытки перефразировать и дополнять слова  
Христа, приведенные в Новом Завете. «Кто бы ни пытался, – пи­
сал он, – вложить свои слова в уста Иисуса, должен обладать ин­
туитивной силой, по меньшей мере равной Его силе. Поэтому 
каждое слово Иисуса и каждое из Его деяний должно быть взято 
из одного из Евангелий»18. Но Людвиг не избежал другой ошиб­
ки. Ему хотелось проникнуть во внутренний мир своего Героя, 
постичь сокровенную динамику Его самосознания. Такого рода 
анализ трудный в воссоздании любого другого великого образа, 
неизбежно вел к снижению и упрощению. Людвиг не сумел по-
достоинству оценить сдержанность евангелистов, которые всегда 
показывали Христа «извне», таким каким Его видели и слышали 
люди.

Можно сказать, что полной противоположностью книге Люд­
вига явилась «Жизнь Иисуса», написанная классиком француз­
ской литературы Франсуа Мориаком (1936). И уж никак она не 
напоминает Ренана, несмотря на тождество названия.

Если Людвиг сознательно старался избегать богословских ас­
пектов темы, то Мориак – христианин и нисколько не затушевы­
вает этого. Он смотрит на Спасителя глазами евангелистов и 
разделяет их веру. Более того, будучи католиком, он подчеркива­
ет, что не ради Церкви принимает веру в Христа, а ради Христа 

18 E. Ludwig. Der menschensohn. Berlin, 1928. S. 2.



348	 Протоиерей Александр Мень

принимает Церковь. Мориак признает, что его убеждения укреп- 
ляет «только Он, а не обаяние христианства и не очарование  
литургии»19. «Если бы я не был христианином, – говорит он в дру­
гом месте, – то я был бы совершенно неспособен придти к рели­
гии теми путями, которыми пришел к ней Гюисманс»20. Он имел 
в виду духовный путь бельгийского романиста, ставшего христи­
анином под воздействием церковного искусства и богослужения.

Если у Людвига немало страниц посвящено исторической ат­
мосфере евангельских времен, то Мориак ее едва касается. Лишь 
отдельные черточки быта, конкретной обстановки время от вре­
мени мелькают в книге, придавая повествованию осязаемость, 
графичность, но эти черточки почти лишены «археологического 
колорита».

Если Людвиг хотел угадать тайны душевной жизни Иисуса, то  
Мориак идет по стопам евангелистов. Лаконично, благоговей­
но, бережно рассказывает он о том, что происходило. Скупыми 
штрихами мастерски набрасывает он портреты людей, окружав­
ших Христа, показывает различную их реакцию на Его слова и 
поступки. Он словно отражен в них. И в итоге книга оставляет 
впечатление встречи, встречи с Непостижимым, с Любовью, ко­
торая открыта всем.

С пасхальной тайны, пишет Мориак, «начинается возвращение 
Иисуса в мир. Однако говорить об этом значит говорить об исто­
рии мира до конца времен. Ибо присутствие воскресшего Иисуса 
все еще продолжается... Через несколько месяцев, после того, как 
Он исчез из глаз учеников, Он ослепил своим светом своего врага 
Савла и говорил с ним. А ведь св. Павел никогда не сомневался, 
что был таким же свидетелем Воскресения, как и те, кто пил и ел 
со Христом, победителем смерти»21.

19 Мориак Ф. Во что я верю. Брюссель, 1981. С. 9.
20 Там же. С. 10.
21 F. Mauriac. Vie de Jésus. Paris, 1962, p. 245–246.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 349

* * *
С середины XX века в художественной литературе на евангель­

скую тему закрепляются две тенденции. Обе они так или иначе 
учитывают эксперимент Ренана. Но одна сохраняет христианский 
взгляд, взгляд евангелистов, другая упорно продолжает искать 
чисто земные подходы к теме.

Вторая версия развивается у шведа Пера Лагерквиста и грека 
Никоса Казандзакиса.

Роман Казандзакиса «Последнее искушение» (1952) представ­
ляет собой лишь разработку того, довольно элементарного толко­
вания Гефсиманской молитвы Христа, которую предложил Ренан 
и о которой мы уже говорили. Книга была недавно экранизирова­
на, и фильм вызвал у многих резкий протест (см. ИЛ, 1989, № 2, 
с.  252). Повесть Лагерквиста «Варавва» (1950) преследует более 
широкие цели. Умирающему на кресте Иисусу противопоставлен 
разбойник, освобожденный по решению толпы и Пилата. Варавве 
чужда и непонятна евангельская заповедь любви, он больше до­
веряет силе. Однако этот суровый и грубоватый человек не может 
освободиться от впечатления, которое произвели на него собы­
тия, связанные с его освобождением. Он словно становится не­
вольным двойником Христа. Силится убедить себя и других, что 
этот странный Учитель и его приверженцы – жертвы иллюзий. 
Вслед за Френсеном Лагерквист изображает дело так, будто уче­
ники ожидали скорого воскресения. Петр говорит Варавве: «На­
верняка воскреснет. Кое-кто думает – даже завтра утром...

И правда, почему бы ему не воскреснуть, если он даже других 
воскрешал из мертвых?»22. И естественно, то чего так страстно 
ждут – совершается (пусть и в воображении людей). Потом, лет 
тридцать спустя, Варавва оказывается среди римских христиан. И 
когда начинается пожар города, в разбойнике на миг вспыхивает 
вера, что пришел истинный Христос – грозный мститель, и желая 
помочь ему, швыряет в дома горящие головни. А затем арест и 
казнь на кресте, которой Варавве так и не удалось избежать. Но 

22 Лагерквист П. Карлик. Повести и рассказы. М., 1981. С. 184.



350	 Протоиерей Александр Мень

в отличие от христиан, разбойник умирает без веры и надежды, 
отдавая свою душу тьме...

В 1953 году вышел роман польского писателя Яна Добрачин­
ского «Письма Никодима». Автор, католик, сознательно возродив­
ший жанр древних апокрифов. Рассказ ведется от лица ученого 
иудея, члена Совета, упоминаемого в Евангелии от Иоанна. Книга 
состоит из цикла писем, которые Никодим отправляет на Запад 
своему другу Юстусу. Тем самым Добрачинский избегает риско­
ванных опытов Ренана и Людвига, пытавшихся раскрыть мысли 
и чувства Христа. Все факты – от проповеди Крестителя до по­
следних явлений Воскресшего – преломлены через восприятие и  
мысли Никодима и других действующих лиц романа. Правда 
имитация подлинных писем автору едва ли удалась. В них слиш­
ком много пейзажей и описаний, которые кажутся неуместными в 
частной корреспонденции тех времен. Например, когда Никодим 
говорит о своей встрече с Иисусом в Галилее, он пишет своему 
другу: «Роса покрывала траву, подобно каплям молока, сочивше­
гося из дырявого кувшина. Ущелье рассекает гору и разделяет ее 
вершину на два горба. Через эту брешь, словно через треугольное 
окно, виднеется гладь Генисаретского озера, похожего на огром­
ную арену римского цирка. Этим утром под нами лежала густая 
масса серо-желтой мглы, сквозь которую тщетно старалось про­
биться солнце».

И такие пассажи встречаются почти в каждой главе, в каждом 
«письме» Никодима23. Кроме того автор часто измышляет слова 
Христа, отсутствующие у евангелистов. И на этом примере чита­
тель может убедиться, насколько прав был Людвиг, предостерегая 
от подобной вольности.

Немецкий ученый Г. И. Кушель справедливо отмечает опреде­
ленную зависимость романа Добрачинского от стиля агиографиче­
ских сказаний24. Однако не случайно, что роман был переведен на 
все европейские языки и много раз переиздавался. Добрачинский  

23 J. Dobraczinski. Listy Nikodema. Warszawa, 1971. S. 96.
24 К.-J. Kuschel. Jesus in der Dentsch-sprachigen Gegenwartsliteratur. 

1984. S. 44.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 351

мастерски показывает внутренние колебания и сомнения Нико­
дима, его путь к вере через все препятствия. Боль за умирающего 
близкого человека, которая создает трагический фон всего рома­
на, делает его живым и очень личным. Исторический колорит, 
подчас несколько загромождающий «Письма», не умаляет этого 
свойства книги. Ее успех обусловлен неумирающим интересом к 
самой теме, причем трактуемой без излишних натяжек, а наибо­
лее близко к первоисточнику. Добрачинский помог читателю зри­
мо представить события, почти участвовать в них вместе с геро­
ями романа. И это несмотря на то, что сам образ Христа в романе 
не обладает той яркостью, которая присуща ему в Евангелиях,

Здесь нет ничего удивительного. Для художественной литера­
туры подобная задача так и осталась непосильной. Пожалуй един­
ственный из беллетристов нашего века, который с ней справил­
ся – это Клайв Стейплз Льюис. Но в его цикле о фантастической 
стране Нарнии не дан исторический Христос; Его символизирует 
образ священного Льва Аслана. Однако этот иносказательный об­
раз ближе к евангельскому Христу по духу, чем все попытки ро­
манистов «живописать» события Нового Завета.

Романы Г. Панаса и М. О. Сильвы

Теперь коротко остановимся на недавно написанных книгах 
Г. Панаса и М. О. Сильвы, которые вскоре же были переведены на 
русский язык.

В романе «Евангелие от Иуды» (1973) Генрик Панас предпо­
чел вести рассказ не от лица человека, взыскующего веры и на­
шедшего ее (подобно Никодиму Добрачинского), а остановился на 
апостоле-предателе. Трудно сомневаться, что в какой-то степени 
в обоих случаях выбор был чисто личным автобиографическим. 
Этим же наверно объясняется и то, что Иуда Панаса – фигура не­
сколько необычная для окружения Христа. Согласно роману, он 
вырос в Александрии в богатой семье, получил обширное запад­
ное образование. Иуда – типичный скептик, прошедший путь бо­
гоискательства и не приставший ни к какому берегу. Финансовые 



352	 Протоиерей Александр Мень

дела семейной фирмы поглощают его энергию, а душа погружена 
в беспросветную меланхолию.

Но вот он встречает красавицу Марию Магдалину, презирае­
мую всеми за связь с римлянинном-поработителем. Иуда пытает­
ся с помощью обмана завоевать ее, но внезапно у него появляются 
иные соперники. Мария примыкает к ученикам некоего Иисуса и 
целиком отдает свое сердце новому Учителю.

Не оставляя надежд, Иуда проникает в их среду, где мало кто 
знает, что он богатый и образованный человек.

Свои записки о происшедшем он составляет уже в глубокой 
старости, обращаясь, как и герой романа Добрачинского, к неко­
ему другу. И подобно своему католическому земляку, Панасу не 
удается выдержать стиль. Записки Иуды местами напоминают ис­
торический очерк. В нем нет обилия пейзажей, но зато есть много 
пассажей, написанных в духе хроники и даже исследования по 
истории тех времен.

И вновь тень Ренана возникает на страницах книги. Панас го­
тов принять ряд его сомнительных гипотез, в частности о том, 
как встреча с Крестителем изменила проповедь Иисуса. И сам 
Иисус в романе человек слабый, нерешительный, словно плыву­
щий по течению. Он знает, что ученики готовят мятеж против 
Рима (это уже мотив из Барбюса), однако, не веря в успех, все 
же не останавливает их. Предпочитает погибнуть вместе с ними. 
Только Иуда, ум которого Он разглядел, своевременно «выводит­
ся из игры», чтобы потом поведать о чем-то важном (о чем, не 
совсем ясно).

Бунт подавлен. Предводитель умер на кресте. Но Марию Иуде 
заполучить не удалось. Ее экзальтация породила веру в Воскресе­
ние (опять-таки все по Ренану). И даже Иуда на миг поколебался в 
своем скептицизме, слушая ее восторженные слова. Однако, как и 
следовало ожидать, гипноз очень скоро прошел.

Магдалина исчезла. Безутешный Иуда отправился странст­
вовать, но никак не мог ее забыть. Он даже основал какую-то 
общину в память об Иисусе. Впрочем не понятно – с какими це­
лями...



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 353

Глубокое противоречие свойственно роману. С одной стороны 
он насыщен реалиями религиозно-общественной и политической 
жизни I века, цитатами из древних текстов, а с другой – он дает 
совершенно произвольную трактовку евангельских событий, ко­
торую нельзя даже назвать гипотетической реконструкцией. По­
ступить так ему позволило сомнение в достоверности многого, о 
чем говорит Евангелие и желание измыслить новое «Евангелие» 
по собственному вкусу. Если представить, хотя бы в виде допуще­
ния, что дело обстояло так, как изображено у Панаса, то окажется, 
что Весть о Христе, которая за несколько десятков лет покорила 
тысячи людей в разных уголках империи, была пустым звуком. 
Откуда тогда взялась ее сила? Если она обязана тому, что «мир 
хочет быть обманут» (заключительная фраза романа), то разве не 
была империя в те дни богата другими влиятельными доктрина­
ми и верованиями, которым пришлось отступить перед Еванге­
лием?..

Иначе построен роман Мигеля Отеро Сильвы «И стал тот ка- 
мень Христом» (1984). По сюжету он не отходит от основной еван­
гельской канвы. Сильва не злоупотребляет ни психологией, ни 
историческим колоритом. Зато почти вся книга состоит из диа­
логов и длинных монологов, по большей части – парафразов тра­
диционного текста. Цель этих парафразов приблизить его к со­
временному языку и мышлению. Правда, порой, особенно когда 
Сильва передает филиппики Крестителя против Иродиады, ему 
изменяет чувство меры. Но в целом задача актуализировать Еван­
гелие выполняется. Странно только, что в эпилоге Мария Магда­
лина произносит тираду, которая напоминает историософский 
очерк, проповедь или политическую речь: «Он воскрес, чтобы 
сбылись пророчества Писаний и обрели силу его собственные за­
веты. Он воскрес, и уже никто снова не предаст его смерти. Хотя 
новые саддукеи и постараются превратить его учение из меча бед­
няков в щит для богачей, оберегающих свое добро, они не смогут 
убить его. Хотя новые ироды и вознамерятся использовать его имя, 
чтобы утяжелить ярмо, взваленное на его узников, им не удастся 
убить его. Хотя новые фарисеи и попытаются изуродовать его за­



354	 Протоиерей Александр Мень

поведи в клещах фанатизма и задушить вольную мысль людскую, 
они не в силах убить его. Хотя под хоругвями его убеждений и 
возгорятся несправедливые воины, запылают костры для пыток, 
и будут унижены женщины и порабощенные народы и расы, ни­
кому не удастся убить его. Он воскрес и будет жить вечно в музы­
ке воды, в цветении роз, в смехе ребенка, в глубиной жизненной 
силе людей, в мире между народами, в возмущении бесправных, 
да, в возмущении бесправных и в любви без слез»25.

Хотя такая речь едва ли уместна в устах простой галилейской 
женщины, многие сегодня – как верующие, так и неверующие – 
могут согласиться с правотой сказанного.

Почему же М. О. Сильва, коммунист, взялся за книгу о Христе?
По той же причине, почему за эту тему брались и верующие, и 

атеисты, и скептики.
Очевидно, в ней и по прошествии двух тысяч лет не иссякло 

магнетическое притяжение, заставляющее возвращаться к ней 
вновь и вновь. Она содержит нечто тесно связанное с общечелове­
ческими ценностями. И дело не столько в афоризмах, рассеянных 
в Новом Завете, в Евангелиях; подобные которым можно найти и 
у Конфуция, и у Марка Аврелия, сколько в центральном Образе, 
обладающим неповторимой жизнью.

Кто его создал? Кто те великие мастера слова, которых не мог­
ли превзойти гениальные прозаики и поэты всех времен?

Немецкий историк Адольф Юлихер как-то сказал, что сами 
евангелисты немного ниже того, Кого они изображают, что они 
словно бы с трудом овладевают темой. Но итог на лицо. В истории 
литературы эти небольшие по объему четыре книги, созданные 
не профессиональными писателями, а теми, кто донес до нас под­
линное апостольское предание, стали уникальным феноменом.

Нет, не христианство, анонимным образом, создало Христа. 
Даже те немногие примеры, которые приведены в этой статье, до­
казывают неправдоподобность этого. Сегодня историки все боль­
ше убеждаются, что в Евангелиях запечатлелась исключительно 

25 Сильва М. О. И стал тот камень Христом. – ИЛ, 1989, № З. С. 73.



	 Новозаветные темы в зарубежной литературе xix–xx веков	 355

древняя традиция, живая память свидетелей тех удивительных 
событий. Но независимо от выводов критики ясно, что за таким 
текстом, как четыре Евангелия, стоит особая реальность. Гете го­
ворил: «Я все четыре евангелия считаю несомненно подлинными, 
так как на всех них лежит отблеск той духовной высоты, источ­
ником которой была личность Христа и которая является боже­
ственной более, чем что-нибудь на земле»26.

Когда-то Михаилу Пришвину задали вопрос: «Христос ли соз­
дал себя или Его создали другие люди?», т.е. евангелисты, церков­
ники, творцы народных легенд.

И писатель ответил: «Христос – причина веры… Бог есть при­
чина веры. Творец есть причина веры»27.

Для христианского сознания в этих словах – ответ на загадку 
Евангелий, объяснение, почему никогда художественная литера­
тура не смогла их превзойти.

г. Загорск

26 Цит. по Эккерман И. П. Разговоры с Гете в последние годы его 
жизни. М.-Л., 1934. С. 847.

27 Пришвин М. М. 1914-й год. Дневник. – Литературная учеба. М., 
1989, N 51. С. 141.



Ольга Бухина

Дети в Библии и Библия 
в детской книге1

Миновали годы детства…
Генри Лонгфелло. 
Песнь о Гайавате

У Библии, вероятно, самый высокий индекс цитирования в ми­
ре (не говоря уже о комментировании). Иногда кажется, что если 
бы весь текст Библии внезапно пропал, его можно было бы восста­
новить по цитатам в других книгах. Европейская и американская 
литература пронизана библейскими отсылками и аллюзиями. 
Многие литературные произведения включают в себя определен­
ные библейские понятия и ситуации, а то и целые библейские 
строфы, другие с Библией яростно спорят или просто используют 
цитату из Писания в качестве эпиграфа.

Детская литература не исключение. Внутренний диалог мно­
гих детских книг с Библией не раз отмечался и описывался. Хотя 
Библия, в общем, книга не для детей и не про детей, в ней совсем 
не так мало персонажей вполне детского (особенно, по современ­
ным стандартам) возраста. Не говоря уже о том, что в Библейской 
симфонии перечень стихов с упоминаниями о детях занимает  
три с лишним страницы, и само слово «дитя» упоминается сотни 
раз.

Вот Иосиф, возлюбленный сын Иакова, одетый в разноцвет­
ную одежду (Быт 37:3). Вот его маленький братишка Вениамин, 
лишившийся матери в день, когда был рожден (Быт 35:18). Вот 
Моисей, плывущий в корзинке по Нилу, а в камышах прячется его  
сестра Мариам (Исх 2:3-4). Вот отрок Самуил, возрастающий при 
Скинии, а «верхнюю одежду малую делала ему мать его и при­

1 Приношу огромную благодарность Галине Гимон и Анне Годинер 
за неоценимую помощь при работе над этой статьей.



	 Дети в Библии и Библия в детской книге	 357

носила ему ежегодно» (1 Цар 2:19). Вот Давид-пастух, меньший 
из всех своих братьев, сражается с Голиафом (1 Цар 17:14). Вот 
пророк Даниил и три других отрока, «у которых нет никакого 
телесного недостатка, красивых видом, и понятливых для всякой 
науки, и разумеющих науки, и смышленых и годных служить в 
чертогах царских» (Дан 1:4). 

И так до Иоанна, который «возрастал и укреплялся духом, 
и был в пустынях до дня явления своего Израилю» (Лк 1:80), и  
Иисуса, который «возрастал и укреплялся духом, исполняясь пре­
мудрости, и благодать Божия была на Нем» (Лк 2:40). Снова и сно­
ва героями Библии становятся дети. 

В проповеди Иисуса речь то и дело заходит о детях, напоминая 
взрослому слушателю (и читателю), что «если … не будете как 
дети, не войдете в Царство Небесное» (Мф 18:3). Конечно, это не 
столько о самих маленьких детях, сколько о ребенке, таящемся 
внутри каждого из нас, взрослых. Но, говоря с апостолами, Хрис­
тос обнимает совершенно конкретного ребенка – «И, взяв дитя, 
поставил его посреди них и, обняв его (курсив мой. – О. Б.), сказал 
им: кто примет одно из таких детей во имя Мое, тот принимает 
Меня» (Мк 9:36-37).

Христос обнимает дитя, и детская книга старается обнять биб­
лейский текст и поставить его перед ребенком в форме понятной 
и приятной. Одна из форм этого процесса – множество разнооб­
разнейших детских Библий и такие книги, как «Учение Христа, 
изложенное для детей» Льва Толстого и «Легенды о Христе» 
Сельмы Лагерлеф. Возможна и адаптация взрослых книг, исполь­
зующих библейский текст, к детскому чтению, так в современной 
литературе, особенно итальянской, появилось немало детских пе­
реложений «Божественной комедии» Данте.

Но библейский текст нередко чувствует себя как дома и в 
«обычных», так сказать, детских книжках. Возьмем, к примеру, 
евангельские описания чудесных исцелений, почти воскреше­
ний. Два из них – исцеления детей или подростков. И оба описа­
ны у евангелиста Марка. Удивительно, как часто дети и детство 
упоминаются именно у Марка, который, согласно преданию, во 



358	 Ольга Бухина

времена, описанные в Евангелиях, сам только-только вышел из 
детского возраста. Как считает большинство толкователей, юно­
ша, нагим убежавший от стражников, и есть сам Евангелист  
(Мк 14:51-52).

Дважды в Евангелиях отцы больных детей приходят к Иису­
су, Он – последняя надежда на помощь. Первое чудо – исцеление 
бесноватого отрока. «Один из народа сказал в ответ: Учитель! я 
привел к Тебе сына моего, одержимого духом немым» (Мк 9:17). 
Именно этот отец произносит фразу, которую мы все нередко по­
вторяем: «верую, Господи! помоги моему неверию» (Мк 9:24). 
Второй случай – исцеление дочери Иаира. Снова именно отец мо­
лит о спасении своего ребенка. И Иисус отвечает. «И, взяв девицу 
за руку, говорит ей: «талифа куми», что значит: девица, тебе гово­
рю, встань. И девица тотчас встала и начала ходить, ибо была лет 
двенадцати» (Мк 5:41-42).

Что может сделать писатель с подобным сюжетом? Как пере­
нести библейские чудеса в детскую книгу? Причем, не в детскую 
Библию, не в занимательные рассказы на библейские темы, а в 
приключенческий роман для детей, такой, как «Медный лук» 
американской писательницы Элизабет Спир. Это история юноши 
Даниила, живущего в Палестине первого века нашей эры. Страна 
подавлена римским гнетом. Родители Даниила убиты римлянами, 
бабушка умерла, и на его попечении осталась больная сестра, бре­
мя и обуза. Ему хочется сражаться с захватчиками, отвоевывать 
потерянную свободу, а вместо этого приходится быть сиделкой 
при сестре и добывать пропитание кузнечным ремеслом. 

Придя в соседний Капернаум, Даниил слышит проповедь  
Иисуса, но сначала она не проникает в душу мальчика, где скопи­
лось слишком много ненависти и жажды мщения. Ему куда бли­
же Рош, предводитель банды, скрывающейся в горах. Даниил ве­
рит, что Рош – тот вождь, что освободит их от римлян. Но учение  
Иисуса все же не отпускает его, он не может забыть смиренного 
призыва к любви вместо ненависти.

Евангельская история исцеления дочери Иаира, начальника 
синагоги, становится частью сюжета книги. По настоятельной 



	 Дети в Библии и Библия в детской книге	 359

просьбе сестры, брат снова и снова рассказывает ей об этом собы­
тии, которому был свидетелем. Своим рассказом он как бы пред­
восхищает исцеление самой Лии. Это чудо очень похоже на то, 
что случилось с дочерью Иаира (мы не знаем, как звали ту девоч­
ку, может быть, тоже Лия). Только Даниил даже не осмеливается 
попросить Иисуса войти в его дом и совершить невозможное, он 
просто отчаянно взывает о помощи. И помощь приходит. 

Да и вообще, взаимоотношения Даниила с Иисусом можно 
скорее описать не мольбой Иаира: «…дочь моя при смерти; приди 
и возложи на нее руки, чтобы она выздоровела и осталась жива» 
(Мк 5:23), а криком отца бесноватого мальчика: «Верую, Господи! 
помоги моему неверию». Иисус нередко появляется на страницах 
«Медного лука», и каждый раз он окружен детьми, ибо сказа- 
но, что «Приносили к Нему детей, чтобы Он прикоснулся к ним» 
(Мк 10:13-15). Исцелившись, Лия говорит брату: «Я знаю, что слу­
чилось с той девочкой, дочкой Иаира». А брат отвечает смиренно: 
«Теперь я тоже знаю».

Другой отзвук того же самого рассказа о дочери Иаира – в по­
вести «Томасина» американского писателя Пола Гэллико, в кото­
рой две главные героини – рыжая девочка Мэри Руа и ее рыжая 
кошка Томасина. Отец Мэри Руа, ветеринар, настаивает на усып­
лении заболевшей кошки, она умирает, и дети устраивают ей на­
стоящие похороны, даже с шотландской волынкой. Но от смерти, 
прямо из могилы, ее, как Лазаря, спасает Безумная Лори, которую 
считают колдуньей за то, что она лечит разных лесных тварей. 
Она же дает воскресшей Томасине новое имя «Талифа». Один из 
героев, смешной, толстенький священник – для него евангельская 
отсылка очевидна – говорит растерянному отцу, который никогда 
не верил в чудеса, а теперь почти готов уверовать: «Нет, Эндрью, 
не чудо. Но ты оглянись, вспомни, как все хорошо задумано, а?»

Еще удивительнее проникновение в детскую литературу по­
следней книги Библии – Апокалипсиса. Эта книга достаточно 
сложна для восприятия взрослых, куда уж тут детям. Но проб­
лема Времени, его начала и конца, невероятно важна для детей. 
«Бесконечность» и «безначальность» – вопросы, которые не дают 



360	 Ольга Бухина

покоя ребенку. Ему хочется осмыслить понятие времени, предста­
вить, как это – когда-то «времени уже не будет» (Откр 10:6). Книга 
Филиппы Пирс «Том и полночный сад», написанная в 50-х годах в 
Англии и недавно опубликованная по-русски, глядит на дилемму 
времени глазами ребенка. 

Попав в дом к наискучнейшим дяде и тете, Том каждую ночь 
путешествует во времени, попадая в прошлое того самого дома, 
где он живет. Ему хорошо в прошлом, где есть прекрасный сад 
и новая подружка Хетти, но его мучает загадка времени. Ангел 
Откровения, стоящий «на море и на земле» (Откр 10:8), изобра­
женный на циферблате старинных часов, завораживает мальчи­
ка. Ангел, говоря словами книги, «уверенно идущий по морю и 
по суше с книгой в руках», словно пытается открыть мальчику 
ускользающую от него тайну времени. 

Том мечтает остаться в прошлом, вечно жить в прекрасном 
саду, которого нет в настоящем, и играть с Хетти, которой тоже 
нет в настоящем. Увы, время течет только в одну сторону, и жела­
ние его неисполнимо. Время неуловимо. Том впадает в полное от­
чаянье – время опять от него ускользнуло, Ангел, слова которого 
были уже почти разгаданы, не помог. И тогда происходит нечто, 
что знаменует собой Божью победу над Временем. Том встречает 
в своем, настоящем времени хозяйку дома, старую даму, которая 
не забыла друга своего детства.

Другая отсылка к Книге Откровения – у Клайва С. Льюиса в 
«Последней битве», седьмой книге «Хроник Нарнии». Эта книга 
знаменует собой конец нарнийского времени и тот самый, описан­
ный в Апокалипсисе, суд, предваряемый грозными войнами и 
страшными бедствиями. Далеко на севере Нарнии проснулся ве­
ликан Отец Время, и конец его сна означает конец самого суще­
ствования мира. Звезды упали. Трава умерла. Все говорящие соз­
дания Нарнии пришли на Страшный суд Аслана. Настало время 
новой Нарнии, «ибо прежнее небо и прежняя земля миновали» 
(Откр 21:1).

Еще немножко о «Хрониках Нарнии». В каком-то смысле весь 
цикл из семи книжек – изложение Библии в кратком виде, от  



	 Дети в Библии и Библия в детской книге	 361

сотворения мира в «Племяннике чародея» до, как мы уже виде­
ли, Апокалипсиса в «Последней битве». Текст Льюиса насквозь 
пронизан библейскими аллюзиями и параллелями2. Конечно, это 
художественное повествование, и библейские отсылки представ­
лены в нем неравномерно, но, читая «Льва, Колдунью и Платяной 
Шкаф», трудно не увидеть Распятия в жертве Аслана и Воскре­
сения в его торжестве над Белой Колдуньей, которая и есть сама 
смерть. 

Дилеммой предательства и прощения предстает перед чита­
телем история Эдмунда. Неуемная гордыня и жадность Юстаса 
обращают мальчика в дракона, и освободить из оков драконьей 
шкуры может только безграничное милосердие Божие. Поиск 
Царства Небесного воплощен в путешествии «Покорителя Зари», 
в удивительном и упорном стремлении Мыша Рипичипа, не по 
росту отважного создания, добраться до Страны Аслана на краю 
света. На этом пути его ничто не остановит. 

Ветхий Завет тоже не обойден вниманием детских писателей, 
иногда совсем неожиданно, с привлечением не только канониче­
ских текстов, но и связанных с библейскими героями старинных 
легенд. Так, мудрость царя Соломона, по преданию понимаю­
щего даже язык диких зверей и птиц, пришла в сказку Редьяр­
да Киплинга о «Мотыльке, который топнул ногой», очарова­
тельную притчу о вреде хвастовства и о том, как полезно делать 
что-нибудь ради другого, а не ради самого себя. Другая история 
о царе Соломоне и его справедливом суде (3 Цар 3:16-28) стала 
предметом оживленной дискуссии между двумя героями Марка 
Твена: Гекльберри Финном и бегущим от несправедливости и 
жестокого обращения негром Джимом, который никак не может 
взять в толк, зачем такому мудрому царю понадобилось разру­
бать младенца пополам. 

2 Текст книги Клайва С. Льюиса «Лев, Колдунья и Платяной Шкаф» с 
предложенными мной сопоставлениями с текстом Библии (с указанием 
«параллельных мест» по образцу Библейской симфонии) представлен 
на сайте «Библия-Центр» http://www.bible-center.ru/book/hronenarnia.



362	 Ольга Бухина

Продолжая путь вглубь Священной истории, взглянем на кни­
гу Януша Корчака «Дети Библии», где он пытается увидеть и про­
чувствовать раннее детство Моисея, мысли и страхи его матери и 
сестры Мариам. В другом, гораздо более известном произведении 
Корчака, «Короле Матиуше Первом», ни Библия, ни вера в Бога не 
упомянуты, но вся эта трогательная и трагическая книга насквозь 
пронизана такой любовью к человеку и к ребенку, что никак нель­
зя не вспомнить о безграничном милосердии Божьем. 

В современном мире Благая весть пускается в длинное путе­
шествие по детским книгам. Она может в достаточно прямом виде 
проявить себя в повести о гонениях на христиан священника Ан­
тония Лакирева «Феофан из Кесарии», полном евангельских ци­
тат и прямого молитвенного обращения к Богу. Иисус присутству­
ет на страницах книги, отвечает на молитву героев и приводит 
дотоле ничего не знавшего о Нем писца Феофана к Себе. Благая 
весть может стать постоянным фоном – как в книге американской 
писательницы Элизабет Йетс «Амос Счастливчик, свободный че­
ловек». Амоса еще мальчиком увезли из Африки и продали в раб­
ство, но он, названный хозяевами в честь библейского пророка и 
окрыляемый евангельским учением о том, что все люди рождены 
равными, сумел освободиться из рабства. 

Благая весть может куда более прикровенно пронизывать всю 
плоть книги – как у Харпер Ли в романе «Убить пересмешника», 
где хватает библейских цитат, но суть даже не в них, а в евангель- 
ском духе, призывающем положить душу свою за брата (1 Ин 3:16),  
кем бы этот брат ни был. Ибо как говорит об адвокате Аттикусе 
соседка мисс Моди: «Не часто обстоятельства призывают нас до­
казать, что мы и в самом деле христиане, но уж когда это случит­
ся, у нас есть на то люди вроде Аттикуса». Благая весть может ле­
гонько коснуться приключенческого, в сущности, романа Жюля 
Верна «Таинственный остров» только для того, чтобы напомнить 
о Спасении и Благодарности, превратив их в название маленького 
островка и реки, и поместить Библию в список предметов первой 
необходимости, вместе с драгоценным хинином, способным вы­
лечить от малярии.



	 Дети в Библии и Библия в детской книге	 363

Текст Священного Писания появляется на страницах мно­
жества книг для детей. Впрочем, некоторые из этих книг были  
изначально написаны не для детей, но со временем превратились 
в детские. Это произошло с романом «Хижина дяди Тома» Гар­
риет Бичер-Стоу, главный герой которого, Том, в самые тяжелые 
минуты «повторял мысленно любимые места из Библии и нахо­
дил в них утешение и поддержку». Да, и для других героев книги 
Библия – неотъемлемая часть их жизни. Беда только в том, что и 
те, кто оправдывал существование рабства, тоже приводили в до­
казательство цитаты из Библии. Но как сказано в романе «Убить 
пересмешника», написанном сто лет спустя именно потому, что 
страшная тень рабства по-прежнему никак не исчезала с амери­
канского горизонта: «Сатана и Священное Писание по-своему 
толкует».  

Даже в советские книги, в которых религии, казалось, не было 
места, Библия проникала, словно украдкой, как бы помимо воли 
автора. У Александры Бруштейн во второй книге трилогии, «В 
рассветный час», главная героиня Саша Яновская присутствует 
на уроке Закона Божьего, и тема урока – битва Давида с Голиафом 
– упомянута лишь мельком. Однако, выбранная библейская стро­
фа удивительно подходит к ситуации – героиня в этот момент как 
раз размышляет о притеснениях поляков в могучей Российской 
империи. 

Иногда прямое упоминание Библии служит для веселой на­
смешки над нелепым, начетническим ее использованием. В «При- 
ключениях Тома Сойера» Марк Твен вместе с читателем с удо­
вольствием посмеивается над злополучным Томом, который  
способен выучить Заповеди Блаженства только в ожидании не­
медленной награды, и совсем не той, что обещана в Заповедях. 
И мы все, наверно, помним, что случилось с Томом, когда он уже 
был готов насладиться славой лучшего знатока Библии, славой, 
купленной за мраморные шарики, кусочки лакрицы и рыболов­
ный крючок. Вместе с Твеном, «опустим завесу жалости над кон­
цом этой сцены», узнав, что, согласно Тому, двух первых учеников 
Иисуса звали Давид и Голиаф. 



364	 Ольга Бухина

Опустим же и мы занавес над нашим рассказом. Доброй охо­
ты тебе, читатель, отправляющийся на поиски библейских следов 
в своих любимых детских и взрослых книжках. А нам остается 
только обратиться к Великому Льву Аслану: «Учитесь узнавать 
меня и под другим именем. Для этого вы и бывали в Нарнии. По­
сле того, как вы узнали меня здесь, вам легче будет увидеть меня 
там»3.

3 Клайв Стейплз Льюис. «Покоритель Зари», или Плаванье на край 
света. Перевод Татьяны Шапошниковой под редакцией Натальи Трау­
берг.



Георгий Колосов

«Уже не ночь…»

Предисловие

Меня зовут Георгий Колосов, родился в 1945 году в Москве, за-
кончил Московский Энергетический институт, специальность –  
«инженерная электрофизика». В 1987-м бросил электронику и 
стал преподавать художественную фотографию, которая уже 
10 лет была главным наполнителем жизни. Изредка параллельно 
«царапались» и стихи. Крещение в 1990-м и быстрое погружение 
в Церковь выявили два высших интереса: Литургия как практика 
и Евангельская история как живая жизнь... Как там у них всё 
происходило, и каков был Тот, за Которым невозможно было не 
пойти? 

...В мае 2008-го в разговоре с сестрой Иоанной (Н. Л. Трауберг) 
я заявил о наболевшем: «Ведь по реальному отношению к Иисусу 
вся церковь – и Западная, и Восточная – просто монофизитская 
ересь!» Она глянула на меня как на открывателя Америки: «Ну 
конечно!» - «Стóит ли об этом писать?» - «Конечно, стóит!»

...Сегодня Новый Завет – бесспорно, самый исследованный 
текст человечества. За 300 лет свободная новозаветная наука 
обесценила богословские фантазии толкователей и обнажила воз- 
можность и невозможность конкретных событий и слов. 

Их целостная реконструкция жизненно необходима. Необхо-
дима, прежде всего, для преодоления двухтысячелетней лжи, 
отец которой всегда – Сатана, разделивший еврейство и хри-
стианство с катастрофическими для обеих сторон последст
виями.

Но такая реконструкция обязана не только учесть всё сово-
купное знание – плод объективной науки. Она должна исходить 
из незыблемой веры в Безгрешного, явление Которого историче-
ски доказано появлением реального христианства. В Безгрешного,  



366	 Георгий Колосов

Который увенчал перечень грехов, исходящих из человеческого 
сердца, грехом глупости, и Сам, будучи Логосом, никакой невня-
тицы не нёс, никаких бессмыслиц не творил!

...Книга «Нацерет–Йерушалаим» – это евангельские истории 
живьём. Восемьдесят шесть страничек текста писались полто-
ра года – от Успения 2008-го по Сретенье 2010-го. Тринадцать 
разноразмерных глав, которые я предпочёл назвать «иконами» –  
с греческого «образ», и только. За вычетом нескольких эпизодов 
детства, их сюжетный источник – канонические тексты. Но... 
уникальны версии происхождения сестёр и братьев Иисуса, Его 
образования, искушения в пустыне, призвания Магдалины, умно
жения хлебов, последования Тайной Вечери, трагедии Иуды, 
«суда» Пилата, событий на Голгофе, встречи Воскресшего с 
Магдалиной и Матерью, уверения Фомы. При этом – должен при-
знаться – литературные, кино- и прочие фантазии на Евангель-
ские темы я ненавижу паче богословских: если вторые уводят от 
Иисуса живого, то первые просто оглупляют всех и вся.

...В октябре 2010-го я впервые пересек границу и устремился 
на Святую Землю – посмотреть, что и как там за две тысячи 
лет изменилось. Легко вообразить мои чувства, когда я увидел, 
что гробница в саду на самом деле вырублена в скальной стене 
высотой в два человеческих роста... Ночуя один у воды в 4 км юж- 
нее Капернаума, я с берега наблюдал легкую бурю на Геннисаре-
те. И только там понял смертельный испуг профессиональных 
рыбаков, впервые попавших в эти жернова... В результате седь-
мая «икона», посвященная укрощению бури, была переписана и 
дополнена (в соответствии с хронологией «Марка») изгнанием в 
свиней легиона бесов, исцелением кровоточивой и воскрешением 
дочери Йаира. Этот «образ» – одно из воспоминаний Петра в 
бессонную ночь перед Воскресением – и предлагается читателям. 
Как и прочие – на языке наглядной описательной прозы. Никакого 
авторского «визионерства» – простая реконструкция в границах 
логики и естества. До деталей – от размеров лодки Петра до со-
става поминальной трапезы у Йаира. 



	 «Уже не ночь…»	 367

...Бог избавил меня не только от идолослужения букве. Ни в 
жизни, ни в литературе, ни в истории я не обрёл идола в человеке. 
И не встретил никого, за кем мне хотелось бы пойти. Единствен-
ное исключение – Тот, Кто пришёл ко мне Сам (как приходит Сам 
ко всем, кто Его ждёт). Абсолютно свободный, одинаково про-
зорливый и радостный, меньше всего Царь и больше всего Слуга. 
Один из нас, смерть монофизитской бредне... Мне очень хочется, 
чтобы читатель прочувствовал: Он не щадил себя ради нас за-
долго до Голгофы...

Москва, май 2012 г. 

* * *
Тот день отличался не только нашествием, но и наплывом: у 

Капернаумского берега собралась целая флотилия. Большинство,  
как обычно, искало не Царства, а исцеления, и среди прочих про­
шли четверо бесноватых, очень трудных, так что к вечеру Учи­
тель едва стоял на ногах. 

Тем не менее, Он махнул рукой в сторону Декаполиса и попро­
сил перебраться на другой берег. Дети – хлебом не корми – любят 
руководить старшими, и в бытовых мелочах Учитель с улыбкой 
позволял своим «младенцам» командовать собой. Но приказы о 
перемещениях и в мыслях не пререкались: все уже знали по опы­
ту – случайностей здесь не бывает. 

Рыбаки неодобрительно поглядывали на юго-восток, откуда 
тащились тучи и обещался ветер. Крепкая восьмивёсельная лод­
ка Петра с небольшой высокой палубой на корме, дающей обзор 
рулевому, была дружно снята с отмели и ждала окончания недол­
гих сборов. Скатанный парус лёг на дно. Иуда, только не насиль­
но, влил в Учителя чашу теплого вина, после чего Тот был пере­
правлен на корму, под голову нашлась свёрнутая сеть, укрыться 
– два больших плаща, и, как только Учитель был уложен, вёсла 
замелькали по воде. Двинувшиеся вслед лодки вскоре повернули 
к берегу.



368	 Георгий Колосов

...Ветер долго притворялся мирным – пока не сорвался с цепи, 
и к середине ночи рыбаки познакомились с родным Геннисаретом 
заново.

Из последних сил гребцы удерживали нос к волне. Подставить 
борт – опрокинет так, что вылетишь. Зеведеевы на передних вёс­
лах надрывались, цепляясь за каждый вал, Пётр с Андреем, как 
могли, подворачивали корму, серединные подгребали то тем, то 
этим. Перехлёстов никто не замечал, хотя вода в лодке уже стала 
опасней, чем снаружи.

Беззащитный Рабби, найдя ногами упор, продолжал спать, как 
неживой. Пётр старался на Него не смотреть.

...С восьми лет, с первой ловли рыбак Иона учил своего стар­
шего, как не попасть в такую сеть. Рождённый на берегу уже знал: 
унесённых внезапной бурей на открытую воду обычно не нахо-
дят... Через горы рыбак Симон слышал любой погодный вздох! И 
теперь, не повернув вовремя назад, видел себя убийцей всех.

...Очередной гребень влетел через правый борт, и лодка впер­
вые накренилась. Свободные бросились на левый для перевеса. 
Похоже, конец... Спящего Учителя смоет первым...

Сбросив плащи, которые тут же чуть не унесло, Разбуженный 
соскочил на дно, уже прикрытое водой, и стал пробираться меж 
гребцами к мачте. Встал к ней спиной, широко расставив ноги, 
и какое-то время так и стоял, глядя вперёд. Затем не без труда 
вернулся на корму, извлёк из-под палубы подмокшую одёжку и, 
завернувшись с головой, залёг на прежнее место.

Встречный ветер сменился на яростный попутный, после чего, 
как обычно, стал медленно стихать. Никто не вдохновился: вода 
перебесится к утру, семь раз залить успеет. Но... Через полчаса, 
непонятно как продравшись сквозь дикую, беспорядочную, как 
кипяток, болтанку, подтопленный кораблик уверенно шёл вперёд, 
рассекая уже безопасные волны.

Переглядываться начали рыбаки, за ними и остальные. 
Не сговариваясь, гребцы разом бросили вёсла. Тучи снесло, 

луна играла на зыбях, тишину нарушали только шлепки по бор­
там.



	 «Уже не ночь…»	 369

Учитель поднялся сам, сел на срез палубы, свесив ноги, и по­
смотрел на мокрую, ещё не отдышавшуюся команду. Вздохнул.

– Вы всё ещё чего-то боитесь?
Все глядели на Него стоя, никто не двигался.
Заметив продрогшего Нафанаила, которому за отсутствие на­

выков не доверили весла, прикрикнул:
– Быстро под плащи, пока тепло там! – и, слегка оттеснив  

Андрея, пересел на ближайшее гребное место.
– Пошли потихоньку?
У кого-то вырвалось:
– Отдыхай, Рабби.
Последовало басом грозное:
– За-мёрз!
Народ сразу повеселел. Зеведеев-старший глянул на луну на 

чёрную стену гор по горизонту:
– Куда снесло – не поймёшь...
Учитель снова вздохнул:
– Прямо. Шестнадцать стадий. Гергеса.
И добавил загадочное:
– Ждут – не дождутся...
Иуда не сдержался:
– Опять толпа?
– Легион! – невесело усмехнулся Учитель. – Скоро услышите.

...Возвращённые к жизни не скучали. Два старых винных меха, 
переходя из рук в руки, наперегонки отчёрпывали воду. 

Едва стало светать, как показался высокий, пустынный, нави­
сающий берег с костром на краю. Пётр взял правее, где можно  
было пристать и выйти. Жуткий, ни на что не похожий вой откуда-
то издалека заставил всех переглянуться. Только Учитель, не по­
вернув головы, закрыл глаза.

...Нос еле-еле зацепился за камни: дно и здесь круто уходило 
вниз. Иаков посмотрел в сторону костра, до которого была сотня 
шагов – не больше.



370	 Георгий Колосов

– Похоже, пастухи.
– Огонёк раздобудем! – отозвался Пётр.

…Выбравшись на берег, воскресшие из волн жаждали обсох­
нуть. Возле воды теплый ветер только холодил и, резво собрав 
поблизости всё, что горит, команда развела костер у подножия 
холма в ста шагах от берега. Между ними и обрывом толпа сви­
ней – пища Декаполиса и римлян – мирно изучала робкую траву, 
после первых дождей пятнами украсившую пологое плато. 

Растянув плащи на камни, в одних рубахах, победители бури 
вдохнули долгожданное тепло и, наконец, огляделись.

К северу, в стадии от них, в склон вросли десятка три доми­
шек, за ним вдали первые лучи золотили Гергесу. Больше никого, 
ничего. 

Оба пастуха, не победив любопытства, бросили костер и 
сквозь стадо подошли к пришельцам с того света. Как не утонули 
ночью, те объяснить не смогли. Зато узнали, что жуткий вой, по­
вторившийся еще дважды, исходит от бывшего человека – жите- 
ля пещер, давно потерявшего речь. Откуда он – неизвестно, как 
жив – непонятно. Опасен в приступах ярости: бьется оземь и раз­
брасывает камни, каких не поднять и троим. Сам к людям не под­
ходит. Овцы от него бегают, свиньи не боятся. Время от времени 
пастухи оставляют для него хлеб.

Подставив лица солнцу, все притихли. Вдруг Рабби, в странном 
напряжении никого не замечавший, быстро повернулся к стаду.

Из него, упираясь – будто кто тащил – выходил на четверень­
ках дико обросший черный зверь, с ног до головы в шрамах. В 
пяти шагах припал на колени и замер. Перекошенное лицо с от­
крытым ртом смотрело на Учителя глазами ужаса. Пастухи взя­
лись за посохи и отошли за костер. 

Подошедший издал лающий звук и заскулил. Учитель отвер­
нулся. Затем раздался вой, лицо несчастного совсем перекосилось,  
рот открылся еще шире. Учитель глянул и отвернулся снова. Тре­
тий голос уже был рев, на что Рабби яростно выбросил руку:

– Все – вон!!!



	 «Уже не ночь…»	 371

Стоявшего на четвереньках отбросило навзничь, визжа свинь­
ей, он перевернулся через голову и, продолжая визжать, забил но­
гами, лежа на левом боку спиной к костру.

С точно тем же визгом свиньи шарахнулись от него, паника 
мигом охватила стадо, и оно понеслось к обрыву, поднимая пыль. 
Пастухи попятились, выронили посохи и опрометью бросились 
вверх по склону, подворачивая к домам и озираясь на ходу.

Стадо взбесилось! У обрыва передние попытались остановить­
ся, задние их снесли, местами возникали свалки, бегущие лезли 
на упавших, визг смешался с шумом воды от сыпавшихся тел.

Петр почувствовал, что не в силах шевельнуться. Почему-то 
вспомнился недавний кипяток-болтанка, оказавшийся страшнее 
самых страшных волн. Глянул на других – те были еще хуже. В 
глазах Иуды впервые заметил страх.

…Перед кромкой с десяток отставших успели повернуть и 
разбежались вдоль обрыва в разные стороны. Пыль улеглась, все 
стихло.

Бесноватый скелет лежал неподвижно, дрожал как от холода и 
время от времени стонал. 

Учитель подошел к нему, взял за руку и как ребенка, одним 
движением поставил на ноги. «Пошли греться!» Надел на него 
свою рубаху и уже у костра завернулся в недосохший плащ.

Человек смотрел на костер, оглядывал окружающих, замирая 
на Учителе, и снова глядел в огонь.

– Д-давно я здесь?
– Четвертый год, Симон…
Дрожь вернулась. 
– Тттт-ты – кто?!
– Рабби Иисус из Назарета, сын человека, как и ты! Не бойся!
В двадцати шагах уже застыла, не решаясь подойти, запыхав­

шаяся толпа, набежавшая вслед за пастухами.
– Я… с тобой пойду…
Учитель покачал головой.
– Вернись в Гадару. Твой отец еще жив. Успеешь обрадовать, – 

и, улыбнувшись, добавил: – через полгода мы вас навестим!



372	 Георгий Колосов

Подвел еще не опомнившегося к толпе.
– Не бойтесь! Симон здоров и не опасен. У нас хлеб промок. 

Накормите его и дайте в дорогу дня на два. Шалом!
Вернувшись к дымившему костру, вздохнул и посмотрел на 

угли.
– …Время разбрасывать камни и время собирать камни… Нам 

надо спешить!
Нетвердые ноги учеников едва поспевали за Учителем. Уже у 

берега навстречу бодро вышла вереница мокрых свиней, забив­
ших единственный пологий спуск к воде. С обрывчика в пять лок­
тей прыгать на крупную гальку не хотелось. Кананит уже подыс­
кал палку, Рабби его остановил:

– Всем – своё… – оглянулся на уверенно руливших к дымку 
хрюшек, – время мокнуть и время сохнуть!

Когда команда, просмеявшись, смогла подняться, на верху бы­
ло уже полстада. Рабби первым спрыгнул вниз, кораблик вмиг за­
полнился, вода у кормы закипела, Петр одной рукой сдвинул с 
камня нос груженой лодки и перемахнул через борт. 

…Кажется, здесь, когда отплыли, он впервые услышал от Иуды 
его любимое «Учитель может всё!». 

Хорошо не махать веслами! Известный всей округе греческий 
парус Петра солнечный ветер весело гнал к родному берегу. Ан­
дрей рулил, Рабби, сидя на дне, подпирал кормовой отсек, где жи­
ли сети, прочие, привалясь спинами к бортам, молчали, перепол­
ненные. 

…Солнышко сползает, где мы, где мы?
Петр, заметив, что Андрей встревожился, привстал и – сел. 

Толпу на капернаумском берегу было видно с трех стадий. Как 
прожгло: в эту ночь близкие их похоронили!! Глядя на Петра, ра­
зом поднялись и остальные. До берега хотелось долететь! Петр 
обернулся к Учителю. Тот напряженно смотрел на верх мачты, за­
крывал глаза и отдохнувшим не выглядел никак… Ладно, их уви­
дели, а от толпы Рабби нужно поберечь. Решено: уйти на веслах 
за южный мыс в пяти стадиях, тихо высадить народ и отогнать 
домой пустую лодку.



	 «Уже не ночь…»	 373

Не тут-то было! Обогнув холм, добрых две сотни уже спуска­
лись группами на низкий берег. 

…Весла сняты, воскресший кораблик наплывал бесшумно, как 
призрак. Среди учениц Петр сразу углядел жену с двумя маль­
чишками, поседевший Зеведей, потерявший в эту ночь обоих сы­
новей, держался за двух мам… родня, друзья, любопытные… Как 
всегда, в сторонке замерла неприкасаемая Руфь. Долечившаяся до 
полной нищеты, отселенная за окраину, она частенько встречала 
Петра после ловли и без рыбешки не уходила… Начальник сина­
гоги подошел! Йаира на старость лет Бог впервые наградил девоч­
кой. Девятилетняя Саломия – любимица поселка – разговаривала 
с птицами, собирала яркие камешки и раздаривала всё, что при­
ходило в руки. Петр вспомнил: когда отплывали, кто-то сказал, 
что ее залихорадило.

Все смотрели на Учителя, который перебрался на нос и не 
смотрел ни на кого. Как только дно чиркнуло, соскочил в воду и 
стремительно направился к Йаиру. Поймал старика, попытавше­
гося упасть Ему навстречу, развернул и потащил обратно. 

Андрей с Филиппом остались в лодке, остальные помчались 
вдогонку, тесня толпу.

…На полпути – Петру сбоку показалось – кто-то мелькнул за 
спиной Учителя, задев плащ, и пропал. Рабби выпустил Йаира, 
остановился и весь обмяк. Толпа в страхе отпрянула шагов на де­
сять. Учитель с трудом выпрямился, медленно повернулся назад и 
нашел взглядом дрожавшую виновницу. Женщина с воплем бро­
силась Ему в ноги и подняла глаза, полные слез. Рабби нагнулся, 
взял неприкасаемую за руку, поднял и ласково провел ладонью 
по щеке. Улыбнулся и, оставив вкопанную Руфь открывшей рты 
толпе, снова подхватил Йаира. 

…Дом был уже вблизи, когда из него вышли двое и побрели 
навстречу. Старик повис на руке: ни о чем можно было не спраши­
вать. Подошли, глядя в землю: 

– Отпусти Учителя…



374	 Георгий Колосов

Рабби старика как встряхнул: 
– Верь и не бойся!!
…Крики плакальщиц были слышны с улицы. 
– Кефа, Иуда, Зеведеевы – со мной, а вы смотрите, чтобы в 

дверь никто не сунулся!
Похоронные приготовления в спешке начались, и все валилось 

из рук: у всех текли слезы. Театр плакальщиц был похож на со­
стязание. 

– Слезами не захлебнетесь, лицедеи?! Вон!! Уснула – проснется!
Ошарашенные наемницы смолкли, переглянулись и странно 

захихикали. 
– Вон, говорю!
По левой стене в горницу поднималась лесенка. Оставив внизу 

Иуду – «чтоб наверх – никто!» – Учитель с трудом повел Йаира 
по ступенькам. 

Пустая узкая горница в восемь шагов. Против лестницы – в 
левом дальнем углу – на постели лежала мертвая девочка, перед 
ней сотрясалась в рыданиях старая Рахиль. У нее за спиной един­
ственное окно за занавеской, освещенной солнцем, пускало в гор­
ницу немного света. 

Зеведеевы встали на входе, Рабби у окна передал старика Пет­
ру и осторожно поднял изумленную мать. Передвинул ее к мужу 
и присел на колени вдоль лежанки. Левой рукой взял левую руку 
девочки и затих, глядя в стену. 

Ничего не происходило… Время от времени Учитель тяжело 
дышал, опустив голову, выпрямлялся и замирал снова. 

…Солнце отвернулось, занавеска погасла, в горнице воцарился 
густой мрак. 

…Похолодало. 
…Сквозняк дернул угол ткани, мелькнул свет, и Петру показа­

лось, что по мертвому телу пробежала дрожь. Рабби, подняв голо­
ву, шумно выдохнул и повернулся к девочке.

– Козочка! Вста-вай!
Девочка открыла глаза и Незнакомца почему-то не испугалась. 
– Уже утро?
– Уже не ночь…



	 «Уже не ночь…»	 375

– А ты мне снился! 
– Я был светлее?
– Да-а… А откуда ты знаешь?
– Я же снился!
– …А еще приснишься?
– Не-е, теперь твоя очередь!
Учитель протянул правую руку, предлагая Петру помочь под­

няться. Совсем недавно легко сдвинувший нос груженой лодки, 
Петр с великим трудом оторвал от пола тело, тяжелое, как нежи­
вое.

Рабби устоял на ногах и сразу повернул к Рахили, которая, не 
придя в себя, уже хотела броситься к дочери. Сцедил: «Никому ни 
слова!» и поднял Саломию за руку.

– Пойдем, заждались нас!
Пройдя мимо глотавших воздух Зеведеевых, процессия во гла­

ве с девочкой пошла по лестнице. Сидевшие внизу подняли го­
ловы и повскакали. В память врезались горящие восторженным 
азартом глаза Иуды… неужели знал?

Рабби наклонился к хозяину:
– Фасоль доварилась, скажи: пусть сольют отвар и, как осты­

нет, сразу дай ей пить. Пока не попьет, пусть из дома не выходит.
А сам вышел. Поредевшая толпа замерла. Подозвал своих: «За­

гляните в дом», и один, волоча ноги, побрел к берегу.
Толпа стала расходиться. Плакальщицы торжествовали.

…За северным мыском на их любимом лежбище, где ночевали 
тринадцать, собралось не меньше сотни. Солнце и луна встрети­
лись, темнело медленно. Капернаум уже всё знал – мимо пирую­
щих плыли вереницы любопытных. Из дома Йаира вино текло. 
Прикасаемая Руфь излагала ученицам историю болезни, рыбаков 
то те, то эти без конца пытали насчет бури, Фома и Нафанаил с 
двух сторон рассказывали про Симона, свиней и легион бесов. 
Петр во всех подробностях описывал Иуде горницу. Тот слушал, 
поглядывал на неподвижного Учителя и мрачнел. Седой Зеведей 
сидел поблизости с Йаиром и время от времени отлучался. Стари­
ки молчали и не сводили с Учителя глаз. 



376	 Георгий Колосов

А девочка ходила вдоль воды, приглядывала невидимые ка­
мешки и объясняла чайкам, что пора спать. Саму ее дважды пы­
тались увести, она отказывалась.

…К полуночи две трети разошлось, жужжание стихло. А Учи­
тель уснул. Как сидел – опустился на спину и вытянулся. Новая 
рубаха белела рядом. Иуда снял плащ и накрыл ноги. 

Девочка походила-походила, подошла и присела на коленки на 
краю плаща. 

– Теперь я тебе снюсь…
Спящий нахмурился и сердито пробурчал:
– Не подглядывай!

…Одним прыжком солнце перемахнуло озерный туман, и Петр 
открыл глаза. Туман волнами наползал на берег, силуэт сидящего 
у воды на камне то таял, то твердел. Десять ожили сами, Иуду 
пришлось будить: угрелся под двумя плащами. Какое-то время 
посидели, переглядываясь, встали и тихо подошли к Учителю. 
Рабби повернулся и с неподдельным интересом стал изучать сво­
их «птенцов». Молчание прервал Зеведеев-старший:

– Рабби! После того, как мы отсюда отплыли… что – вчера – 
было…

Рука широко прошлась по воздуху:
– Всё – сон! А наяву… твой абба принес два меха с вином… че­

тыре раза, начальник синагоги впервые в жизни напился на старо­
сти лет, а мне до утра не давал спать очень любопытный ангел…

Оглянулся, проверил, где солнце.
– Самое время его навестить! – и, глядя на учеников, не вы­

держал – расхохотался.
– Просыпайтесь, сони!.. Йаир ждёт. И наша женская часть уже 

там.

«Сон»!.. Между двумя заходами солнца: буря, Симон, Руфь и 
Саломия… Растворением в вине Учитель спас их от сумасшествия 
тогда. А теперь… Петр со всей отчетливостью видел: после «сна» 
на год с лишним они все как один забыли, что такое страх…

2012 г.



СОДЕРЖАНИЕ 
АЛЬМАНАХА «ХРИСТИАНОС»

с I по XX номер

Редакционные статьи	 №.............стр.

Сергей Аверинцев
О значении слова «христианин»..................................................1...............3

Митрополит Вениамин (Федченков).......................................1...............5

Пролог.............................................................................................5...............5
Юбилеи...........................................................................................7...............5
От редакции...................................................................................8...............5
«Благословен Бог наш... благословивший нас во Христе».......9...............5
Призвание к единству.................................................................10................5
Христианство. Творчество. Церковь.........................................11................5
Соль земли ...................................................................................12...............5
Каменщики небесного Иерусалима..........................................13...............5
Время Евангелия.........................................................................14................5
Свет мира......................................................................................15...............5
Вера перед лицом смерти...........................................................16................5
В поисках Царства.......................................................................17................5
Пути добра и зла .........................................................................18................5

Наталия Большакова
«Приближается утро, но еще ночь…» (Ис 21:12).....................19...............5

«Служение сопричастности».....................................................20...............5

Ветхий Завет

Владимир Микушевич
Семь дней творения...................................................................... 2............111

От редактора.................................................................................. 2............. 89

Протоиерей Александр Мень
О Библейских пророках................................................................ 3............. 89

Священник Антоний Лакирев
Книга Иова................................................................................... 13........... 249

	 Приложение	



378	 Приложение

«В поисках смысла» Книга Экклезиаста..................................14............ 153
Книга пророка Иоиля..................................................................14............ 174
Книга пророка Малахии.............................................................14............ 181
Книга пророка Иезекииля..........................................................15........... 277

Новый Завет

Священник Владимир Лапшин
Комментарии к посланиям 

апостола Павла к Филиппийцам........................................... 9............ 135

Слово пастыря

Архимандрит Виктор Мамонтов
Боже, благослови Латвию............................................................ 1.............. 37

Письма старца Силуана к духовной дочери. 
Предисловие и публикация 
архимандрита Виктора Мамонтова....................................... 1.............. 70

Архимандрит Виктор Мамонтов
О евхаристическом возрождении............................................... 3.............. 69
О ближнем и дальнем.................................................................. 4..............86
Таинство общения ......................................................................12........... 143

Архимандрит Иоанн Крестъянкин
Проповедь в день празднования преподобного
Серафима, Саровского чудотворца............................................ 1..............95

Иеромонах Антоний Ламбрехтс
«Не я ли, Господи?»...................................................................... 3.............. 76
О блудном сыне............................................................................ 4.............. 83 

Протоиерей Александр Менъ
Три письма к прихожанам........................................................... 3.............. 81
О любви......................................................................................... 5............ 107
Что вы думаете о Христе?........................................................... 6.............. 69
Путь Христа.................................................................................. 6.............. 71
Призвание праведного Иосифа................................................... 6.............. 72
Где мы теряем Господа?............................................................... 6.............. 74

Молитвы, составленные
протоиереем Александром Менем.......................................... 8............ 189



	 Приложение	 379

Проповеди перед исповедью и на Евангельские чтения........13........... 159
О таинствах Церкви....................................................................15........... 125

Архимандрит Таврион Батозский
«О всех и за вся...».........................................................................9........... 121
«Твоя от твоих...»...........................................................................9........... 128
«Человек – образ и подобие Божие»............................................9.............30

Протоиерей Сергий Булгаков
Молитва о единении....................................................................10.............. 14

Игумен Евмений (Перистый)
Чего ожидает от нас Бог ............................................................12........... 151

Священник Владимир Лапшин 
Проповеди на евангельские чтения.............................................8........... 199
Проповеди на евангельские чтения и 

общая покаянная молитва.....................................................13........... 179
«Бог предназначил человека для создания семьи…» 

(Проповедь).............................................................................14............ 143
«Жить во имя Христово». (Проповедь).....................................14............ 146
«Живем ли мы для вечности». (Проповедь).............................16............ 215
«Рождение в новую жизнь». (Проповедь).................................16............ 218
Проповедь в Великую Пятницу 17.04.2009 .............................18.............. 85
Подлинное рождение в новую жизнь. (Проповедь).................19........... 303
Учиться у отца Александра. (Проповедь).................................19...........307
Жизнь, отданная Богу и людям. (Проповедь)..........................19............311

Священник Георгий Чистяков
«… он ушел, чтобы оставить нас со Христом 

один на один». (Слово об отце Александре Мене
в день его рождения).............................................................13..........  155

«Жить, ощущая себя исцеленным…» (Проповедь).................14...........  137
Проповедь на Успение Пресвятой Богородицы 

28 августа 2004 г....................................................................14............ 139
«Иисусова молитва»....................................................................16............ 221
Памяти Вифлеемских Младенцев
Проповедь 11 января 2002 г........................................................18..............88
Проповедь 13 января 2002 г........................................................18..............90
Следование за Христом.

(Беседа на встрече с приходом 05.10.1998)..........................18..............94

Священник Владимир Зелинский
Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия.........15........... 147



380	 Приложение

Священник Антоний Лакирев
Семья в замысле Божьем............................................................15........... 160

Святитель Лука (Войно-Ясенецкий).....................................17............ 115
«Царствие Божие внутрь вас есть». (проповедь)....................17.............117
Тайна Царства Божия в сердце нашем. (проповедь)...............17............ 119
«Царство Божие не в слове, а в силе». (проповедь)................17............ 122

Протоиерей Александр Шмеман
Пасхальные проповеди

Пасхальная радость после Крестных страданий...............18............ 104
Ныне вся исполнишися света – небо и земля.....................18............ 107
Пасха – чудо явления реальности Духа..............................18............ 110
Пасхальный зов к Любви......................................................18............ 113

Архиепископ Пражский Сергий (Королёв)
Жажда добра................................................................................18.............116
Значение и сила слова.................................................................18.............117
Небесный свет..............................................................................18............ 120
Борьба с грехом............................................................................18............ 122
Подвиг общения...........................................................................18............ 126
Поиски счастья.............................................................................18............ 132

Вера и жизнь

Инокиня Екатерина Колбановская
«В терпении стяжите души ваши»............................................. 4............ 265

Архимандрит Виктор Мамонтов
Послесловие.................................................................................. 4............ 283
Личность как диалог...................................................................14............ 197
Пастырь любви............................................................................14............205
Таинство миротворения.............................................................15........... 177
«Таков нам подобает архиерей…» 

Памяти митр. Леонида (Полякова)......................................15........... 201
«Родник любви». Памяти архимандрита Павла Груздева......16.............317

Письма монахини Екатерины Пижановой............................. 4............284

Священник Владимир Зелинский
Разум и Писание..........................................................................14............ 217

Владимир Илюшенко
Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»..................15........... 190



	 Приложение	 381

«Вступление в свет» Из писем 
сестры Иоанны (Ю. Н. Рейтлингер) Элле Семенцовой.

Вступительная статья «О круговой поруке духа»,
примечания и подготовка писем к публикации – 
Натальи Белевцевой............................................................15........... 218

Владимир Ладик
Афоризмы.....................................................................................16............ 326

Ив Аман
Памяти кардинала Жана-Мари Люстиже (пер. с франц.).......17............ 183

Наталья Белевцева
«Отсчет от Царства Небесного» – письма 

сестры Иоанны (Рейтлингер)...............................................17............207

Ольга Ковалевская
«Быть там, где радость умерла, 

быть там, где тьма, чтобы стать светом…»
Жизнь монахини Елены (Казимирчак-Полонской)...........17............223

Письма прот. Бориса Старка....................................................17............244 

Царство и мир

Священник Владимир Лапшин
О Царстве Божием.......................................................................17.............. 11

Владимир Френкель
Небесное Царство и земная империя........................................17..............24

Андрей Десницкий
Царствие Небесное: свидетельства Писания...........................17.............. 49

Священник Антоний Лакирев
Свет Апокалипсиса.....................................................................17.............. 58

Священник Владимир Зелинский
Детство и Царство.......................................................................17.............. 77

Протоиерей Александр Мень
Путь в Царство.............................................................................17............ 104



382	 Приложение

Школа молитвы

Священник Эммануил Латтер 
О жизни и молитве

(из метода и практики отца Анри Каффареля).....................6........... 113

Андре Сэв
Для меня аббат Каффарель – это Труссюр.................................6........... 126

Священник Анри Каффарель
Священник и семья.......................................................................6........... 130
Отрывки из книги

«В присутствии Бога. Сто писем о молитве».......................6........... 142

Священник Антоний Лакирев
«Ходи предо Мною». Ветхозаветная молитва.........................13...........207

Архимандрит Виктор (Мамонтов) 
Молитва как диалог.....................................................................13........... 233

Молитва и жизнь

Джозеф Бастэн
О любви к себе ..............................................................................9........... 227

Из истории церкви

Протоиерей Александр Мень
Христианство.................................................................................1............. 21
Раннее христианство.....................................................................2........... 149
Христианство и империя..............................................................7........... 129

Архимандрит Иоанн Крестьянкин
Воспоминание о схиархимандрите Косьме................................1........... 108

Елена Вержбловская
Spiritus dominat forma....................................................................2........... 164

Анна Корнилова
Под сводами «катакомбной» церкви...........................................2........... 187

Наталья Большакова
Памяти М. В. Тепниной................................................................2........... 217
О нас молятся в Ченстохове.........................................................2........... 219



	 Приложение	 383

Оливье Клеман
Халкидонское недоразумение......................................................5............. 11

Илья Басин
Заметки о миссионерстве Православной Церкви......................5.............30
Схиигуменья Мария и подпольный 

женский монастырь.................................................................7........... 145

Игумен Иннокентий (Павлов)
Христианская благотворительность по

«Учению двенадцати апостолов»...........................................5.............44

Архимандрит Виктор Мамонтов
Пустынный житель (Жизнеописание старца Космы)...............5.............50

Иудеохристианство

Рина Гефтман
«На стенах твоих, Иерусалим» ...................................................2........... 132

Кардинал Жан-Мари Люстиже
Отрывки из интервью...................................................................2........... 139

Протоиерей Александр Мень
Евреи и христианство (интервью)...............................................2........... 142

Церковь мучеников

Митрополит Сурожский Антоний (Блум)
Слово на 40-й день по кончине отца А. Меня............................1............. 35

Илья Семененко-Басин
Священник Дмитрий Клепинин..................................................8............. 33

Фрагменты дневника отца Дмитрия Клепинина 
(1925–1932)................................................................................8............. 41

Письма отца Дмитрия Клепинина (1943 г.).............................8.............66

Елена Аржаковская-Клепинина
Звезда Давида. Мать Мария и судьба еврейского народа.........8........... 102

Мать Мария (Скобцова)
Семь Чаш........................................................................................8........... 113



384	 Приложение

Священник Георгий Чистяков
«Молитва необходима, чтобы, несмотря ни на что 

остаться верной».
Сестра Тереза Бенедикта Креста (Эдит Штайн) –

новая святая христианского Запада.....................................8............. 141

Эдит Штайн
Как я поступила в Кармель в Кельне........................................8............. 156

Тереза Бенедикта Креста
Очищение духовных сил, как крестный путь 

и крестная смерть (отрывок из книги 
«Наука Креста»).....................................................................8............. 182

Слово митрополита Сурожского Антония к
десяти летию со дня гибели 
протоиерея Александра Меня..............................................9............... 15

Сергей Аверинцев
«На вершине горы – крест» (Предисловие 

к латышскому изданию книги протоиерея
Александра Меня «Истоки религии»).................................9............... 16

Протоиерей Александр Мень
О духовности................................................................................9............... 21

Священник Владимир Зелинский
Открытое письмо священнику Александру Меню.................9............... 31 

Протоиерей Сергий Гаккелъ
На страже свободы (мать Мария и Николай Бердяев) ...........9............... 65

Светлана Коначёва
Свидетельство о Христе в безрелигиозном мире.

О теологическом наследии Дитриха Бонхёффера.............9...............84

Пастор Дитрих Бонхёффер
Проповедь на послание к Римлянам 12:17-21...........................9...............92
Проповедь на послание к Римлянам 5:1-5.................................9...............99
Размышления над лозунгами на текущий день.......................9............. 104

Анна Шмаина-Великанова
Мать Мария (Скобцова), Дитрих Бонхёффер и 

Симона Вейль: апостольство в безрелигиозном мире......9............. 108



	 Приложение	 385

«За жизнь мира»

Кристиан де Шерже
«Когда близится встреча с Богом...».........................................10............ 183

Архиепископ Алжирский Анри Тессье 
Введение к книге Робера Масона 

«Тибирин. Часовые Атласа».................................................10............ 186

Общение святых

Глава преподобного Силуана Афонского. 
Запись воспоминаний 
схиархимандрита Серафима (Томина)..............................1............. 77

Инокиня Екатерина
Встреча. Второе обретение мощей преподобного

Серафима, Саровского чудотворца........................................1........... 104

Илья Басин
Эсхатология преподобного Серафима Саровского...................5............. 89

Илья Басин
Серафим и Макарий......................................................................6...............7

Карэн Гордон
Архимандрит Макарий (Глухарев) –

миссионер и служитель Слова...............................................6............. 16

Екатерина
Чудеса и случаи прозорливости

преподобного Серафима, Саровского Чудотворца..............6............. 39

К. Харлампович
Преподобный Серафим Саровский и 

архимандрит Макарий (Глухарев).........................................6............. 41

Митрополит Сурожский Антоний
Святость..........................................................................................7............. 17

Епископ Серафим (Сигрист)
Святость и христианское единство...........................................10................8

Мария Габриэлла – первая святая единства.............................10.............. 11



386	 Приложение

Ирина Языкова
Святой как икона Бога................................................................15............. 11

Священник Владимир Лапшин
Памяти брата Роже......................................................................15............. 27
Реальность Преображения. (Проповедь)..................................15............. 38
Как умирает Апостол. (Проповедь)...........................................15............. 39
«Господи, хорошо нам здесь быть!» (Проповедь)....................15.............40

Священник Георгий Чистяков
Laudate Dominum.........................................................................15.............44

Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко) 
Бог есть Любовь...........................................................................15............. 52

Миссия в пустыне наших дней. Беседа с 
кардиналом Вальтером Каспером о 
причислении брата Шарля к лику блаженных...................15............. 74

«Да будут все едино». Уроки XX века

Священник Николай Эгендер
Отец Ламбер Бодуэн и экуменизм.............................................10.............. 17

Ирина Языкова
Малая сестра Магдалена Иисуса – жизнь, 

посвященная единству..........................................................10.............. 31

Малая сестра Магдалена Иисуса
Из Рождественских посланий....................................................10.............. 59

Протоиерей Александр Мень
По заветам милосердия...............................................................10.............. 62
В Церкви есть только одна граница – между

истинной верой и идолопоклонством..................................10.............. 72

Малая сестра Клер Иисуса
О встречах отца Александра Меня и сестрицы

Магдалены в 70-е — 80-е годы XX века.............................10..............66

Вселенский патриарх Афинагор I..........................................10.............. 83

Сергей Аверинцев
Опыт советских лет: солидарность в Боге гонимом...............10..............95



	 Приложение	 387

Ольга Ерохина
Брат Роже из Тэзе.........................................................................10............ 105

Владимир Френкель
Памяти Иерусалима....................................................................10............ 119

Священник Владимир Зелинский
Кафоличность или таинство общения: 

памяти отца Анри де Любака...............................................10............ 130

Беседа с Оливье Клеманом
«Во Христе воскресшем нет больше смерти, 

нет разделения...»...................................................................10............ 145

Иеромонах Габриэль Бунге
Возвращение к единству.............................................................10............ 155
«Пятидесятница по Иоанну».....................................................10............ 166

На пути к единению христиан

Иеромонах Серафим
«Верую во едину Святую Соборную и 

Апостольскую Церковь».........................................................1............. 61

Иеромонах Даниэль Руфайзен
Евреи-христиане в истории христианства..................................3........... 119

Священник Георгий Фридман
Россияне о западном монашестве................................................3........... 128

Монастырь Животворящего Креста Господня 
в Шеветони (Бельгия)..............................................................3........... 140

Беседа с иеромонахом Антонием Ламбрехтсом
Путь единения – путь Креста......................................................3........... 152

К 30-ой годовщине со дня принятия 
Совместной Декларации о снятии анафем (документы)..........4...........207

Осуществленное призвание.
К 50-летию «Очага Восточных Христиан» – 
издательства «Жизнь с Богом»..............................................4........... 214

«Лицом к лицу с собой». Слово Его Святейшества
Гарегина I, Католикоса Всех Армян..................................6........... 217



388	 Приложение

Евгений Верещагин
О Свято-Амвросиевых торжествах в Милане............................8........... 245

Кардинал Карло-Мария Мартини, 
архиепископ Миланский

Святой Амвросий и основанная им церковь..............................8...........248

Приветствие Его Святейшества Вселенского 
Патриарха Варфоломея I по случаю завершения 

экуменической конференции 
«Святой Амвросий Медиоланский
меж Востоком и Западом»......................................................8........... 261

Владимир Зелинский
«Болезнь не к смерти...» или еще об экуменизме......................8........... 267
Примирение: радость и крест......................................................8........... 287

«Христианство для меня – это ворота,
открытые в вечность». Беседа с архиепископом
Лютеранской Евангелической Церкви Латвии
Янисом Ванагсом...................................................................9........... 297

Современный опыт диалога

Из декларации «Об отношении церкви к нехристианским 
религиям» Второго Священного Вселенского
Ватиканского Собора (1965 год).............................................1.............64

Архиепископ Иоанн (Шаховской)
Выдержки из «Письма к христианам и евреям

об ответственности»................................................................1............. 67

Протоиерей Владимир Федоров
Путь к единству: снизу вверх или сверху вниз?......................10............ 199

Марина Шишова, Федор Козырев
Опыт христианского мира и сотрудничества.
Межцерковное Партнерство в Санкт-Петербурге...................10............208



	 Приложение	 389

По образу и подобию

Епископ Серафим (Сигрист) 
Таинство Творчества...................................................................11................8

Священник Владимир Лапшин
О проблеме отношения к творчеству........................................11.............. 12

Ольга Ерохина 
Незримый свет (Об иконописи сестры 

Иоанны Рейтлингер)..............................................................11.............. 19

«Пусть наши огоньки не гаснут...»
Отрывки из переписки протоиерея Александра Меня
и Ю. Н. Рейтлингер (сестры Иоанны)....................................11..............28

Архимандрит Виктор (Мамонтов) 
Тайна умаления............................................................................11.............. 69

Христианство и творчество

Анастасия Цветаева
Духовные рассказы.......................................................................1............111

Андрей Еремин
Всякому имеющему дано будет...................................................4........... 169

Сергей Аверинцев
Христианские темы у Вячеслава Иванова..................................5........... 161

Вячеслав Иванов
Стихи...............................................................................................5........... 166

Речь Иоанна-Павла II к участникам римского 
симпозиума «Вячеслав Иванов и культура 
его времени».............................................................................5........... 189

Дороти Л. Сэйерс
Ревность по Доме Твоем (пьеса). 

Пер. с англ. Наталии Трауберг.............................................12........... 279

Ирина Языкова 
Подвиг верности и веры. 

Жизнь и творчество инокини Иулиании
(Марии Николаевны Соколовой).........................................14............ 255



390	 Приложение

Лилия Ратнер
«Жизнь и смерть в восприятии художника»...........................16............ 283

Проза. Драматургия

Катрин Фанту-Гурне
«Помоги!» киносценарий (перевод с французского 

Т. Емельяновой) 
Предисловие священника Владимира Зелинского..........11..............86

Владимир Френкель 
Владимир Набоков: перед образом «неведомого Бога».........11............ 188

Николай Эппле
Весть о рае: воцерковляющее богословие К. С. Льюиса.........11............ 198

Ткань поэзии

Андрей Десницкий
Голоса Византии (поэма).............................................................11............ 214
Стихи............................................................................................11............226

Марина Нижевясова 
Стихи............................................................................................11............ 237

Евгений Рашковский
«Одно только мне в извиненье...»

(Стихи последних лет)...........................................................11............240

Александр Зорин 
Хосемария Эскрива и художественное творчество

(Попытка личного сближения).............................................11............ 247

Хосемария Эскрива 
Путь. 

Переложения Александра Зорина......................................11............ 256

Инна Войцкая 
Чудо как нравственный долг 

(О лирике Ольги Седаковой)................................................11............ 262

Евгений Рашковский
Переоткрытие человека, или похвала 

лирической поэзии.................................................................11............ 293



	 Приложение	 391

Оправдание искусства

Лилия Ратнер 
Что нам делать с розовой зарей

(Несколько замечаний по поводу истории искусства)......11............308

Ирина Языкова 
Мать Мария (Скобцова) о религиозном смысле 

культуры и творчества..........................................................11............ 320

Альманах «Мир Библии» – частица творческого 
наследия протоиерея Александра Меня ............................11............ 338

Быть Церковью

Священник Владимир Лапшин
О христианстве и о Церкви Христовой.....................................12...............9

Протоиерей Владимир Федоров
Православие: фундаментализм или 

творческая свобода?...............................................................12............. 27

Протоиерей Александр Мень
Найти в себе истинное христианство ......................................12.............48

Игумен Евмений (Перистый)
О религии и вере .........................................................................12............. 77

Церковь в мире

Священник Владимир Зелинский
Христианство только начинается... в катакомбах...................12.............99

Жизнь в Церкви

Наталия Большакова
Христианство осуществимо на земле.

(Жизнь монастыря Покрова Пресвятой Богородицы
в Bussy-en-Othe (Франция)....................................................12........... 167 

Священник Сергий Щукин
Современные думы ....................................................................12........... 237



392	 Приложение

Мы призваны быть свидетелями. Беседа с
духовником Католической семинарии г. Риги –
священником Андрисом Кравалисом .............................12........... 261

Священномученик Иоанн Орлов – жизнеописание и 
воспоминания Александры Орловой-Мóдель................14.............. 71

Протоиерей Александр Мень
Письма духовной дочери – 

Александре Орловой-Мóдель...............................................14.............. 78

Диалог с читателем

А. Е. Лукаш
Письмо из Харькова. Благословляет ли Бог страдание?.........12...........340

М. Нижевясова
Прикосновение к тайне страдания............................................12........... 345

Я. Калниньш
Призыв Божий и наш ответ .......................................................12........... 353

Протоиерей С. Булгаков
Христос в мире............................................................................12........... 357

А. Шмаина-Великанова
О новых мучениках ....................................................................12........... 363

Канонизация и прославление 
новых православных святых во Франции

Акт причисления к лику святых Православной Церкви
протоиерея Алексия Медведкова, 
священника Димитрия Клепинина, 
монахини Марии (Скобцовой), сына ее Георгия 
(Юрия) Скобцова и Ильи Фондаминского............................13............. 11

Послание Высокопреосвященного Гавриила 
Команского, Архиепископа православных 
русских церквей в Западной Европе и 
Экзарха Вселенского Патриарха..........................................13............. 13

Жизнеописание святого праведного
отца Алексия Южинского (Медведкова)...............................13.............20



	 Приложение	 393

Материалы к жизнеописанию
священномученика отца Димитрия Клепинина

С. П. Жаба
За други своя…............................................................................13............. 35

Прот. В. В. Зеньковский
Мои воспоминания об о. Дмитрии Клепинине........................13.............44
Игуменья Ольга (Слезкина)
Несколько слов об отце Дмитрии Клепинине..........................13............. 49

Т. Имбер
Православный священник..........................................................13.............50
Письмо отца Дмитрия Клепинина 

прот. Сергию Булгакову........................................................13............. 56
Фрагменты писем прот. Сергия Булгакова 

Т. Ф. Клепининой...................................................................13............. 57

Воспоминания Ю. П. Казачкина.............................................13............. 59

Георгий Раевский
О. Дмитрию Клепинину (Стихи)...............................................13.............66

Материалы к жизнеописанию
преподобномученицы м. Марии (Скобцовой)
и мученика Георгия (Юрия) Скобцова..................................13.............69

Из воспоминаний С. Б. Пиленко..............................................13............. 70

Из воспоминаний о Юре Скобцове...........................................13............. 73

Из воспоминаний И. Н. Вебстер...............................................13............. 76

Женевьева де Голль
Из воспоминаний о матери Марии............................................13.............82

Митрополит Сурожский Антоний (Блум) 
Слово о матери Марии................................................................13.............86

Материалы к жизнеописанию 
мученика Ильи Фондаминского..................................................13............. 89

Вера и исцеление

Игумен Евмений (Перистый)
Ответственность и болезнь........................................................13...........309



394	 Приложение

Основание наших суждений – Слово Божие......................13...........309
Депрессия................................................................................13........... 314
Алкоголизм..............................................................................13........... 315
Психосоматика......................................................................13............317

Современные церковные проблемы

Беседа архимандрита Виктора Мамонтова 
с архимандритом Зиноном Теодором 
«О литургическом возрождении»..........................................1............. 43

Выдержки из писем Николая Сахарова...................................1............. 89

Наталья Большакова
«Печать Небесной Красоты» 

(Спасо-Преображенский Мирожский монастырь)...............5........... 125
«Икона рождается из Литургии».

Беседа с иконописцем архимандритом Зиноном.................5........... 140

Архимандрит Виктор Мамонтов
«Христианин не может быть одиночкой»..................................6............. 51

Андрей Десницкий
Богослужебный язык Российской церкви..................................7........... 203

«Бередить совесть этого мира...»
Беседа с архиепископом Сергием Евкарпийским.................8........... 215 

Игумен Иннокентий (Павлов)
Договоримся о терминах..............................................................8........... 233

Беседа с архиепископом Михаилом Мудьюгиным.................9...........207

Андрей Десницкий
Граждане неба с земной пропиской............................................9........... 227

Анна Шмаина-Великанова
Об усыновлении.............................................................................9...........266

Владимир Френкель
Церковь: традиция и «модернизм»..............................................15...........95

Священник Владимир Лапшин
О едином на потребу.....................................................................15......... 104



	 Приложение	 395

Тайна жизни и смерти

Андрей Десницкий
«Священное Писание о смерти»................................................16.............. 37

Владимир Френкель
«Порог и воскресение»...............................................................16..............48

Владимир Сорокин
«Библейское отношение к смерти»...........................................16.............. 59

Антуан Шатлар
«Смерть, которую ждут» (пер. с франц.)..................................16.............. 78

О смерти и страдании

Святитель Феофан Затворник 
«Письма»......................................................................................16............ 101

Архимандрит Виктор (Мамонтов)
«Смерти нет»................................................................................16............ 105

Протоиерей Александр Мень
«Из письма к о. Всеволоду Рожко»............................................16............ 108

Клайв С. Льюис
«Исследуя скорбь» (пер. с англ.)................................................16............ 110

Жизнь будущего века

Протоиерей Сергий Булгаков
«Жизнь за гробом»......................................................................16............ 137

Протоиерей Александр Мень
«Чаю воскресения мертвых и жизни будущего века»............16............ 153

Беседа со священником Владимиром Лапшиным
«О христианском эсхатологизме».............................................16............ 156

О памяти смертной

Протоиерей Игорь Прекуп
«Теоретическая основа формирования понятия 

страха Божия»........................................................................16............ 199



396	 Приложение

О чем говорят мертвые

Наталия Большакова
«Связь миров». Вместо предисловия........................................16............ 239

Монахиня Таисия (Карцова)
«Посвящается памяти моей матери»........................................16............ 245
«Опять в Польше».......................................................................16............ 250

Монахиня Силуана (Гуляева-Гуревич)
«Memento mori»...........................................................................16............ 256
«Рассказ монахини»....................................................................16............ 259

СВИДЕТЕЛИ ЦАРСТВА НЕБЕСНОГО

Сергей Кокурин
«За други своя…». Памяти протоиерея Алексея Глаголева – 

праведника мира....................................................................17............ 149

Жертва за братьев
Исповеднический путь епископа Болеслава Слосканса
(пер. с франц., пер. с латышского)........................................17............ 169

Епископ Болеслав Слосканс
К празднику Рождества Христова.............................................17............ 175

К 70-летию
архимандрита Виктора (Мамонтова)

Наталия Большакова
Вестник любви.............................................................................17............248
Беседа с архимандритом Виктором (Мамонтовым)................17............ 256

Архимандрит Виктор (Мамонтов)
Иконописец Божьей милостью..................................................17............260

ЗЛО В МИРЕ

Григорий Гутнер
Два облика зла: отчуждение и тотальность.............................18.............. 33

Владимир Френкель
Бог и зло в современном мире...................................................18..............48



	 Приложение	 397

Протоиерей Александр Мень
Тайна зла ......................................................................................18..............60

Брат Франсуа из Тэзе
Единство жизни и смерти брата Роже 

(Пер. с французского)............................................................18..............68

Ольга Бухина
Смертию смерть поправ: смерть в детской книжке................18.............. 73

ДУХОВНОЕ ПРОТИВОСТОЯНИЕ ЗЛУ.
XX ВЕК

Мария Великанова
«Я верю в Бога и верю в человека» –

Путь Этти Хиллесум (1914–1943).........................................18............ 141

Этти Хиллесум
Фрагменты из дневника (Пер. с французского).......................18............ 147
Письма из Вестерборка (Пер. с французского)........................18............ 176

Маити Гиртанер
Фрагменты из книги «И у палачей есть душа» 

(Пер. с французского)............................................................18............ 193

Протодьякон Василий Марущак
Противостояние злу и исцеление: 

святитель Лука (Войно-Ясенецкий)....................................18............ 201

БИБЛЕЙСКИЙ ВЗГЛЯД НА ДОБРО И ЗЛО

Андрей Десницкий
Не противься злому ..........................................................................18............225

Священник Филипп Парфенов
Непротивление или сопротивление?............................................18............ 231

Священник Антоний Лакирев
Исайя Вавилонский.....................................................................18............ 238

ЕДИНЫМ СЕРДЦЕМ

«Хвалите Господа, все народы!»...............................................20............. 11



398	 Приложение

Священник Матта-эль-Мескин
«Христианское единство» (Пер. с англ.)...................................20............. 39

«…И ВЫ – ТЕЛО ХРИСТОВО»

Священник Владимир Лапшин
«О единстве»................................................................................20............. 55

Священник Владимир Партала
«Мы – разные?»...........................................................................20............. 63

Священник Антоний Лакирев
«О Церкви, единстве и смысле слов 

далекого прошлого»..............................................................20............. 65

Протоиерей Олег Батов
«Вражда будет побеждена» 

(О швейцарских святых 1-го тысячелетия).........................20............. 75

Священник Георгий Чистяков
«Место для встречи»...................................................................20.............84

Слово кардинала Андре Вен-Труа, 
архиепископа Парижского,
во время его паломничества на Соловецкие 
острова (Пер. с франц.)..........................................................20.............96

МОНАШЕСКОЕ ПРИЗВАНИЕ –
СЛУЖЕНИЕ ЕДИНСТВУ

Архимандрит Эммануил Ланн
«Об истоках одного монашеского и 

экуменического призвания» (Пер. с франц.)......................20........... 101

Брат Энцо Бьянки
«Монашеская жизнь и экуменический диалог» 

(Пер. с англ.)...........................................................................20............111

Светлана Панич
«Нести свет тем, кто во мраке…»

(Из писем и дневников св. Терезы Калькуттской) 
(Пер. с англ.)...........................................................................20........... 133



	 Приложение	 399

ИУДЕИ, ХРИСТИАНЕ, МУСУЛЬМАНЕ –
ПОИСК ПУТИ К ДИАЛОГУ

Протоиерей Александр Мень
«Иудейство, иудаизм, христианство» (Беседа)........................20........... 161

Сандрин Канери
«Евангелие, Ветхий Завет и устное предание» 

(Пер. с франц.)........................................................................20........... 176

Александр Кантор
«Радуйся, Сионе, мати Церквей!»..............................................20........... 194

Малая сестра Магдалина Иисуса
«Испытание любви» (Из книги малой 

сестры Анни Иисуса) (Пер. с франц.)..................................20...........200

Слово папы Римского Бенедикта XVI в 
Иерусалиме, в Мемориале Яд ва-Шем 
11 мая 2009 года. (Пер. с англ.) .................................................20...........202

Молитва папы Римского Бенедикта XVI 
у Стены Плача........................................................................20...........205

Раввин Давид Розен
«Диалог Церкви с ее старшими братьями»

(Из речи Давида Розена на Синоде Католической 
церкви в Риме в октябре 2010 года) (Пер. с англ.)..............20...........206

«Мой учитель Иерусалим»
Беседа со священником Рафиком Хури 

(Пер. с арабского)...................................................................20........... 216

«Церковь пытается стать частью израильского общества»
Беседа со священником Давидом Нойхаузом 

(Пер. с франц.)........................................................................20...........220

«Нет для меня другой земли, хотя она и горит 
у меня под ногами» Беседа с малым братом 
Йохананом Элихаем (Пер. с иврита)..................................20........... 237



400	 Приложение

Из истории русской богословской 
мысли

Владимир Зелинский
Борис Саввич Бакулин или неизвестный путь

русского богословия: из «гнева» в небытие.........................7........... 157

Борис Бакулин
Забытый смысл Евхаристии. 

(Евхаристия как таинство любви)..........................................7........... 179
Смысл Триединства (т.е. Догмата о Пресвятой Троице) 

как нормы божественного и человеческого бытия..............7........... 190
Главный праздник Православия..................................................7........... 197

ИЗ НОВЕЙШЕЙ РОССИЙСКОЙ ЦЕРКОВНОЙ ИСТОРИИ

Игумен Иннокентий (Павлов)
Народ Божий в России в первые послереволюционные, 

в 20-е и в 30-е годы XX века................................................12............117

История русской философской мысли

Священник Владимир Зелинский 
«Бог философов» или Бог «иной»?

(Вера и знание в философии позднего Франка)...................9........... 181

Из истории русской общественной мысли

Игумен Иннокентий (Павлов)
Учение С. Н. Булгакова об общественном идеале ....................6........... 183

Из архива 
митрополита Вениамина (Федченкова)

От редактора..................................................................................3........... 197

Митрополит Вениамин (Федченков)
Письма к евреям.............................................................................3........... 203

Монахиня Никона
Воспоминания о митрополите Вениамине (Федченкове).........3........... 296



	 Приложение	 401

Из наследия архиепископа
Сан-Францисского Иоанна Шаховского

От редакции
Внемля голосу чистому..............................................................4............. 227

Архиепископ Иоанн Шаховской
Вопросы воцерковления в духе и истине.................................4............. 230
Вера и ответственность..............................................................4............. 232
Мать Мария..................................................................................4............. 241
Слабость и сила человека...........................................................4.............248
Мудрость веры.............................................................................4............. 250
О молитве.....................................................................................4............. 252
О вере............................................................................................4............. 255
Песнь молитвенного предстояния.............................................4.............260
Первые слова в храме..................................................................5............. 227
Злое пастырство...........................................................................5.............246
Доброе пастырство......................................................................5.............254
Православие и сектантство........................................................5............. 265

Из богословского наследия Клайва С. Льюиса

Клайв Стейплз Льюис
Бремя славы..................................................................................6............. 173

Памяти митрополита Рижского
и Латвийского Леонида (Полякова)

Иеромонах Серафим
Памяти митрополита Леонида...................................................1.................6

Митрополит Леонид
Слово в неделю православия......................................................1.................9

Александр Гаврилин
Биография владыки Леонида.....................................................9............. 323

Иеромонах Леонид Поляков
Слово в неделю по Воздвижении Креста..................................9............. 327

Рождественское послание митрополита Рижского 
и Латвийского Леонида Всем верным чадам 
Православной Церкви в Латвии...........................................9............. 330



402	 Приложение

Памяти отца Сергия Желудкова..........................2............... 55

Отец Сергий Желудков
Христианство и атеизм (начало)................................................2............... 62
Христианство и атеизм (продолжение).....................................3............. 160
Христианство и атеизм (окончание)..........................................4............... 91

Письмо отца Александра Меня 
отцу Сергию Желудкову.......................................................4............. 157

Памяти 
священника Александра Ельчанинова:

к 60-летию со дня кончины

От редактора................................................................................3...............46

Владимир Ильин
Лик отца Александра..................................................................3...............48

Монахиня Мария
Отец Александр как духовник...................................................3............... 56

А. В. Ельчанинов
Житие святого Франциска Ассизского ....................................3...............60

Памяти 
Ирины Михайловны Посновой

и отца Антония Ильца

Владимир Зелинский
206, Avenu De La Couronne.........................................................7............. 239
Отец Антоний. Вместо прощания.............................................7............. 257

Памяти отца Даниэля..................................................7............. 259

Памяти отца Жака Лева

Леонид Василенко
«Нынешний мир требует людей Божиих» ..............................8............. 297

Отец Жак Лев
Молитва........................................................................................8.............309



	 Приложение	 403

«Ныне и в час смерти нашей»......................................................8........... 310
Миссионерская группа – инструмент апостольства.................8........... 313

Нико Марчелли
Письмо из Японии.........................................................................8........... 330

Отец Жорж Конверт
В Иисусе Бог любит каждого неповторимой любовью ...........8........... 332

ПАМЯТИ 
МИТРОПОЛИТА СУРОЖСКОГО АНТОНИЯ

Сообщения из Сурожской Епархии..........................................12........... 369

Послание соболезнования
Патриарха Московского и Всея Руси Алексия II..........12........... 371

Священник Георгий Чистяков
Носитель Света Христова...........................................................12........... 373

Священник Владимир Зелинский
«Блажен путь...» ..........................................................................12........... 379

Памяти Сергея Аверинцева

Наталия Большакова
Несколько слов благодарности

Встреча с С. С. Аверинцевым...............................................13........... 338

Владимир Френкель
Истина и свобода.........................................................................13........... 342

Сергей Аверинцев 
Христианская философия как проблема для себя самой........13...........348

Памяти отца Кирилла Козины

Наталия Большакова...............................................................13...........364

Памяти протоиерея Серафима Шенрока

Наталия Большакова
Пастырь добрый..........................................................................13........... 369



404	 Приложение

Памяти Папы Римского Иоанна Павла II......14............ 230

Соболезнование Святейшего Патриарха Московского 
и всея Руси Алексия II по случаю кончины 
Папы Римского Иоанна Павла II..........................................14............ 232

Священник Георгий Чистяков
«NON OMNIS MORIAR» – «Весь я не умру»..........................14............ 233

Ольга Седакова 
«Totus tuus» – «Целиком Твой»..................................................14............ 241
Священник Владимир Лапшин
«Мы еще встретимся с ним…» (Проповеди 02. 04. 2005)......14............ 245

Папа Иоанн Павел II
Послание Urbi et orbi. 
Пасхальное воскресенье 27 марта 2005 г..................................14............ 249
Воскресная проповедь................................................................14............ 250

Памяти 
священника георгия чистякова

Наталия Большакова
«Отдать себя до конца»

Призвание Георгия Чистякова..............................................16................9

Священник Владимир Лапшин
«Он пошел за Христом до конца». (Проповедь 23.06.2007)....16.............. 18
«Преложившийся в жизнь вечную». (Проповедь 24.06.2007)................. 16.
19

Протоиерей Александр Борисов
Слово на панихиде по кончине отца Георгия (25.06.2007).....16..............22

Протоиерей Феодор Рожик
Слово на погребальной литургии (26.06.2007)........................16..............24

Протоиерей Александр Борисов
Слово на погребальной литургии (26.06.2007)........................16.............. 27

Священник Владимир Лапшин
Слово прощания у стен храма свв. бессребреников 

Космы и Дамиана (26.06.2007).............................................16..............30



	 Приложение	 405

Протоиерей Александр Борисов
Слово на погребении отца Георгия на 

Пятницком кладбище (Москва) (26.06.2007)......................16.............. 31

Архиепископ Тадеуш Кондрусевич
Слово на погребении отца Георгия (26.06.2007)......................16.............. 33

Татьяна Прохорова
Мы не прощаемся........................................................................17............ 267

Священник Владимир Зелинский
«Подвигом добрым я подвизался, течение совершил…».......17............ 275

Евгений Рашковский
Священник Георгий Чистяков: личность, 

тексты и смыслы....................................................................17............ 278

Священник Георгий Чистяков
Христианство и современное гуманитарное сознание:

сущность предмета религиоведения...................................17............ 294

ПАМЯТИ СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА
МОСКОВСКОГО И ВСЕЯ РУСИ АЛЕКСИЯ II

Биография ....................................................................................18................9

Протоиерей Александр Борисов
Слово на панихиде по патриарху Алексию II – 05.12.2008.......18..............23

ПАМЯТИ ОЛИВЬЕ КЛЕМАНА

Биография.....................................................................................18............ 321

Андреа Риккарди
Слово на отпевании (Пер. с итальянского)...............................18............ 324

Брат Алоис из Тэзе
Слово на отпевании (Пер. с французского)..............................18............ 326

Энцо Бьянки
Оливье Клеман: «Я хочу до конца исповедовать свою 

любовь…» (Пер. с итальянского).........................................18............ 329

Священник Владимир Зелинский
Беседа с Оливье Клеманом.........................................................18............ 331



406	 Приложение

ПАМЯТИ НАТАЛЬИ ТРАУБЕРГ

Биография.....................................................................................18............ 361

Андрей Десницкий
Просто Наталья Леонидовна......................................................18............364

Алексей Юдин
Дар и крест...................................................................................18............ 372
Иеромонах Евгений Гейнрихс
Слово не изреченное...................................................................18............ 376

Нина Демурова
Выступление на вечере памяти.................................................18............ 380

Светлана Долгополова
Выступление на вечере памяти.................................................18............ 384

Юбилеи

К 10-летию со дня кончины
протоиерея Александра Шмемана

Краткая биография протоиерея А. Шмемана............................ 2................5

От редактора................................................................................. 2................7

Ульяна Шмеман
(без названия)................................................................................ 2................8

Протоиерей Александр Шмеман
Последняя проповедь................................................................... 2.............. 10

Слово митрополита Феодосия................................................. 2.............. 11

Протоиерей Иоанн Мейендорф
(без названия)................................................................................ 2.............. 14

Алексей Николаев
Отпевание отца Александра Шмемана...................................... 2.............. 16
Протоиерей Георгий Бенигсен
Пришедше на запад солнца......................................................... 2.............  18

Никита Струве
Памяти друга................................................................................ 2..............20



	 Приложение	 407

Из письма Александра Солженицына Никите Струве..........2.............23 

Протоиерей Александр Шмеман
Фома Неверный.............................................................................2.............24
О любви..........................................................................................2.............26
Отрывки из книги «Водою и Духом. 

Таинство Крещения»...............................................................2.............30

К 30-летию кончины
архим. Тавриона (Батозского)

Священник Владимир Вильгерт
Новое вино – новые мехи............................................................17............ 127

Петр Чистяков
«Мир спасает Чаша»: опыт служения 

архимандрита Тавриона........................................................17............ 137

К 60-летию со дня мученической кончины
архиепископа Рижского и Латвийского

Иоанна (Поммера)

От редакции...................................................................................3...............5

Из архива архиепископа Иоанна (Поммера)..............................3............. 33

К 60-летию конЧины протОИЕРЕЯ
СергиЯ Булгакова

Сестра Иоанна (Рейтлингер)
Из воспоминаний об отце Сергии Булгакове
«Явление «Света Невечернего».................................................13.............99

Проповеди памяти протоиерея Сергия Булгакова 
по его кончине........................................................................13........... 102

Слово Высокопреосвященного митрополита Евлогия 
(Георгиевского) перед чином отпевания прот. Сергия 
15 июля 1944 г. в храме Сергиевского Подворья...............13........... 102

Надгробное слово проф. А. В. Карташева..............................13........... 105

Надгробное слово проф. прот. Василия Зеньковского........13........... 108



408	 Приложение

Надгробное слово А. П. Князева..............................................13........... 110

Слово Высокопреосвященного митрополита Евлогия
в день Преподобного Сергия Радонежского 
18 июля 1944 г. в храме Сергиевского Подворья................13........... 112

Протоиерей Александр Мень 
Отец Сергий Булгаков................................................................13........... 115

Протоиерей Сергий Булгаков
Проповеди.....................................................................................13........... 138

Пятидесятницу празднуем и Духа пришествие................13........... 138
В день Духа Святого..............................................................13........... 143
Святая Русь.............................................................................13........... 146
Велелепная слава...................................................................13........... 149

К 70-летию со дня кончины святого
Патриарха Тихона

Александр Нежный
Допрос Патриарха.........................................................................4...............7
Завещание Патриарха....................................................................4.............24

К 70-летию 
со дня мученической кончины

священника Анатолия Жураковского

Сергей Кокурин
«Быть ближе к Богу»...................................................................16............ 169

Анатолий Жураковский
«К вопросу о вечных муках».....................................................16............ 179

К 100-летию со дня рождения 
А. И. Цветаевой

Архимандрит Виктор (Мамонтов) 
Воспоминания об А. И. Цветаевой

«Быть человеком важнее».......................................................3........... 312



	 Приложение	 409

К 100-летию преставления
святой Терезы Младенца Иисуса

Илья Басин
«Я принадлежу возлюбленному моему»..................................6............. 175

К 100-летию Со дня рождения
сестры иоанны рейтлингер

Элла Лаевская
Сестра Иоанна Рейтлингер (1898–1988)....................................7.................9

К 100-летию со дня рождения
архимандрита Тавриона 

(Батозского)

От редакции.................................................................................7............... 37

Архимандрит Таврион (Батозский)
Из проповедей (1976–1978).........................................................7............... 39
Четыре автобиографии...............................................................7............... 45
Записка о Глинской Пустыни.....................................................7...............54

Литургия отца Тавриона
(Беседа со священником Георгием Кочетковым)..........7............... 61

К 100-летию со дня рождения
Малой сестры Магдалены Иисуса

От редакции.................................................................................7............... 77

Илья Басин
Абсолютный ответ......................................................................7............... 79

Малая сестра Магдалена
Зеленая тетрадь............................................................................7...............86

К 100-летию основания
Свято-Преображенской Пустыни

(Елгава, Латвия)

От редакции.................................................................................8.................9



410	 Приложение

Е. Воронова
Теплый уголок (воспоминания паломницы)............................. 8.............. 14

К 125-летию со дня рождения
и к 70-летию мученической кончины

священника Павла Флоренского

Джованни Гуайта
«Религия и культура в служении священника-интеллектуала 

в атеистическом государстве. Павел Флоренский и 
Александр Мень»...................................................................16............ 292

К 3000-летнему юбилею города Иерусалима

Илья Гриц 
«Прильпе язык мой...»...................................................................5............. 81

Памяти протоиерея Александра Меня

Наталья Большакова 
Последний день. Из воспоминаний об отце А. Мене................1............. 13
Памяти протоиерея Александра Меня.......................................4............. 35

Священник Георгий Кочетков
Проповедь.......................................................................................4............. 37

Протоиерей Александр Мень
О духовном опыте.........................................................................4............. 43

Андрей Еремин
Отец Александр Мень и его шеститомная
«История религий».......................................................................4............. 49
Александр Мень – пастырь на рубеже веков.............................6............. 77

Александр Вадимов
Памяти отца Александра (В текст включено выступление 
отца А. Меня на вечере памяти Н. А. Бердяева в 1989 году)........5........... 197

К 70-летию со дня рождения и к 15-летней годовщине 
мученической кончины протоиерея Александра Меня

Священник Владимир Лапшин
«Он погиб за то, что жил правдой Божьей». 

(Проповеди)............................................................................14.............. 11



	 Приложение	 411

Священник Георгий Чистяков 
«С отцом Александром мы встречаемся у Чаши». 
(Проповедь)..................................................................................14..............23

Андрей Тавров (Суздальцев) 
На языке подлинника..................................................................14..............26

Андрей Тавров (Суздальцев)
«Ангел Пустыни». Киносценарий.............................................14.............. 37

Евгений Рашковский 
«Христианство еще очень молодо…».......................................14.............  60

К 75-летию со дня рождения и к 20-летней годовщине 
мученической кончины протоиерея Александра Меня

Пастырское служение. Творчество

Евгений Рашковский
Отец Александр Мень и отец Георгий Чистяков:

священнические труды в российском интерьере...............19...............7

Священник Георгий Чистяков
Если хочешь встретить Христа..................................................19............. 21

Священник Владимир Зелинский
Заметки о лекции «Христианство»...........................................19............. 27

Священник Владимир Лапшин
Светлые люди..............................................................................19............. 35

Священник Георгий Чистяков
Первый христианский мученик постсоветской России..........19.............46

Владимир Френкель
Несколько размышлений об отце Александре........................19............. 59

Священник Филипп Парфёнов
Двадцать лет спустя: трудное возвращение 

доброго имени........................................................................19............. 75

Владимир Илюшенко
Вступительное слово на вечере памяти
о. А. Меня. 22.01.2001 г. ..............................................................19.............94
Вступительное слово на вечере памяти
о. А. Меня. 11.09.2002 г................................................................19.............96



412	 Приложение

Вступительное слово на вечере памяти
о. А. Меня. 24.01.2006 г...............................................................19.............97
Вера и культура в творчестве прот. А. Меня...........................19.............99

Наталия Большакова
Отец Александр Мень и возрождение христианской
культуры в постсоветском пространстве.................................19........... 108

Отец Александр и христиане Запада

Ив Аман
Словно камни мозаики… (Перевод с французского)..............19........... 118

Кардинал Андрэ Вен-Труа, архиепископ Парижский
Слово у могилы о. А. Меня (Новая Деревня, 
27.10.2008 г.) (Перевод с французского)..............................19........... 130

Протоиерей Генрих Папроцки
К 20-летию кончины отца Александра Меня 

(Перевод с польского)............................................................19........... 132

Малая сестра Клер Иисуса
Радость и надежда друзей Христа 
(Перевод с французского)...........................................................19........... 139

Слово прот. А. Меня у гроба малой сестры Магдалины
(9 ноября 1989 г., Рим, Тре Фонтане)...................................19........... 143

Малая сестра Бернадетт Иисуса
Спасибо, отец Александр! (Перевод с немецкого)..................19........... 145

Протоиерей Михаил Евдокимов
Апостол Христов наших дней (Перевод с французского)........19........... 147

Епископ Тадеуш Пикус
Отец Александр Мень – пророк обновленного 

православия (Перевод с польского).....................................19........... 156

Иеромонах Рене Маришаль
Отец Александр Мень: взгляд из Франции 

(Перевод с французского).....................................................19........... 173

Протоиерей Михаил Евдокимов
Отец Александр Мень – пастырь для нашего времени

(Выступление 21.02.2010 в Париже) 
(Перевод с французского).....................................................19........... 182



	 Приложение	 413

Библия и наследие отца Александра

Протоиерей Михаил Аксёнов-Меерсон
Отец Александр Мень и возрождение русской

библеистики............................................................................19........... 194

Протоиерей Михаил Аксёнов-Меерсон
Шаг за шагом по Библии. Книга Бытия....................................19...........225

Воспоминания. Свидетельства

Римма Запесоцкая
Призвание служить делу Господню

(А. А. Сухопарова и отец А. Мень)......................................19........... 313

Ирина Блохина
Посох в дороге.............................................................................19........... 334

Мария Водинская
Можно ли научиться любить?....................................................19...........340

Наталия Большакова
Один из духовных уроков протоиерея 

Александра Меня...................................................................19........... 351

Беседа с Анатолием Ракузиным
«Самое главное, что он был…»..................................................19........... 354

Ольга Полянская
«Я вас никогда не оставлю…»...................................................19........... 368

Голоса поэзии

Отроческие стихи Александра Меня......................................19........... 376

Евгений Рашковский
Поэтическое приношение о. Александру:

Семь стихотворений..............................................................19........... 383

Письма отцу Александру

Ольга Бухина
Дорогой отец Александр!...........................................................19........... 389

Наталия Большакова
Здравствуйте, дорогой Батюшка!..............................................19........... 397



СОДЕРЖАНИЕ

Отражение Слова.............................................................................. 5

ПРЕЕМСТВЕННОСТЬ БИБЛИИ

Владимир Сорокин
«Благая Весть и живая Тора»............................................................. 9

Алексей Сомов
«”В пустыне приготовьте путь Господу” (Ис 40:3): путь к 

обόжению в Иудейской пустыне».............................................. 39

Сергей Рузер
«Стремились ли новозаветные авторы сделать свои сочинения 

частью Библии: особый случай автора пролога Евангелия от 
Иоанна (Ин 1:1-18)».................................................................... 47

Дмитрий Матвеев
«Библия – книга о Христе. В каком смысле?»............................... 66

БОГ БИБЛИИ

Брат Ириней Жоннар
«Безмолвие восьмого дня» (Перевод с французского).................. 91

Себастиан Брок
«Святой Ефрем – певец Слова Божьего» 

(Перевод с английского)............................................................ 101

Священник Антоний Лакирев
«Мир в руках Творца. Книга пророка Даниила»......................... 117



	 Содержание	 415

Римма Запесоцкая
«Как Бог открывается человеку в Библии».................................. 165

Павел Тюрин
«Божественное недоразумение» (опыт психологического 

моделирования происхождения Люцифера-Сатаны)............. 195

БИБЛИЯ И ЛИТУРГИЯ

Евгений Рашковский
«Библия как литургия, литургия как Библия. 

К пониманию наследия отца Александра Меня и 
отца Георгия Чистякова»........................................................... 237

Энцо Бьянки
Фрагменты из книги «Слушать Слово» (Перевод с итальянского)..

Из предисловия.......................................................................... 249
Слово и Евхаристия................................................................... 250
Писание – это Таинство............................................................ 255

СЛОВО ПАСТЫРЯ

Священник Владимир Лапшин
О проповеди Евангелия всей твари (Проповедь)......................... 263
Воскрешение сына Наинской вдовы (Проповедь)....................... 264
Любишь ли ты меня, Пётр... (Проповедь).................................... 268
«Он с нами, но мы не узнаем Его…» (Проповедь)...................... 270
«Быть воплощенным Евангелием» (Проповедь)......................... 273

БИБЛЕЙСКИЕ ПЕРЕВОДЫ: 
ИХ ПРИНЦИПЫ, ЗАДАЧИ, ОПЫТ

Андрей Десницкий
«Отрывки из нового перевода 

Первой и Второй книг Царств»................................................ 277



416	 Содержание

«Библия была для отца Александра Меня не музейным 
экспонатом, к которому нельзя прикасаться…» – 
Беседа с Валентиной Кузнецовой.......................................... 310

БИБЛИЯ И ЛИТЕРАТУРА

Прот. Александр Мень
«Новозаветные темы в зарубежной литературе

XIX–XX веков».......................................................................... 327

Ольга Бухина
«Дети в Библии и Библия в детской книге»................................. 356

Георгий Колосов
«Уже не ночь…».............................................................................. 365

ПРИЛОЖЕНИЕ

Содержание альманаха «Христианос», вып. I–XX................. 377



SOMMAIRE

Le mot de la rédaction
Le reflet de la Parole de Dieu................................................................ 5

LA TRADITION BIBLIQUE

Vladimir Sorokine
La Bonne Nouvelle et la Torah vivante................................................ 9

Alexeï Somov
« Dans le désert, préparez le chemin du Seigneur » (Is 40,3) : 

la voie vers la divinisation dans le désert de Judée....................... 39

Serge Rouzer
Les auteurs du Nouveau Testament s’efforçaient-ils de faire de leurs 

œuvres une partie de la Bible ? Le cas particulier de l’auteur du 
prologue de l’Evangile de Jean (Jn 1,1-18)................................... 47

Dmitri Matvéiev
En quel sens la Bible est-elle un livre sur le Christ ?.......................... 66

LE DIEU DE LA BIBLE

Frère Irénée Jonnart
Le silence du Huitième jour (traduit du français)............................... 91

Sebastian Brock
Saint Éphrem le Syrien, chantre de la Parole de Dieu 

(traduit de l’anglais)..................................................................... 101

Prêtre Antoine Lakirev
Le monde dans les mains du Créateur. Le livre du 

prophète Daniel............................................................................ 117



418	 Sommaire

Rimma Zapésotskaïa
Comment Dieu Se découvre à l’homme dans la Bible..................... 165
Pavel Tiourine
Le Divin malentendu (essai de modélisation psychologique 

de l’origine de Lucifer-Satan)...................................................... 195

BIBLE ET LITURGIE

Evguéni Rachkovski
La Bible comme liturgie, la Liturgie comme Bible. 

Pour comprendre l’héritage du père Alexandre Men et du père 
Georges Tchistiakov..................................................................... 237

Enzo Bianchi
Extraits du livre Écouter la Parole (traduit de l’italien)

Extraits de la Préface................................................................... 249
La Parole et l’Eucharistie............................................................. 250
L’Ecriture est un Sacrement......................................................... 255

LA PAROLE DU PASTEUR

Prêtre Vladimir Lapchine
Sur la prédication de l’Évangile à toute créature (homélie).............. 263
La résurrection du fils de la veuve de Naïn (homélie)...................... 264
Pierre, m’aimes-tu... (homélie)......................................................... 268
« Il est avec nous, mais nous ne Le reconnaissons pas… » 

(homélie)...................................................................................... 270
« Être l’Évangile incarné » (homélie)............................................... 273

LES TRADUCTIONS DE LA BIBLE : 
LEURS PRINCIPES, LEURS BUTS, ESSAIS

Andréï Desnitski
Extraits d’une nouvelle traduction du Premier et du Deuxième 

Livre des Rois (1S, 2S)................................................................ 277



	 Sommaire	 419

« Pour le père Alexandre Men, la Bible n’était pas un qu’on ne peut 
objet de musée pas toucher… » – 
Entretien avec Valentina Kouznetsova...................................... 310

BIBLE ET LITTÉRATURE

Archiprêtre Alexandre Men
Thèmes néotestamentaires dans la littérature étrangère 

des XIXe et XXe siècles............................................................... 327

Olga Boukhina
Les enfants dans la Bible et la Bible en livre pour enfants............... 356

Gueorgi Kolossov
« Ce n’est déjà plus la nuit… »......................................................... 365

APPENDICE

Contenu de l’almanach Christianos N°N° I à XX........................ 377



Contents

Editorial
Reflection of the Word.......................................................................... 5

CONTINUITY OF THE BIBLE

Vladimir Sorokin
“Good News and the Living Torah”..................................................... 9

Alexey Somov
“”Prepare You in the Wilderness the Way of Yahweh” (Isaiah 40:3): 

The Way to Theosis in the Judean Desert”.................................... 39

Serge Ruzer 
“Did the New Testament Authors Seek to Make Their Texts Part 

of the Bible: A Special Case of the Author of Prologue to John 
(Jn 1:1-18)”.................................................................................... 47

Dmitry Matveev
“The Bible is the Book about Jesus Christ. In Which Sense?”........... 66

GOD OF THE BIBLE

Brother Irénée Jonnart
“Silence of the Eighth Day” (translated from French)........................ 91

Sebastian Brock
“St Ephrem, Singer of the Word of God” 

(translated from English)............................................................. 101

Priest Anthony Lakirev
“The World in the Hands of the Creator. The Book of Daniel”........ 117

Rimma Zapesotskaya
“How Does God Reveal Himself to Man in the Bible”.................... 165



	 Contents	 421

Paul Tyurin
“Divine Misunderstanding: An Attempt at Psychological Patterning 

of the Lucifer-Satan’s Origin”..................................................... 195

THE BIBLE AND THE LITURGY

Eugene Rashkovsky
“The Bible as the Liturgy, and the Liturgy as the Bible. 

Towards Understanding the Legacy 
of Fr Alexander Men’ and Fr Georges Chistyakov”.................... 237

Enzo Bianchi
Excerpts from the Book “To Listen to the Word” 

(translated from Italian)
From the Preface.......................................................................... 249
The Word and the Eucharist......................................................... 250
The Scripture is the Sacrament.................................................... 255

PASTOR’S WORD

Priest Vladimir Lapshin
On Preaching the Gospel to the Whole Creation (sermon)............... 263
Raising of the Son of Nain’s Widow (sermon)................................. 264
Do You Love Me, Peter... (sermon).................................................. 268
“He is with Us, but We Do Not Recognise Him” (sermon).............. 270
“To Be Incarnated Gospel” (sermon)................................................ 273

BIBLE TRANSLATIONS:
THEIR BASIC PRINCIPLES, TASKS AND EXPERIENCE

Andrei Desnitsky
“Excerpts from the New Translation of 1 & 2 Samuel”................... 277

“For Fr Alexander Men’ the Bible was Not a Museum Piece, 
that You Should Not Touch...”
Interview with Valentina Kuznetsova........................................ 310



422	 Contents

THE BIBLE AND LITERATURE

Archpriest Alexander Men’
“New Testament Themes in the Foreign Literature 

of the 19-20th Centuries”............................................................. 327

Olga Bukhina
“Children in the Bible and the Bible in the Children’s Book”.......... 356

Georgy Kolosov
“It is No Longer the Night”.............................................................. 365

APPENDIX

Contents of the almanac “Christianos”, No. I–XX...................... 377

Адрес редакции:
Alexander Men’ International Charity Society
Kr. Valdemara Str. 121, apt. 1
Riga LV 1013
LATVIA
Phone: +371 29147350
E-mail: vasilij@mailbox.riga.lv



Международным Благотворительным Обществом 
имени Александра Меня (Рига, Латвия)

изданы (1991–2012)

Альманах «Христианос» – выпуски I – XXI

Книги:

Протоиерей Александр Мень
«Практическое руководство к молитве»

«Апокалипсис» – Комментарий протоиерея Александра Меня

«Крестный Путь». Молитвенные размышления и молитвы 
Вселенского Патриарха Варфоломея

Архимандрит Зинон (Теодор) «Беседы иконописца»

Владимир Френкель «Время пустыни». Стихи

Малая сестра Магдалена Иисуса 
«По следам брата Шарля» (Зеленая тетрадь)

Иеромонах Габриэль Бунге «Скудельные сосуды» – 
практика личной молитвы по преданию Святых Отцов

София Рукова «Отец Александр Мень»

Протоиерей Александр Мень «Истоки религии» 
(«Reliģijas pirmsākumi») на латышском языке
Артуро Каттанео «Брак: дар и служение»

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Другой Утешитель. Икона Пресвятой Троицы 
преп. Андрея Рублева»
Светлана Домбровская «Пастырь» 
(Повесть об отце Александре Мене)



Иеромонах Габриэль Бунге 
«Вино дракона и хлеб ангельский» – 
учение Евагрия Понтийского о гневе и кротости

Священник Владимир Лапшин
«Деяния Святых Апостолов» – Комментарии 

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Акедия» – духовное учение Евагрия Понтийского об унынии

Наталия Большакова
«Христианство осуществимо на земле»
(История создания и жизнь монастыря 
Покрова Пресвятой Богородицы в Бюси-ан-От (Франция)

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Коринфянам,
Послание к Галатам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Фессалоникийцам,
Послание к Римлянам – Беседы»

Наталия Большакова
«Жизнь и служение епископа 
Кампанского Мефодия (Кульмана)»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Филиппийцам,
Послание к Колоссянам, Послание к Филимону, 
Послание к Ефесянам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Титу,
Послания к Тимофею,
Послание к Евреям – Беседы»


