
XXII

2013



ISSN – 1407 – 0898

Редакционный совет

Наталия Большакова, главный редактор, Латвия
Священник Владимир Зелинский, Италия

Андрей Десницкий, Россия

Ответственный за выпуск
Василий Минченко

При перепечатке материалов
ссылка на альманах обязательна

© Международное Благотворительное Общество
имени Александра Меня

Рига, Латвия, 2013



Путям,
которыми идет душа
человеческая к Богу, 

посвящен этот альманах.
Особенно значима для нас

жизнь христиан нашего времени,
войдем же и мы вместе с ними

в святое любовное
единение с Богом – Отцом
и Сыном и Духом Святым,

Троицей единосущной
и Нераздельной. Аминь





Литургия – сердце Церкви





Наследие Христа

Когда мы пытаемся сформулировать критерии, опреде-
ляющие, что есть Церковь, для чего она, что делает ее уни-
кальным явлением в мире, что присуще лишь ей одной, что 
составляет ее ядро, сохраняющееся на протяжении тысячеле-
тий, – мы понимаем, что тайна Церкви неисчерпаема. И, ока-
завшись перед невозможностью дать универсальный ответ, с 
уверенностью можем сказать лишь одно: Церковь – евхари-
стический организм, полнота бытия которого имеет две сто-
роны: Божественную и человеческую, и становится он самим 
собой, то есть Телом Христовым, когда мы, в единстве веры 
и любви, собираемся вместе для совершения Божественной 
Литургии, таинства Евхаристии, Вечери Господней. 

Литургисты считают, что Евхаристия является самым чи-
стым и бесценным наследием, полученным учениками Хри-
ста от Самого Спасителя, что она – выше конфессиональных 
границ и перегородок, и что евхаристическая молитва – это 
самый глубокий источник духовной жизни1. 

Что стоит за таинством Благодарения, как сложилось его 
чинопоследование, что составляет самую суть Евхаристии?

Евхаристия, установленная Христом накануне Его крест-
ной смерти, начала совершаться сразу же после Пятидесят-
ницы, о чем свидетельствуют Деяния (2:42). 

1 См. Арранц Михаил, SJ. Избранные сочинения по литургике. 
Рим – Москва, 2003. Т. 1. С. 7.



8	 От редакции

Чинопоследование Евхаристии генетически связано с об-
рядами ветхозаветной Пасхи и иудейских молитвенных тра-
пез. Первое, самое раннее описание порядка таинства нахо-
дится в Дидахе (9-10, 14).

Самый древний и самый важный элемент Евхаристии, её 
ядро – это анафора. «Анафоры есть священное вероучитель-
ное литургическое предание Церкви Христовой»2.

Обращаясь к этому богатому наследию, мы подходим к 
его иудейским корням, соприкасаемся с ветхозаветным ли-
тургическим богословием, с еврейскими молитвословиями, 
в тесной связи с которыми зарождались ранние евхаристиче-
ские тексты христианских анафор.

«Историко-литургические исследования последних деся-
тилетий свидетельствуют, что корни произошедшего на Тай-
ной Вечере уходят далеко вглубь иудейской традиции. В пер-
вую очередь это касается во многом загадочного афикомана, 
который был знáком присутствия Мессии до Тайной Вечери 
и в новом смысле остался таковым после; не менее важно, 
однако, генетическое родство содержания благодарственной 
молитвы до и после Тайной Вечери»3 – пишет священник Ан-
тоний Лакирев в статье «Знак Завета».

Следующим важным моментом в общей теме Христиа­
носа-XXII – «Литургии» является литургический опыт пра-
вославной Церкви в ХХ веке, и в России (Московский пат
риархат), и на Западе (Константинопольский патриархат). 
Раздел Литургия православной Церкви составили тексты как 
современных православных пастырей, ныне служащих в Рус- 
ской Церкви МП (свящ. Владимир Лапшин) и в Западно-
Европейском экзархате Константинопольского патриархата 
(архиепископ Телмисский Иов), чьи статьи перекликаются в 
своем видении Вселенской Литургии как явления, обладаю

2 Ионафан (Елецких), архиепископ. Толковый путеводитель по 
Божественной Литургии.

3 Лакирев Антоний, свящ. Знак Завета // Христианос-XXII. Рига, 
2013. С. 45.



	 Наследие Христа	 9

щего космическим измерением; – так и приснопамятных, до- 
рогих для нас пастырей (прот. Александра Меня и митр. Ан-
тония Сурожского). Вероятно, некоторых читателей удивит 
позиция владыки Антония, во многом, противоположная дру- 
гим авторам, но отражающая опыт его церковного служения.  
«Десятилетиями мы являемся узниками и, одновременно, 
жертвами евхаристического богословия, тенденцией и ре-
зультатом которого стало превращение Церкви в литурги-
ческое гетто…»4 В свете текстов митр. Антония, впервые 
публикуемых на русском языке, возможно, кто-то иначе по-
смотрит на литургическую практику своей общины, на пер-
спективы развития церковного сознания и евхаристического 
богословия. 

Литургическая тема ведет нас к священническому слу
жению, теснейшим образом связанному с Евхаристией. В 
разделе Священническое служение – исследование евхарис
тического богословия великого христианского мыслителя, 
богослова и священника протоиерея Сергия Булгакова (автор 
– архим. Савва (Мажуко). Богословское эссе отца Владимира 
Зелинского о «призвании» хлеба быть вестью Божьего при-
сутствия, быть воплощенным Словом, и размышления отца 
Льва Жилле о предстоянии священника перед алтарем, –  
во многом, как бы, «подтверждают» и мысли, и духовное 
устроение отца Сергия Булгакова, как «приносящего благо-
дарение». 

В своей работе «Вселенская литургия: творение в литур-
гии Православной Церкви» архиепископ Иов (Геча), сравнивая 
древние богослужебные тексты, цитирует анафору св. Мар- 
ка и молитвы Александрийской Церкви, а статья специалиста 
в области древних восточных языков и обрядов, профессора и 
священника Уго Занетти вся посвящена Коптской литургии, в 
том числе, и современному ее чинопоследованию.

4 Антоний, митр. Сурожский. Церковь как евхаристическая об-
щина // Христианос-XXII. Рига, 2013. С. 81. 



10	 От редакции

И завершает Христианос-XXII историко-богословский 
очерк Оксфордского профессора, каноника Англиканскй 
Церкви Хью Уайбру о литургической эволюции Церкви в 
Англии, – от начала Реформации до наших дней. 

В процессе работы над Христианосом-XXII у нас была воз-
можность убедиться, что богатство и разнообразие литурги-
ческих традиций несет в себе гораздо больше единства, чем 
различий. Различия весьма интересны, они – плоды культур, 
а единство коренится в самом литургическом духе.

Редакционный совет 
альманаха «Христианос»



КОРНИ ХРИСТИАНСКОЙ 
ЛИТУРГИИ





Пол Самнер 

Американский богослов-любитель Пол Самнер в своем крат- 
ком «Объяснении», http://www.hebrew-streams.org/frontstuff/
mechaber.html, говорит, что он «не учитель, не профессор, 
не пастор и не раввин, проповедующий приход Мессии» и, та­
ким образом, он не представляет никакую организацию или 
конфессию. 

В «путешествии по Библии и по жизни» им движет глу­
бокое еврейское самосознание с одной стороны, и «богослов­
ская археология» – с другой. Его интерес сосредоточен на 
розыске забытых, игнорируемых или же сознательно похоро­
ненных богословских нюансов в Новом Завете и в еврейской 
Библии (т. е. в Ветхом Завете. – Л. В.-П.), так называемых 
«путей древних» и «пути доброго» (Иер 6:16).

ТОТ, КТО ПРИХОДИТ, 
или спрятанный афикоман1

Пасха наша, Мессия, заклан за нас.
посему станем праздновать... 

(1 Кор 5:7-8)

Я верую, что Ты Мессия, 
Сын Божий, грядущий в мир. 

(Ин 11:27)

В начале традиционного пасхального Седера кусок мацы 
разламывается надвое. Бóльшую из этих двух частей завора-
чивают в льняную ткань и прячут до самого конца трапезы. 

1 В переводе сохранены особенности оригинала, например, – 
«Мессия» там, где в христианских текстах обычно пишут «Хрис
тос», и «Иешуа» – там, где пишут «Иисус» (в подстрочных при-
мечаниях даны примечания переводчика, в конце – сокращенные 
примечания автора).



14	 Пол Самнер

Когда в конце ее вновь приносят, каждый из сотрапезников 
получает от нее по кусочку, и это составляет заключитель-
ную часть трапезы. Этот отломанный и спрятанный кусок 
мацы называется афикоман.

Как обряд, так и самое слово «афикоман» окутаны тайной. 
В пасхальной Агаде2 объяснения этой тайны нет. Не упоми-
наются они и в Св. Писании. Термин «афикоман» впервые 
появляется в Мишне3 и в Талмуде4. Хотя в Мишне это слово 
записано еврейскими буквами, слово это, несомненно, гре-
ческое. Каким образом греческое слово вошло в пасхальную 
литургическую традицию и что оно означает, еврейские уче-
ные объясняют по-разному. Одни утверждают, что слово это 
имеет «неясную этимологию», другие говорят, что оно про-
изошло от epikomoi («десерт») или же от epi komon (пригла-
шение к послеобеденным увеселениям), или же от epikomion 
(«праздничная песнь»).

Глубинный смысл

В своих статьях 1925-го года австрийский ученый Роберт 
Эйслер выдвинул аргумент, согласно которому в эпоху Ие-
шуа афикоман был частью мессианского пасхального об
ряда.

Согласно Эйслеру, целый кусок мацы в начале трапезы 
символизировал весь Израиль, а отломанная часть пони­
малась как Мессия упования Израилева. Когда спрятанный 
афикоман приносили в конце трапезы, это символизировало 

2 Агада – сборник молитв, песнопений и библейских коммен-
тариев на тему Исхода, составляющих часть ритуала еврейского 
празднования Пасхи (Седера).

3 Мишна – самое раннее собрание раввинистических установ-
лений, зафиксированное около 200 года н.э.

4 Талмуд – многотомный свод правовых этических и религиоз-
ных положений иудаизма, возникший и развившийся как коммен-
тарий к Мишне.



Тот, кто приходит, или спрятанный афикоман	 15

пришествие Мессии к своему народу (1). Эйслер считал, что 
этот символический ритуал уже существовал и соблюдался 
евреями (некоторыми, если не большинством) в 1-м веке н.э., 
то есть в эпоху Иешуа. 

Тезис Эйслера подвергся яростным нападкам со стороны 
как еврейских, так и христианских ученых. Несмотря на чи-
нившиеся препятствия, в 1926 году вторая часть его статьи 
на эту тему была опубликована. Но после этого труд Эйсле- 
ра пролежал в забвении на протяжении сорока лет, до 1966 
года.

Возобновление

В 1966 году в статье «Тот, Кто приходит» оксфордский 
профессор Давид Даубе, ученый-библеист и специалист по 
истории древних законодательств, возродил предположение 
Эйслера, снабдив его более существенными обосновани- 
ями5 (2).

Даубе утверждал, что слово афикоман означает вовсе 
не «десерт», а происходит от греческого слова afikomenos, 
означающее «Тот, Кто приходит/грядет» или «Тот, Кто при-
шел» (3).

Согласно Даубе, мессианские нюансы присутствовали в 
пасхальной трапезе задолго до эпохи Иешуа. Афикоман был 
окружен особым сиянием, ибо он символизировал ожидае-
мого Мессию. Афикоман наполнял пасхальный Седер глубо-
ким ощущением ожидания, вселяя в людей надежду на вели-
кое пасхальное искупление в будущем.

Cоответствующим образом, за трапезой этот кусок мацы 
съедался в последнюю очередь. Даубе считал, что опреснок, 

5 Русский перевод этой статьи опубликован в Вестнике русско-
го христианского движения, Париж – Нью-Йорк – Москва, 2002, 
№ 184(2). С. 92–113. Его можно также найти в интернете: http://
webcenter.ru/~zeleny/daube.htm



16	 Пол Самнер

который Иешуа дал своим ученикам на Тайной Вечери, и был 
афикоманом. 

Следовательно, когда Иешуа взял опреснок и сказал: «Возь- 
мите, ешьте, это Моё тело», Он, в сущности, говорил: «Этот 
отломанный и спрятанный кусок, который для нашего народа  
символизирует Mессию, исполнился во Мне. Я – Афикоман, 
Тот, Кто грядет, Тот, Кого вы ждете» (4).

Далее в своей статье Даубе обсуждает утверждение Сине-
дриона, приписываемое рабби Гиллелю6: «У Израиля не бу-
дет более Мессии, ибо он уже вкусил его во время царствия 
Езекии». (Езекия, современник пророка Исайи, был царем 
Израиля в 8-м веке до н.э.) B этой цитате из Талмуда заме-
чателен выбор слова «вкусили», буквально «съели» (achal). 
Съели Мессию?!

Тезис Эйслера и развитый Даубе аргумент явным обра-
зом предполагают следующее: Иешуа использовал уже суще
ствующую традицию мессианского пророчества для того, 
чтобы явить Себя. Он объединил Себя со своим народом в 
«единый хлеб» и тем исполнил их мессианское чаяние.

Замалчивание смысла

Постепенно этот мессианский символизм пасхального ри-
туала был в еврейской традиции утрачен. 

Даубе (сам по национальности еврей) считает возможным, 
что лингвистические истоки слова афикоман были умыш-
ленно искажены раввинами. Чтобы скрыть это искажение, бы- 
ли выдвинуты более поздние варианты перевода, такие как 
«десерт» или «послеобеденное увеселение». Возможно, что 
раввинистические комментаторы позднейшей эпохи замалчи- 

6 Рабби Гиллель (род. в Вавилоне ок. 110 г. до н.э. ум. 10 г. н.э. 
в Иерусалиме) – знаменитый ученый, мудрец и религиозный учи-
тель, одна из важнейших фигур в еврейской истории, особенно 
чтимый за свой огромный вклад в развитие Мишны и Талмуда.



Тот, кто приходит, или спрятанный афикоман	 17

вали мессианский смысл обряда, ввиду того, что (по их мне
нию. – Л. В.-П.) Мессия не пришел. 

Иными словами, именно потому, что еврейские ученики 
Иешуа сохранили древний обычай афикомана, в официаль-
ном иудаизме он был заброшен. Это всегда было и продолжает  
быть обычной раввинистической практикой в отношении 
всего, что рассматривалось как ересь. Все, что поддерживало 
веру в слова Иешуа, либо подлежало реинтерпретации, либо 
вовсе отбрасывалось.

Сходным образом, впоследствии, в церкви христиан из 
язычников происхождение Тайной Вечери (1 Кор 11:20) из 
еврейской Пасхи было затуманено двумя обстоятельствами.  
Первым был эдикт императора Константина (325 г. н.э.), пред- 
писывающий христианам не иметь ничего общего с «гнус-
ными евреями» и не совершать поминовения смерти и вос-
кресения Иисуса одновременно с еврейским празднованием 
Пасхи. Вторым обстоятельством были горячие споры в лоне 
Церкви о пресуществлении элементов Евхаристии и дейст
венности таинства причастия.

Со временем мессианский (а следовательно, и еврейский) 
символизм Седера и афикомана совершенно изгладился из 
осмысления христианского обряда преломления хлеба и та-
инств Евхаристии и причастия.

Примечания:

1. Статья Роберта Эйслера в двух частях под названием 
«Das Letzte Abendmahl» («Тайная Вечеря») была опубликова-
на в журнале Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 
[ZNW] Bd. 24 (1925): 161-92 und Bd. 25 (1926):5-37. 

2. Впервые Давид Даубе предложил свою интерпрета-
цию в статье: David Daube, He That Cometh (London, 1966, 
pp. 6–14). 

3. Согласно Даубе, слово afikomenos представляет собой 
пассивное причастие совершенного вида глагола afikneomai, 
который можно перевести как «прибыть» или «достичь».



18	 Пол Самнер

4. В этой связи интересны слова апостола Павла: «Ибо 
всякий раз, как вы eдите хлеб сей и пьете чашу сию, смерть 
Господню возвещаете, доколе Он придет» (1 Кор 11:26)7. 

Перевод с английского
Ларисы Bолохонской-Певеар.

Париж, апрель 2013 г.

7 А в анафоре литургии апостола Иакова есть такой текст: «Ибо 
всякий раз, когда вы едите хлеб сей и пьете чашу сию, Смерть 
Сына Человеческого возвещаете и Воскресение Его исповедуете, 
доколе не придет Он». А народ отвечает: «Смерть Твою, Господи, 
возвещаем и Воскресение Твое исповедуем». – Как это все созвуч-
но! – Прим. ред. Н. Б.



Давид Даубе

Давид Даубе (1909–1999), выдающийся ученый, специалист  
по древнему праву. Родился и получил образование в Фрейбур­
ге, Германия. В 1933 году, спасаясь от фашизма, перебрался  
в Англию. Доктор гражданского права, член Британской Ака- 
демии, Даубе преподавал в Кембридже, Оксфорде и в Уни­
верситете Беркли (Калифорния), куда был приглашен в 1970 
году. Коллеги отзывались о нем, как об ученом обширного 
ума и редкой образованности. Был любим студентами. Зна­
ние многих юридических систем, в особенности библейского 
закона и Талмуда, плодотворно сочеталось в нем с интере­
сом к Новому Завету. Его анализ раввинистических источни­
ков евангельских текстов представляет собой едва ли не ре­
волюцию в новозаветных исследованиях. Умер в Калифорнии, 
США, в городке Плезант Хилл. 

Два эпизода после Тайной Вечери1

1. Невыпитая четвертая чаша

Из четырех чаш вина, предписанных еврейским чином ка- 
нуна Пасхи, третья чаша, та, над которой произносится бла-
гословение, выпивается сразу же после ужина. <Mishnah Pe- 
sahim,  10.7>. Пользуясь специальной терминологией, это 
«чаша благословения», kos shel berakha, kasa' debhirketha <Ba
bylonian Berahoth,  51.a>. Cогласно синоптикам и Павлу, эта 
третья чаша – есть чаша Нового Завета. Павел даже пользует-
ся именно этим специальным термином (1 Кор 10:16).

Однако у Матфея и у Марка есть также упоминание чет-
вертой и последней чаши пасхальной литургии. Это упоми-

1 Из книги: David Daube. The New Testament and Rabbinic Ju
daism. (Новый Завет и раввинистический иудаизм.) Wipf&Stock, 
1956, pp. 330–335.



20	 Давид Даубе

нание содержится в словах: «отныне не буду пить от плода 
сего виноградного, до того дня, когда буду пить с вами новое 
вино в Царстве Отца моего». (Мф 26:29, Мк 14:25) Это значит, 
что четвертая чаша не будет выпита, как это обычно требует-
ся ритуалом, на следующем этапе службы; она откладывает-
ся до полного установления Царства.

В поддержку этой интерпретации можно отметить четы-
ре момента.

Во-первых, слова «плода виноградного» явно указывают 
на то, что Иисус или кто-то, кто был автором этого выска-
зывания, имеет в виду дальнейшее, предусмотренное чином, 
благословение: «Благословен Ты, Господи, создавший плод 
виноградный». В чине пасхального кануна это благослове-
ние произносится над четвертой чашей.

Во-вторых, в то время как, согласно еврейскому ритуалу,  
дополнительное, «не-литургическое» питье допускалось меж- 
ду первой и втoрой и между второй и третьей чашей, оно не 
допускалось между третьей и четвертой чашей <Mishnah Pe
sahim 10.7>. Поэтому заявление Иисуса, что Он не будет пить 
«отныне», то есть после третьей и до следующей по чину ча-
шей вина, находится в соответствии с раввинистическим за-
претом на питье вина между третьей чашей кануна Пасхи и 
последней, четвертой, чашей.

В-третьих, как было отмечено, третья чаша, «чаша благо
словения», выпивается сразу после ужина. В обычном поряд-
ке литургии пасхального кануна (если исключить наслоения, 
образовавшиеся в пост-новозаветный период) выпивание чет- 
вертой чаши сопровождается пением нескольких псалмов, 
называемых Халель (Hallel), или «гимн», а также чтением 
«благословения песни», birkath hashshir, состоящим в про-
возглашении Бога как всеобщего Царя. Трудно сказать, было  
ли это раннее «благословение песни» текстом, начинающим-
ся словами: «Да восхвалят Тебя, Господи, все дела Твои» 
(yehalelukha), или же словами: «Всякое живое дыхание да бла-
гословит имя Твое» (nishmath kol hay). (Восхваление Иисуса 



Два эпизода после тайной вечери	 21

в Фил 2:9-10 очень сходно с этим последним.) Это, однако, 
не влияет на нашу аргументацию. В обоих песнопениях мы 
находим слова: «и воцарят имя Твое, Царь наш» (weyamlikhu 
'eth shimekha malkenu). Четвертая и последняя чаша службы 
кануна Пасхи, таким образом, понимается как празднование 
Божия Царства. Когда Иисус говорит, что Он не будет боль-
ше пить вина, доколе не будет пить его в Царстве Отца, Он 
просто подставляет реальное, совершенное, окончательное 
Царство, на место того, которое, в большой мере, было пред-
метом веры и надежды. Его слова явно относятся к четвертой 
чаше. 

В-четвертых, предложение «И, воспев, пошли на гору Еле- 
онскую» теперь обретает свой полный смысл. Подразуме
вается, что они пошли сразу после пения гимна, не выпив 
четвертой чаши, а также, по всей видимости, не прочитав 
«благословения песни». Эта часть литургии откладывается 
до наступления реального, окончательного Царства. 

Мы не намерены обсуждать здесь версию Луки и скажем 
лишь, что терминология в ней гораздо менее раввинистиче-
ская, чем у Матфея и Марка.

2. Заснувшие ученики

У Матфея и у Марка, когда Иисус с учениками пришли в 
Гефсиманский сад, они все еще представляли собой хавуру,  
«компанию» собравшихся для празднования Пасхи. В Биб
лии, как мы знаем, указано, что «в одном доме должно есть 
ее» (Исх 12:46). Но, во-первых, слова «в одном доме» с ран-
них времен понимались раввинами как означающие «в одной 
компании»; поэтому, по раввинистическому закону, компа-
ния вполне могла начать трапезу в одном месте и продол-
жить ее в другом <Mekhilta на Исх 12:46; Targum Onkelos и 
иерусалимский оба переводят «в одном доме» как в одной 
хавуре). Во-вторых, Иисус с учениками прекрасно могли за-



22	 Давид Даубе

кончить собственно трапезу в доме, а потом продолжить чин 
праздника – молитвы, перечисление дел Божиих об Израиле, 
хвалы Богу – на Масличной горе. Этого было бы достаточно 
для сохранения хавуры в целостности. В Пасхальной Агаде,  
еврейской литургии кануна Пасхи, рассказана история об 
одном раввине начала 2-го века н.э., который провел всю 
пасхальную ночь в рассуждениях об Исходе из Египта, пока 
ученики не напомнили ему, что наступил рассвет и пора при-
ступать к утренним молитвам. Из этого никоим образом не 
следует, что эти ученые люди тем временем не переставая 
ели: хавура сохранялась в продолжение обсуждения великой 
темы праздника. 

Затем в Гефсимании Иисус просит своих учеников, чле-
нов компании, бодрствовать, пока Он будет молиться один 
поодаль. Возвращаясь, Он обнаруживает, что они не бодрст
вуют. Он укоряет их, и особенно Петра, и снова становится 
на молитву. И снова, возвращаясь, видит, что они заснули и 
даже, по всей видимости, глубже, чем раньше. В тексте ска-
зано, что «глаза у них отяжелели» (Мф 26:43; Мк 14:40). Марк 
говорит, что «они не знали, что Ему отвечать», предположи-
тельно имея в виду, что, когда Иисус к ним обратился, они от-
вечали невпопад. Иисус снова стал молиться, но тут уж они 
совсем заснули, что следует из выразительного καθευδετε 
και αναπαυεσθε, «спите и почиваете», означающего сон, как 
полный покой. На этот раз Иисус говорит: «Кончено; пришел 
час; вот, предается Сын Человеческий в руки грешников».

Обычно считается, что Иисус попросил учеников бодрст
вовать, потому что Ему хотелось бы чувствовать, что они 
разделяют Его борение. Они не выполнили просьбу, оставив 
Его, тем самым, в одиночестве. 

Это объяснение, несомненно, правильное, но все же не-
полное. Если бы этим все объяснялось, можно было бы по-
нять точку зрения ученых, считающих эту сцену искусствен-
но вымышленной ради иллюстрации богословской истины. 
Затруднительно было бы возразить на аргумент, что, во-пер



Два эпизода после тайной вечери	 23

вых, просьба Иисуса к ученикам была недостаточно мотиви-
рованной, и, во-вторых, что их вполне естественной сонливо-
сти придавалось слишком большое значениe без достаточных 
для того оснований – кроме как в области вымысла.

Для правильного понимания этой сцены необходимо при-
нять во внимание правило, пришедшее к нам от Хозе бен Ха- 
лафта, согласно которому пасхальную трапезу можно возоб
новить, если некоторые из членов компании задремали, и 
нельзя возобновить, если они впали в глубокий сон <Mishna 
Pesahim, 10,8>. 

Следует отметить пять пунктов. Во-первых, хотя рабби 
Хозе жил в середине 2-го века н.э., он часто передает более 
ранние традиции. Предположительно, упомянутое или сход-
ное с ним правило восходит к новозаветному периоду. Есть 
основания думать, что это правило изначально основывалось 
на ветхозаветном тексте, который говорит о ночи Исхода как 
о «ночи бдения Господу» (Исх 12:42). Так это или не так, мы 
сейчас решать не будем. 

Во-вторых, в Мишне (первый письменный текст, содер-
жащий в себе основополагающие религиозные предписания 
ортодоксального иудаизма. Составлен раввином Иехудой ха-
Наси в конце 2-го – начале 3-го века н.э. – Прим. перев.) это 
правило включено в параграф, в котором рассматривается 
часть чина празднования, следующая после предписанного 
съедания пасхального агнца. Правило относится к ситуаци-
ям, когда на этой стадии службы члены компании уже уста-
ли. Иначе говоря, это правило можно применить как раз к 
той части праздничного чина, которой Иисус с учениками 
достигли по приходе в Гефсиманию. 

В-третьих, существуют талмудические предписания <To- 
sephta Pesahim,10,9; Babylonian Pesahim, 109a>, согласно ко-
торым даже дети, участвующие в службе, должны бодрство-
вать хотя бы до окончания основной части церемонии, – ка-
ковым после разрушения Храма было съедание опреснока. 
<После падения Храма жертвоприношения, в том числе и  



24	 Давид Даубе

ягнят, прекратились.> Совремeнные ученые склонны упус
кать из вида суть этих предупреждений: в кругах, где они 
возникли, заснуть на ранней стадии пасхального ужина 
должно было считаться очень серьезным нарушением. 

В-четвертых, в начале 5-го века рабби Аши вводит раз-
личие между понятием «дремоты», которая не приводит к 
роспуску хавуры, и понятием «собственно сна», т. е. глубо-
кого сна, в результате которого хавура распускается. Человек 
лишь дремлет, говорит он, «если, когда к нему обращаются, 
он отвечает, но его ответы не вполне осознаны» <Babylonian 
Pesahim, 10b>. Это последнее замечание любопытным обра
зом напоминает описание состояния учеников, когда Иисус 
вернулся к ним во второй раз: «и они не знали, что Ему отве-
чать» (Мк 14:40). Однако в этом совпадении нет ничего уди-
вительного. Стоит только приписать хоть какое-то значение 
различию между дремотой и сном, тут же обязательно возни-
кает критерий вроде того, который признают Марк и рабби 
Аши.

В-пятых, в сектантском «Руководстве по дисциплине» (од
на из рукописей Мертвого Моря, найденных в 1947 году, т.е. 
за несколько лет до написания этой статьи. – Прим. перев.) за-
сыпание в собрании считалось крупным нарушением дисци-
плины, наказуемым исключением из собрания на тридцать 
дней. <С другой стороны, в Деян 20:9-12 такого серьезного 
отношения к нарушению мы не находим.> 

Можно заключить, что, хотя Иисус просил учеников бодр-
ствовать, потому что хотел, чтобы они мысленно разделили 
Его борение, просьба имела и более специфический смысл: 
не дать хавуре распасться преждевременно. И, рассуждая в 
этом же ключе: в то время как, поддаваясь естественному же-
ланию отдохнуть, ученики оставили Его в одиночестве, это 
имело не только общий смысл, ибо знаменовало также рас-
падение пасхальной компании. 

В Евангелии от Луки все отсылки к раввинистическо-
му закону о хавуре отсутствуют. Иисус не просит учеников 



Два эпизода после тайной вечери	 25

бодрствовать, а велит им молиться. Различие между степе-
нями засыпания не играет роли. Иисус молится и возвраща
ется только один раз. Ученики засыпают не по причине 
естественной усталости, а от печали. Заключительные слова 
Иисуса: «Кончено; пришел час…», подразумевающие, что с 
этого момента Ему предстоит путь одиночества, у Луки за-
менены повторным велением молиться. 

Источником Евангелия от Луки почти наверняка было бо-
лее длинное повествование. Для нас нет необходимости ре-
шать, думал ли Лука, что его читатели не поймут отсылок к 
раввинистическим правилам, или же он сам их не осознавал. 
Для нас интересно, что он сохранил исторический, конкрет-
ный характер повествования, не превратив его в вымысел. В 
оторванности от раввинистического закона о хавуре просьба 
о бодрствовании учеников, равно как и приписывание важ-
ного значения их сну, приобретает окраску вымысла. Изба-
вившись от намеков на раввинистический закон, Лука изба-
вился также и от просьбы о бодрствовании и от связи между 
сном учеников и одиноким борением Иисуса. 

Отсутствие этой сцены у Иоанна составляет часть более 
широкой проблемы, входить в которую мы сейчас не наме-
рены.

Перевод с английского
Ларисы Волохонской-Певеар.

Париж, март 2013 г.



Клеменс Леонгард 

Профессор Клеменс Леонгард родился в 1967 г. в Вене, изу­
чал католическую теологию и иудаику. Опубликовал диссер­
тации о комментарии на псалмы Ишодада из Мерва (2001) 
и об иудейском Песахе в связи с происхождением и ранним 
развитием христианской Пасхи (2006). В настоящее время 
проф. Леонгард работает над изучением параллелей, разли­
чий и сходства между иудейскими и христианскими празд­
никами, а также древней истории Евхаристии в контексте 
греко-римских трапез. Он является профессором литургиче­
ских исследований католического теологического факульте­
та Мюнстерского университета в Германии.

От застолья к утреннему приветствию
когда и почему Евхаристия 

перестала быть общинной трапезой?

И на христианском Востоке, и на христианском Западе 
Божественная Литургия и латинская Месса совершаются по 
преимуществу как общественные богослужения с раннего 
Средневековья. Центральная молитва практически во всех 
вариантах этого обряда стала относиться к Тайной Вечере 
Иисуса как к исходному повествованию. Эта молитва опре-
деляет богослужение как подражание, нацеленное на испол-
нение заповеди Иисуса творить сие в Его воспоминание. В 
этом нет ничего удивительного, потому что рассказ об уста-
новлении [Евхаристии] в Новом завете сообщает не слиш-
ком много деталей о форме этого богослужения. Предание о 
последней трапезе Иисуса описывает ее, однако, как греко-
римский симпосион, так что немногочисленные детали этого 
повествования могут быть правдоподобно дополнены сохра-
нившейся обширной информацией о греко-римских обычаях  



От застолья к утреннему приветствию	 27

трапезы1. Если восстанавливать подобным образом Тайную 
Вечерю, равно как и другие раннехристианские обычаи тра-
пезы, [окажется, что] Божественная Литургия и ранняя сред-
невековая латинская Месса вообще не похожи на общинные 
трапезы первого-второго веков. Отсюда возникает вопрос: ког- 
да, как и почему симпосиальная форма этих встреч ранних 
христиан была отвергнута и какой тип общественных дейст
вий стал моделью для новой формы этих литургий. Приводи-
мое ниже объяснение перехода от греко-римского симпосио-
на к позднейшим христианским Литургиям касается четырех 
аспектов, в которых симпосиальные Евхаристии заметно от-
личаются от Божественной Литургии и латинской Мессы2.

Во-первых, существенно меняется количество и качество 
подаваемой пищи. Оставляя в стороне «аскетические» Евха-
ристии и движения, намеренно менявшие свойства пищи и 
питья, которые могли потребляться членами определенных 
групп3, участники раннехристианских трапез ели другую пи
щу и в больших количествах, чем христиане поздней антич-

1 См., напр., Benedikt Eckhardt and Clemens Leonhard, “Mahl. V 
(Kultmahl),” Reallexikon für Antike und Christentum vol. 23 (2010): 
col. 1012–105.

2 Это не объяснение всех особенностей позднейших литургий, 
хотя римское утреннее приветствие и помогает объяснить некото-
рые особенности развития раннехристианской Евхаристии. Самый 
заметный из остающихся открытыми вопрос – как, когда и поче-
му стало правилом предварять совершение Евхаристии литургией 
Слова. В западных Церквах это прочно установилось в третьем ве
ке, насколько можно судить по свидетельству Оригена (об иссле-
дованиях древнейших характеристик литургии слова у Оригена 
см. в Harald Buchinger, “Early Eucharist in transition? A fresh look at 
Origen,” Jewish and Christian Liturgy and Worship: New Insights into 
its History and Interaction, Jewish and Christian Perspectives 15, ed. 
Clemens Leonhard and Albert Gerhards (Leiden: Brill, 2007), 207–27). 
Подробное обсуждение этого вопроса выходит за рамки настоящей  
работы.

3 Andrew McGowan, Ascetic Eucharists. Food and Drink in Early 
Christian Ritual Meals, Oxford Early Christian Studies (Oxford: Claren
don Press, 1999).



28	 Клеменс Леонгард

ности и раннего Средневековья. С другой стороны, заметно, 
что представление о святости этой пищи в течение столетий 
становилось все более важным и повлекло за собой уменьше-
ние количества с тем, чтобы свести к минимуму опасность ее 
неправильного использования, намеренного или случайного. 
Тем не менее, первые внебиблейские свидетельства о Евхари-
стии сочетают вполне серьезное питание с выраженным ак-
центом на святости пищи4. Представления о сакральном ха-
рактере пищи не были, таким образом, основанием есть ее не 
слишком много. Почему же церкви заменили общее застолье 
чистым раздаянием все меньшего и все более стандартного 
количества освященной пищи?

Во-вторых, предложения Мартина Лютера о реформе Мес- 
сы5 подчеркивают тот факт, что соединение освящения и раз-
даяния хлеба и вина не похоже на описание Тайной Вечери 
в Евангелиях. Для Павла ясно, что совершенные Иисусом 
преломление и раздаяние хлеба и вина были разделены по-
еданием пищи (1 Кор 11:25). Приходится предположить ряд 
своеобразных и нигде не зафиксированных промежуточных 
стадий перехода между симпосиальным празднованием, ко
торое начинается с благословения хлеба – и в некоторых 
случаях вина – (за которым непосредственно следует его раз-
даяние) и заканчивается благословением над вином (также 
сопровождающимся раздаянием) и средневековым порядком,  
где священник произносит молитву над хлебом и вином и по-
требляет или раздает хлеб и вино только после молитвы. Ког-
да и как преломление, раздаяние и потребление хлеба и вина 
эволюционировали из отдельных действий в позднейший 
единый акт освящения, сопровождаемый их раздаянием?

4 См., напр., Дидахэ 9–10.
5 “Порядку проведения вечери соответствует, на мой взгляд, 

раздача таинства сразу после освящения хлеба, до того как благо
словляется чаша. Ведь и Лука, и Павел говорят: также и чашу по-
сле вечери...” Schriften des Jahres 1526, D. Martin Luthers Werke. 
Kritische Gesamtausgabe 19 (Weimar: Böhlau et al., first ed., 1897), 99 
[Weimarer Ausgabe on cd rom].



От застолья к утреннему приветствию	 29

В-третьих, общества частных лиц обедают поздно днем и 
вечером. Киприан6 (середина третьего века) исходит из того, 
что Евхаристия совершается рано утром. Более того, он пред-
полагает, что Евхаристия даже может совершаться в тюрьме 
немногочисленными группами незаметно для стражи7. Это, 
конечно, не могли быть настоящие симпосионы, однако они 
являются прототипом позднейшего образа совершения Евха-
ристии, не связанного с определенным временем суток. Если 
привести современную аналогию, знание общепринятых обы- 
чаев не позволяет спутать завтрак со званым обедом. Как 
могли христиане Карфагена принять утреннее богослужение 
Киприана за Евхаристию?

В-четвертых, в раввинистическом иудаизме каждый сотра-
пезник отвечает за произнесение благословений, даже если в 
определенных обстоятельствах они произносятся одним че-
ловеком от лица целой группы (Тосефта Брахот 4f). Тот, кто 
берет на себя функцию совершать благословения для других 
членов группы, не обязан нести определенного религиозного 
служения. Во многих христианских Церквах возглавляющий 
совершение Литургии должен занимать определенное место 
в церковной иерархии. Ранние тексты не акцентируют этот 
вопрос. Почему в средневековой Церкви таким важным стал 
статус человека, совершающего Евхаристию?

Эти изменения могут быть объяснены предположением, 
что симпосии, более или менее похожие на Тайную Вечерю  
Иисуса, были лишь отдаленными предками Божественной  
Литургии и Мессы. Ритуальные трапезы, конечно, по-преж
нему совершались христианами, однако предстоятели севе-
роафриканских церквей середины третьего века распростра-
нили освящение пищи на другое общественное установление: 

6 Свт. Киприан Карфагенский, †258. – прим. пер.
7 Cyprian, Letter 5.2.2 (CCL 3b:28); cf. Paul F. Bradshaw, Eucharistic 

Origins, An Alcuin Club Publication (Oxford: University Press, 2004), 
113; рус. перевод, напр.: Таинство единства Церкви. Священному-
ченик Киприан Карфагенский. Письма о духовной жизни. М., Сре-
тенский монастырь, 2007.



30	 Клеменс Леонгард

римское утреннее приветствие (salutatio). Это позволяет за-
полнить брешь между образом совершения Евхаристии во 
втором и четвертом веках и шире, за пределами североафри-
канского контекста.

Утреннее приветствие

В рамках римского патроната влиятельные и состоятель-
ные люди встречались со своими клиентами практически еже- 
дневно. Как правило, посетители принадлежали к более низ-
ким социальным слоям, чем посещаемые – тем не менее, эти 
посетители должны были носить тогу, что обозначало, с од-
ной стороны, что иностранцы и женщины исключались из 
этой системы и, с другой стороны, что разница в обществен-
ном положении встречающихся людей была не столь велика. 
Патрон тратил на эти встречи до нескольких часов каждый 
день – но и клиенты должны были выстраиваться перед до-
мом сиятельного патрона задолго до рассвета. Они порой то
ропились от одного утреннего приветствия к другому, что-
бы встретиться за утро с двумя влиятельными персонами. У 
патронов также были свои обязанности, например – заседа-
ния Сената. Они могли находить нужным встретиться с кем-
то еще в его доме – и тогда клиенты ждали их напрасно. В 
этом случае патроны раздавали клиентам подарки (sportulae) 
деньгами или вещами. Среди римской аристократии обычай 
раздавать клиентам подарки становился все более важным с 
самого возникновения империи. Хотя такие подарки могли 
значительно дополнять доход бедного человека, они не соз-
давали настоящей системы обеспечения. Патронат был не 
слишком надежной связью между представителями разных 
слоев общества; ежедневное ритуализованное возобновление 
этой связи обеспечивало ее устойчивость.

Римские патроны высшего ранга обычно имели рабов (но-
менклаторов), которые должны были знать имена клиентов и 
узнавать их в толпе. С их помощью патрон мог приветство-
вать каждого клиента по имени. Номенклаторы порой вели 



От застолья к утреннему приветствию	 31

записи, чтобы следить за тем, кто входил в число клиентов 
их хозяев, а кто нет.

Отдельные источники указывают, что патроны считали эту  
систему обременительной; другие описывают обязанность 
(officium) клиентов являться практически каждое утро перед 
дверьми патрона как тяжкий труд; во всяком случае, имен-
но так расценивают это сатирики, как, например, Марциал. 
Клиенты, возможно, пользовались этой возможностью вы-
просить у патрона нечто полезное – но лишь в редких слу-
чаях могли они надеяться быть приглашенными на трапезу в 
доме патрона. Однако даже приглашение не означало, что им 
будут поданы те же изысканные блюда, что и их покровите-
лям. Утреннее приветствие никоим образом не было связано 
с общей трапезой, симпосионом. Некоторые источники рас-
сматривают дарение sportulae как замену приглашения к тра-
пезе. Нет нужды объяснять, что пишущие сетуют на то, что 
им давали только sportulae, вместо того, чтобы пригласить за 
роскошный стол в высшем обществе.

Роль патроната в христианских группах и, соответствен-
но, организация иерархически упорядоченных церквей, хо-
рошо изучена. Многие источники указывают, что патроны 
оказывали на церковную жизнь существенное влияние. Судя 
по ним, фактическая роль патрона не слишком отличалась от 
таковой в окружающей Церковь римской культуре. Имеющи-
еся тексты пытаются описать проблемы, связанные с прояв-
лениями почета, положения и власти, которые возникали из-
за вмешательства патронов в дела христианской общины. В то 
время как Апостольское Предание (Traditio Apostolica) 27 пы-
тается сохранить достоинство патрона на общинных трапе-
зах, сирийская Дидаскалия стремится свести власть патрона 
к минимуму и передать его прерогативы и функции еписко-
пу, однако не подвергая опасности движение денег патрона  
в церковную казну8. В конечном счете, это не выходит за 

8 Georg Schöllgen, Die Anfänge der Professionalisierung des Klerus 
und das kirchliche Amt in der syrischen Didaskalie, Jahrbuch für Antike 
und Christentum. Ergänzungsbände 26 (Münster: Aschendorff, 1998).



32	 Клеменс Леонгард

рамки существующей системы, но делает епископа своего 
рода сверхпатроном над всеми остальными с того же рода 
функциями и властью, что и у обычных патронов.

Близко подводя к предположению о существовании хрис
тианских утренних приветствий, эти тексты все же не об-
суждают прием патроном (или епископом) его клиентов –  
членов его церкви – на встречах, которые напоминали бы 
утренние приветствия. Патронат как таковой широко засви-
детельствован и за пределами города Рима, однако утренние 
приветствия применительно к провинциям упоминаются 
редко. Кроме того, большинство относящихся к делу источ-
ников относятся к римской аристократии времен поздней ре-
спублики и ранней империи. Таким образом, неочевидно, что 
эта практика распространялась в других частях империи и 
может быть использована в качестве социальной основы при 
реконструкции развития христианских обрядов. Ф. Голдбек 
сомневается в том, что утренние приветствия имели какое-
нибудь значение и за пределами Рима, с учетом наездов рим-
ской аристократии в италийские города, как, например, Ци-
церона в Кумы9. Тем не менее, Р. Саллер посвятил обширную 
главу своей книги «Личный патронат в ранней Империи» фе-
номену патроната в Северной Африке, основываясь на эпи-
графическом материале10. Поскольку римляне в Северной 
Африке использовали римскую терминологию для описания 
социальных явлений, можно предполагать, что они подража-
ли и практике моделей поведения.

9 Fabian Goldbeck, Salutationes. Die Morgenbegrüßungen in Rom 
in der Republik und der frühen Kaiserzeit, KLIO – Beiträge zur Alten 
Geschichte. Beihefte N.F. 16, (Berlin: Akademie-Verlag, 2010), 60 n. 1. 
88–90 ос. о Цицероне.

10  Richard P. Saller, Personal Patronage under the Empire (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1982), 145–204. О концепции патроната 
применительно к Киприану см. Charles Arnold Bobertz, Cyprian of 
Carthage as Patron: A Social Historical Study of the Role of Bishop in 
the Ancient Christian Community of North Africa (Yale University Ph. 
D. Dissertation: UMI, 1988).



От застолья к утреннему приветствию	 33

Так или иначе, едва ли в источниках можно обнаружить 
указание на то, что обычай утренних приветствий был широ-
ко распространен в римской империи. Использование этого 
социального установления для объяснения развития раннего 
христианства оставалось бы только смутной гипотезой, если 
бы не ясное указание Киприана:

«Вот встречается с тобою кто-нибудь в великолепной 
одежде, в блестящей багрянице: но знаешь ли, какими под-
лостями купил он сей блеск? Сколько наперед потерпел он 
презрения от горделивцев? Сколько по утрам просиживал 
у пыльных входов со своими приветствиями? Сколько раз, 
теснясь по углам людских комнат, упреждал подобных ему 
искателей, дабы после к самому приходили наперебой такие 
же поздравители с почтением, раболепствующим не челове-
ку, но власти?»11 

Киприан говорит о человеке, который, вознамерившись 
добиться власти, должен был тратить ежедневно немало 
времени в качестве matutinus salutator, утреннего посетителя 
важного патрона и даже сопровождать его на форум. Далее 
Киприан замечает, как такой карьерист вынужден тратить 
деньги, покупая лицемерную симпатию все большего числа 
людей, чтобы уподобиться своим прежним патронам. Таким 
образом, Киприан отлично знал, как достигался и поддер-
живался этот хрупкий и переменчивый статус власти, и что 
утреннее приветствие играло в этом решающую роль.

Возможно, Киприан имел в виду только литературное кли- 
ше поведения римских аристократов; тем не менее, он упоми-
нает утреннее приветствие как неотъемлемую часть обыч-
ного процесса перераспределения власти. Его собственное 
движение к власти в Карфагене тоже происходило в рамках 

11 Cyprian, Ad Donatum 11 (CCL 3a:10) transl. cf. ANF 5:2122–3, 
цит. по Творения святаго священномученика Киприана, епископа 
Карфагенскаго. Часть I: Письма. – Издание второе. – Киев. 1891. – 
С. 88–102.



34	 Клеменс Леонгард

системы патроната. Использование своего имущества в каче-
стве благотворительного фонда сделало его епископом вско-
ре после его собственного крещения12. Его дела милосердия 
естественным образом сделали членов Церкви зависимыми 
от него, а его самого – патроном и, следовательно, епископом 
церковного плебса. Раздаяние имения не превратило его в 
бедняка, но закрепило его положение как их благотворителя 
и руководителя.

Утренние приветствия и Евхаристия

Обращение к институту утренних приветствий дает воз-
можность объяснения упомянутых выше четырех аспектов 
литургического развития; в частности, это проливает свет 
на упоминание Тертуллианом (ум.  220) раздаяния пищи, 
сделанное за несколько десятилетий до епископства Кип
риана:

«Мы принимаем также, собираясь до рассвета и именно 
из рук предстоятелей, таинство Евхаристии, которое Господь 
и заповедал есть во время трапезы, и повелел принимать 
всем»13.

Тертуллиан говорит о типичном примере установившего-
ся христианского обычая, не имеющего, однако, библейского 
основания. Хотя обстоятельства Тертуллиана и отличались от 
таковых Киприана, римский обычай утреннего приветствия 
помогает объяснить это замечание. Тертуллиан подчеркива-
ет, что таинство Евхаристии собрание принимает именно из 
рук предстоятеля14. Епископ выступает здесь в роли патрона, 
которого его конгрегация посещает поутру, чтобы получить 
освященные хлеб и вино в качестве sportulae.

12 Bobertz, Cyprian of Carthage as Patron.
13 Tertullian, De Corona 3.3 (CCL 2:1043).
14 Goldbeck, Morgenbegrüßungen, 175 n. 2 обсуждает вопрос о 

sportulae, которые раздавались до того, как клиенты входили в дом 
(по Марциалу и Ювеналу).



От застолья к утреннему приветствию	 35

Эти члены Тертуллианновской общины не принимают ев-
харистической пищи в обеденное время; ее не приносят им и 
служители епископа. Она вручается им лично предстоятелем 
Церкви. Более того, Тертуллиан признает, что Иисус уста-
новил совершение Евхаристии во время трапезы – т.е. как 
обычный симпосион днем или вечером15. Краткое упомина-
ние Тертуллиана свидетельствует, что он видит несоответст
вие между временем Последней Вечери Иисуса и временем 
раздаяния евхаристической пищи в Церкви, но, невзирая на 
неподходящее время этих утренних собраний, Тертуллиан 
подчеркивает, что существенные элементы Евхаристии при-
сутствуют здесь, как и в симпосиальной вечерней Евхарис
тии.

Одно из писем Киприана, посвященное связанным с Ев-
харистией вопросам (Письмо 63-е), отражает сходную ситу-
ацию. Киприан замечает, что эти утренние служения стали 
необходимы из-за большого числа верующих, собирающихся 
для того, чтобы принять хлеб и вино: «Но во время вечерней 
трапезы мы не можем собрать за ней всех вместе, чтобы со-
вершить истинное таинство в присутствии всего братства»16. 
В епархии Киприана было уже невозможно совершать Евха-
ристию в одно время в одном месте, если бы она совершалась 
как формальное застолье. Более того, Церковь по-прежнему 
включала людей разного социального положения, которые 
обычно не могли бы собраться за одним столом в таком горо-
де, как Карфаген. Однако римское общество выработало уч-
реждение, которое создавало иную, чем симпосион, возмож-
ность общения этих людей: утреннее приветствие. Киприан 
выступает как патрон, встречающийся с клиентами (почти) 
каждое утро. Э. МакГоуан предполагает, что поначалу ран-

15 Киприан говорит об этом различии в сходных терминах в 
Письме 63.16.1 (CCL 3c:412). 

16 ANF 5:2697; cf. Andrew McGowan, “Rethinking Agape and 
Eucharist in early North African Christianity,” Studia Liturgica 34 
(2004): 165–76, esp. 173; and Bradshaw, Eucharistic Origins 99f.



36	 Клеменс Леонгард

ние Церкви – например, тертуллиановская – раздавали вер-
ным apophoreta, Дары с ранее совершенной симпосиальной 
Евхаристии. Позднее отсюда развилось независимое совер-
шение Евхаристии, добавленное к существовавшему ранее 
утреннему богослужению; последнее может быть идентифи-
цировано как утреннее приветствие епископа.

На этом фоне раздаяние освященных пищи и вина выгля-
дит уместным в отношении их количества и образа их освя-
щения. Епископ мог соединять раздаяние sportulae освящен-
ной пищи христианам своей общины с церковной заботой о 
бедных. То, что Киприан раздавал освященную пищу чле-
нам Церкви независимо от их социального положения, сле-
дует считать отличительной особенностью христиан; разда-
валось же то, что позднее стало обычным: немного хлеба и 
вина. При этом клиенты выстраивались в ряд и получали то, 
что им надлежало получить, от самого епископа. Даже если 
Иисус благословил хлеб и вино отдельно, позднейшие обря-
довые формы Евхаристии всегда соединяют благословение 
хлеба и вина и соответственно организуют их раздаяние. С 
тех пор Евхаристия уже не была связана с контекстом тра-
пезы.

Вслед за кратким замечанием Тертуллиана, Киприан об-
ращается назад, чтобы защитить практику своей Церкви от 
возможного обвинения, что утреннее богослужение никак не 
могло претендовать на то, чтобы являть Последнюю Вечерю 
Иисуса, коль скоро Иисус совершал настоящую трапезу, ко-
торая должна совершаться вечером. Киприан даже пренебре-
гает последовательностью изложения в отчаянной апологии 
утреннего богослужения17. Его 63-е письмо посвящено обли-
чению отдельных групп, совершающих Евхаристию на воде 
вместо вина. Один из его важнейших аргументов – то, что 
священник должен воспроизводить действия Иисуса на По-
следней Вечере и, следовательно, совершать Евхаристию на 

17 Киприан, Письмо 63.16.2 (CCL 3c:412–3).



От застолья к утреннему приветствию	 37

вине. Однако он осознает, что это воспроизведение иным об-
разом нарушается в том, как он сам совершает Евхаристию. 
Хотя примеру Иисуса в использовании вина нужно следовать 
неукоснительно, Его же выбор времени совершения таинства 
не важен, на взгляд Киприана, для существующей практики. 
В отличие от совершения Евхаристии на воде, совершение 
этого таинства утром уже стало общепринятым. 

Утреннее приветствие объясняет, почему идеи вроде «се-
мичастной структуры»18 Последней Вечери Иисуса не ока-
зывали никакого влияния на практику после третьего столе-
тия, даже если она отражала пищевые обычаи конкретных 
церквей того времени. В то же время это объясняет, почему 
описания формы Последней Вечери никак не могли обо
сновать литургические последования новозаветными текс
тами.

С учетом предпочтительного времени совершения Ев-
харистии и позднейших Божественной Литургии и Мессы, 
контекст утреннего приветствия объясняет, почему христиа-
не собирались рано утром. Можно предположить, что собра-
ние могло занимать заметное время и включать большинство 
членов местной Церкви – возможно и тех, кто мог собраться 
позже и на настоящую трапезу. Ни Киприан, ни Тертуллиан 
не упоминают дня недели, в который происходят собрания, 

18 Иисус (1) взял хлеб, (2) благословил, (3) преломил его, (4) раз-
дал Своим ученикам, (5) взял вино, (6) благословил его и (7) дал его 
ученикам; см. Gregory Dix, The Shape of the Liturgy (Westminster: 
Dacre Press, 1945), ch. 4–5; здесь четырехчастная схема (1 & 5–2 & 
6–3–4 & 7) датируется первым столетием, так как она могла уста-
новиться до того, как стали авторитетными первые три Евангелия 
или 1 Кор. Г. Дикс отмечает, что возникновение этой схемы «долж-
но было быть связано с разрывом изначальной связи Евхаристии 
с трапезой». Paul F. Bradshaw, “Did the early Eucharist ever have a 
sevenfold shape?,” Heythrop Journal 43 (2002): 73–8 приводит дово-
ды в пользу существования в раннеапостольской Церкви большего 
разнообразия, в котором семичастная схема никогда не станови-
лась нормативной.



38	 Клеменс Леонгард

о которых они говорят. Вероятно, это происходило и по вос-
кресеньям, и в другие дни недели19. Утреннее приветствие 
не отвечает на вопрос о том, совершали ли Тертуллиан и Ки-
приан трапезу днем в субботу или днем в воскресенье, по-
тому что с учетом утреннего приветствия именно это как раз 
и не важно: в этом контексте совершение Евхаристии уже не 
привязано к определенному дню недели.

Как и на утреннем приветствии, христиане-клиенты 
должны были быть заинтересованы в получении sportulae, 
хотя могли также съедать хлеб и вино на месте. Киприан ука-
зывает, что вино или воду следует выпивать во время утрен-
них собраний20. Однако немедленное съедение [Даров] не 
считалось обязательным. Тертуллиан замечает, что человек 
может отложить его до окончания своего дневного поста21. 
Кроме того, Тертуллиан говорит о потреблении Евхаристи-
ческого хлеба христианкой – женой мужа-язычника – дома 
ночью. Подобно и Киприан рассказывает о женщине, которая 
открыла шкатулку с Евхаристическим хлебом нечистыми 
руками – «от них исшел огонь и не дал ей коснуться их»22. 
В обоих случаях речь идет о ежедневном потреблении Евха-
ристического хлеба наедине, но это не опровергает предпо-
ложения об утренних приветствиях. Напротив, в обоих слу-

19 Киприан упоминает ежедневное питие Крови Христовой; см. 
Bradshaw, Eucharistic Origins, 112 применительно к Письму 58.1.2 
(CCL 3c:320 line 21–2) и ежедневное поедание хлеба в «О молит-
ве Господней» 18 (CCL 3a:101). См. также Koenraad Verboven, The 
Economy of Friends. Economic Aspects of Amicitia and Patronage in 
the Late Republic, Collection Latomus 269 (Tournai/Belgium: Éditions 
Latomus, 2002), 96–7 о ежедневной раздаче sportulae и Goldbeck, 
Morgenbegrüßungen, 107–8 о ежедневных приветствиях в Риме.

20 Киприан, Письмо 63.15 (CCL 3c:411–2).
21 Bradshaw, Eucharistic Origins, 100f ссылается на De Oratione 

19 (CCL 1:267–8). Cм. Терутллиан, Ad Uxorem 2.5.2 (CCL 1:389) о 
потреблении ночью.

22 Bradshaw, Eucharistic Origins, 100 ссылается на De Lapsis 26 
(CCL 3:235).



От застолья к утреннему приветствию	 39

чаях речь идет о женщинах, которым вообще не полагалось 
присутствовать на римских утренних приветствиях. Важно, 
что и Киприан и Тертуллиан говорят о женщинах, хранив-
ших и потреблявших Евхаристический хлеб дома; даже если 
так делали и мужчины, для женщин эта практика представ-
ляется типичной.

Утреннее приветствие разрушило привычную последова
тельность трапезы, сопровождаемой возлияниями, где общи
на обсуждала вопросы богословия и церковной жизни. От-
ныне Евхаристия вообще перестала быть трапезой, и это 
открыло путь к развитию новых структур и обрядов. Пище-
вые ограничения уже не играли никакой роли в последую-
щей эволюции. Епископы, вероятно, произносили молитву и 
краткое слово перед всеми собравшимися, прежде чем раз-
дать каждому хлеб и вино – в конце концов, их слушатели 
разошлись бы немедленно после раздаяния того, за чем они, 
собственно, и пришли.

Кроме того, церкви были живо заинтересованы в том, что-
бы расширить утреннее приветствие за счет катехизических 
поучений. Как упоминалось выше, Киприан уже обращал 
внимание на то, что его практика утренней Евхаристии не 
могла быть воспроизведением Последней Вечери Иисуса. Па-
ства и клиенты Киприана не только собрались не в то время; 
то, в чем они принимали участие, уже никак не напоминало 
званый обед. Коль скоро Иисус заповедал ученикам следо-
вать Его примеру в отношении структуры и образа таинства, 
Киприан нарушал все относившиеся сюда правила. Разумно 
предположить, что именно это, в конце концов, привело к 
произнесению рассказа об установлении [Евхаристии] как к 
средству обоснования, как это вошло в принятые молитвы 
практически всех церквей четвертого века. Наконец, хрис
тиане первого века совершали Евхаристию как трапезу не 
потому, что Иисус на Последней Вечере повелел им делать 
это, а потому, что в подобных социальных обстоятельствах 
так поступали все – таким образом, любое обычное собрание 
общины могло считаться неявным продолжением идущей от 



40	 Клеменс Леонгард

Иисуса традиции трапезы просто вследствие приверженно-
сти образу более или менее формального званого обеда. Чем 
меньше служение напоминало практику Иисуса, тем больше 
его участники старались обозначить неразрывное соответ-
ствие ей. В этом и состоит raison d’être произнесения во вре-
мя служения установительного нарратива23.

Более того, есть и иные основания для представления о 
том, что сущностные черты трапезы могли быть перенесены 
на такое установление, как утреннее приветствие: во времена 
Киприана совершение Евхаристии стало компактным и не-
зависящим от времени и места и по другим причинам. Его 
можно было совершать в тюрьме – Евхаристию как обряд, а 
не только как трапезу.

Современные исследования отмечают еще одно важное 
изменение как раз в рассматриваемое время (от первого до 
третьего века): распространение практики замены участия 
в симпосиальной трапезе дарением sportula и споры вокруг 
этой замены24. Грань между тем, что сегодня можно было бы  
обозначить как apophorēton25 и sportula, с их разными функ-
циями, стиралась. Многие источники отмечают широко рас-
пространенный обычай давать некоторое количество еды 
или более ценные вещи гостям после окончания пира. Изред-
ка apophorēta посылались отсутствующим членам ассоциа-
ций26; последние, как кажется, были более заинтересованы  
мотивировать своих членов участвовать во встречах, чем 

23 Повествования об установлении Евхаристии; последнее обыч- 
но шире собственно установительных слов. – прим. пер.

24 Konrad Vössing, “Die sportulae, der Kaiser und das Klientelwesen 
in Rom,” Latomus 69 (2010): 723–39, см. также аргументы Richard 
P. Duncan-Jones, “Payment of Dinner-Guests at Rome,” Latomus  68 
(2008): 138–48.

25 Τα Ἀποφόρητα (греч), подарки из съестных припасов, кото-
рые гости (или их рабы) после трапезы уносили домой (прим. пер.).

26 Cf. Frank Ausbüttel, Untersuchungen zu den Vereinen im Westen 
des roemischen Reiche, Frankfurter Althistorische Studien 11 (Kall
muenz: Lassleben, 1982), 57.



От застолья к утреннему приветствию	 41

снабжать отсутствующих пищей. Однако люди могли полу-
чать sportula вместо участия в трапезе. Патроны соревнова-
лись друг с другом и с императором за общественное влияние 
и общественную поддержку. Клиенты же были заинтересо-
ваны в реальной ценности sportula и/или в участии в обще-
ственной структуре и иерархии. Различные свидетельства 
публичных споров о том, могли ли или должны ли были 
sportula заменять участие в трапезе создают широкий фон для 
развития христианского понимания Евхаристии, по крайней 
мере, на Западе Римской Империи. Получить sportula, явно 
вместо участия в трапезе, при встрече с патроном во время 
утреннего приветствия было весьма возможно, хотя порой и 
нежелательно. Для некоторых римских христиан корзина ев-
харистического хлеба и вино (быть может, включавшая и дру-
гие вещи или деньги) была совершением Евхаристии. Позд-
нейшее христианство сохранило внешнюю форму и смысл 
Евхаристии как христианскую sportula, раздаваемую при 
приветствии епископа (позднее также и пресвитера). Даже са
мая редуцированная форма Евхаристического раздаяния не 
утратила осязаемой связи с феноменом пищи и питания. Раз-
даяние Евхаристии никогда не превращалось в дарение денег.

Утреннее приветствие соответствует экклезиологическо-
му подходу, предполагающему централизованную структу
ру Церкви с сильной личностью во главе и частым прояв-
лением этой структуры в общественной жизни. Киприан 
отмечает, что размер его общины делает для него невозмож-
ным пригласить всех этих людей на Евхаристию в форме на-
стоящей трапезы. В этой ситуации Церковь в Карфагене могла 
решиться разделить большие собрания христиан на малые 
группы сотрапезников, которые ели бы в разных комнатах 
одного большого здания или даже поручить совершать Евха-
ристию для таких групп по всему городу27. Однако этого не 
призошло. Киприан хотел, чтобы Церковь собиралась часто. 

27 Allen Brent, Cyprian and Roman Cartage (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2010), 109–16 обсуждает философские основания 
того, почему для Киприана важно проявление неделимости Церкви.



42	 Клеменс Леонгард

К тому же он не был склонен актуализировать симпосиаль-
ное равенство – взгляд, более разделявшийся утопическими 
философами, чем хозяевами аристократических домов. 

Патрон находился в центре утреннего приветствия. Как 
упоминалось выше, сирийская Дидаскалия старается осмыс-
лить епископа в качестве патрона Церкви, сосредотачивая в 
его руках все финансовые полномочия и наделяя его одного 
ответственностью за распределение церковных средств нуж-
дающимся и служителям Церкви28. В контексте утреннего 
приветствия более правдоподобно выглядит и раздаяние епи-
скопом sportulae христианам, коль скоро переход всех средств 
в руки епископа, как единственного раздаятеля, исключал соз- 
дание базы поддержки для других состоятельных людей в 
Церкви. Более того, в большом утреннем приветствии раз-
даяние денег и еды толпе христиан гораздо более подчинено  
усмотрению епископа, чем распределение пищи на симпоси
оне. Последнее – общественный процесс, который едва ли воз- 
можно контролировать со стороны. Чарльз Боберц отмечает  
конфликты между влиятельными фамилиями в Риме и служи-
телями Церкви, тянувшиеся вплоть до слияния этих групп29.

Римское утреннее приветствие требовало личного присут
ствия тех, кто участвовал в этом общественном явлении; не-
возможно было участвовать в нем заочно. Потому-то письма 
Киприана из ссылки часто упоминают как проблему то, что 
он больше не мог напрямую участвовать в столь важной си-
стеме коммуникации с членами Церкви30. Система утренних 

28 То же самое, согласно Bobertz, заботит и Киприана: см. Bo-
bertz; Cyprian of Carthage as Patron, 65f esp. n. 31 and 70f; ep. 5, 7, 13, 
34, esp. 41.2 (CCL 3b:197–8), который также ссылается и на сирий-
скую Дидаскалию.

29 Bobertz, “The role of patron.”
30 См. Bobertz, Cyprian of Carthage as Patron, ch. 4 and 5 (esp. 147,  

188 n. 22, 209 n. 50, 210–1, и 155–7 и 216 о публичном зачтении этого 
письма); однако автор не ссылается на утреннее приветствие, но 
предполагает, что подарки раздаются на «трапезах и других собра
ниях».



От застолья к утреннему приветствию	 43

приветствий связывает функции служителей Церкви с их 
личным присутствием.

В дополнение, утреннее приветствие могло объединять и  
другие процедуры, присущие скорее добровольным объеди-
нениям. Так, не было бы удивительным требовать, чтобы 
клиенты были записаны в церковных книгах, чтобы быть 
допущенными к принятию Евхаристии. Римляне тоже при-
бегали к рекомендациям при приеме новых членов в тесный 
круг клиентов определенного патрона. Некоторые обряды и 
структуры, связанные с созданием продуманной системы ка-
техумената, укладываются в эту схему. Можно представить, 
что новый клиент допускался в группу после того, как номен-
клатор проверял его бумаги, беседовал с тем, кто его пред-
ставлял31, и вписывал его имя в церковную книгу.

С развитием в этом направлении может быть связана еще 
одна особенность обряда Божественной Литургии и латин-
ской Мессы: переход от возлежания к стоянию как типич-
ному положению при совершении Евхаристии, что отражает 
отход от симпосиальной формы и принятие другой социаль-
ной модели обряда. 

Утреннее приветствие, как модель, усилило влияние на 
обряды христиан форм социального взаимодействия между 
правителями и толпой граждан. Возглашения, конечно, долж-
ны были играть важную роль в ритуализованном общении 
добровольных объединений, однако древний вступительный 
диалог Евхаристической молитвы скорее вдохновлен возрас-
тавшим влиянием публичных возглашений32 [хвалы] импе-

31 Cf. Verboven, Economy of Friends, 114f. 
32 Cf. Barbara [E.] Borg and Christian Witschel, “Veränderungen im 

Repräsentationsverhalten der römischen Eliten während des 3. Jhs. n. 
Chr.,” Inschriftliche Denkmäler als Medien der Selbstdarstellung in der 
römischen Welt, Heidelberger Althistorische Beiträge und Epigraphi
sche Studien 36, ed. Géza Alföldy and Silvio Panciera (Stuttgart: Franz 
Steiner 2001), 47–120; esp. 101–4. Cf. also Barbara E. Borg, “Bilder für die 
Ewigkeit oder glanzvoller Auftritt? Zum Repräsentationsverhalten der 
stadtrömischen Eliten im dritten Jahrhundert nach Christus,” Statuen in  



44	 Клеменс Леонгард

ратору или распорядителю скачек, гладиаторских боев или 
представлений, чем ритуализованных элементов трапезы.

Римские дома были приспособлены для представитель-
ских нужд своих хозяев. В третьем веке все чаще встречаются 
большие комнаты с апсидами; во время посещения клиентов 
расположение патрона в апсиде большой комнаты подчерки
вает его величие33. С этим связана неясность в отношении ар-
хитектурной и богословской функции престола. Для Евсевия 
Кесарийского престол Церкви в Тире представляет внутрен-
нюю часть небесного Храма34. По Феодору Мопсуэстийско-
му он являет собой носилки, на которые было помещено тело 
Иисуса после Его смерти35. Однако толкователям не прихо-
дит в голову объяснить существование престолов в Церквах, 
обращаясь к столу, на котором Иисус совершал Последнюю 
Вечерю как симпосиальную трапезу, потому что все знают, 
что богослужение давно уже не трапеза. Оно соответствует 
своему структурному предшественнику: утреннее приветст
вие никогда не требовало стола, потому что это не трапеза, 
ни алтаря, потому что это не жертвоприношение. Конечно, 
богатые и влиятельные члены Церкви продолжали устраи-
вать щедрые застолья. Для истории Божественной Литургии 
и Мессы важно, что они продолжали задействовать все бо-
лее формализуемую церемонию встречи патрона с толпой 
клиентов36 и отходили от модели трапезы. Использование 
утреннего приветствия для церковных собраний в Северной 
Африке является вероятным отправным пунктом для этой 
эволюции.

der Spätantike, Spätantike, frühes Christentum, Byzanz. Series B: Stu
dien und Perspektiven 23, ed. Franz Alto Bauer and Christian Witschel 
(Wiesbaden: Reichert, 2007), 43–77.

33 Borg and Witschel, “Veränderungen im Repräsentationsverhalten,” 
113–4 также обращают внимание на возрастающее значение и ри-
туализацию встреч между патроном и клиентами в третьем веке.

34 Церковная История 10.4.68.
35 Катехизические поучения 15.26 (ms. fol. 127r–v = ST 145:504–7).
36 Cf. Borg, “Bilder für die Ewigkeit” 63–8. 



От застолья к утреннему приветствию	 45

Заключение

В связи с заданными выше вопросами, некоторые парал-
лели и сходства между различными формами Евхаристии и 
римским обычаем утреннего приветствия можно рассмат
ривать как результат влияния римского обычая на развитие 
структуры и обрядовой формы позднейших Божественной 
Литургии и латинской Мессы. 

Здесь требуется разъяснение о структуре исходных дан-
ных. Свидетельства описанного развития происходят почти 
исключительно из Карфагена, однако гипотеза пытается объ-
яснить явления, заметные по всей Римской империи. Факти-
чески не сохранилось никаких обрядов Евхаристии, которые 
бы не укладывались в предложенную нами общую модель. 
Строго говоря, данные не позволяют настолько расширять 
нашу гипотезу; однако нужно принять во внимание, что Кар-
фаген – единственное в эту эпоху место, о котором досту-
пен относительно существенный объем хоть сколько-нибудь 
надежной информации. Даже если распространение смысла 
карфагенских текстов основано на argumentum e silentio37, это 
не уменьшает силу такой аргументации. С учетом сказанно-
го, в эти ограничения укладываются следующие тезисы.

Во-первых, общинные Евхаристические трапезы, как они 
совершались в собраниях и богатых частных домах, стали 
невозможны из-за возросшего количества христиан, чье кре-
щение давало им возможность участвовать в таких трапезах. 
Церковь в Карфагене в конце второго – начале третьего сто-
летий не была убежищем бедных; тем не менее, то, что она 
собирала людей различного общественного положения для 
совершения Евхаристии, могло повлиять на появление иных 
форм собраний помимо трапезы, на которой главным обра-
зом собирались равные. Состоятельные люди вроде Киприа-
на, в сущности, продолжали вести привычный образ жизни, 

37 Аргумент от умолчания (лат.) – Прим. пер.



46	 Клеменс Леонгард

включавший прием клиентов на утреннем приветствии. В 
дальнейшем это социальное установление подчеркивало их 
положение в Церкви и являло единство обширной Церкви. 
Процесс развития начался, как кажется, с тертуллиановского 
раздаяния apophoreta с предшествовавшей Евхаристической 
трапезы и закончился самодостаточным утренним приветст
вием Киприана. Это сопровождалось уменьшением количе-
ства еды до размера обычных sportulae (здесь следует учесть, 
что получатели участвовали в таком событии более одного 
раза в неделю).

Во-вторых, все рассказы об установлении Евхаристии 
гласят, что Иисус благословил и раздал хлеб и вино отдель-
но – но Евхаристическое богослужение четвертого века не 
следует этому примеру. Этому можно привести различные 
объяснения; мы полагаем, что этому сильно способствовал 
переход от трапезы к утреннему приветствию, потому что 
клиенты только один раз выстраивались перед патроном в 
ряд; было бы абсурдно заставлять их делать это второй раз 
для получения вина только ради следования примеру По-
следней Вечери.

В-третьих, христиане Карфагена могли признать утрен-
нее приветствие Киприана как свою Евхаристию и потому, 
что некоторые его особенности связывали его с более явны-
ми трапезами, и в силу того, что они в любом случае были 
знакомы с этим установлением. К тому же, многие клиенты 
епископа вовсе не привыкли как раз к роскошным засто-
льям, так что вполне правдоподобна идея заменить участие 
в полноценной трапезе получением sportula. Далее, разумно 
предположить, что епископы старались разъяснить смысл 
богослужения его участникам; позднейший обычай воспро-
изводить рассказы об установлении [Евхаристии] дает епи-
скопам возможность включить в богослужение катехизиче-
ские элементы.

В-четвертых, в отличие от симпосиона, хотя бы теорети-
чески обозначающего известную степень равенства между 



От застолья к утреннему приветствию	 47

участниками, утреннее приветствие выявляет заметную ие-
рархичность, которая отделяет патрона от клиентов, и этому 
точно соответствует развитие церковных служений. Утрен-
нее приветствие располагается как раз посредине между из-
начальным состоянием общины с простыми функционерами, 
с одной стороны, и вниманием четвертого века к священству 
и святилищам – с другой. Оно помогает понять, почему про-
явления равенства среди сотрапезников уступило место бо-
лее высокому статусу служителя.

Наконец, утреннее приветствие можно рассматривать как  
недостающее звено между двумя весьма различными типа-
ми обрядовых действий, Евхаристическими трапезами ран-
ней Церкви и средневековыми Божественной Литургией и 
латинской Мессой. Христиане как клиенты должны были 
встречаться с епископом как патроном несколько раз в неде
лю рано утром, а не вечером. Они должны были при этом 
стоять, а не возлежать. Они могли просить его совета или 
помощи, получать пожертвования или поддержку из церков-
ных средств. Такие встречи епископа с членами его Церкви 
расширялись за счет включения иных обрядовых элементов, 
пока не превратились в раннем средневековье в богослуже-
ние sui generis38. 

Мюнстер, июль 2013 г.

Перевод с английского 
свящ. Антония Лакирева

38 Sui generis (лат) – уникальный, единственный в своем роде. 



Священник Антоний Лакирев

Знак Завета

Представления христиан о ветхозаветных корнях совер-
шаемого нами ежедневно Таинства Евхаристии развивались 
в истории христианской мысли весьма неравномерно. Когда-
то, в первое столетие, для большинства христиан укоренен-
ность Таинства в традиции, в которой жил и действовал Гос
подь Иисус, была привычной; позднее этот факт перестал 
быть таковым. Трудно сказать, что стало причиной возрож-
дения интереса к ветхозаветным корням таинства в послед-
нюю сотню лет – неудовлетворительность ли литургическо-
го богословия Таинства без учета этих корней, доступность 
ли новых документов, или потребность христиан в новом 
осмыслении себя и своей веры в трагическом контексте Хо-
локоста. Так или иначе, в нашем поле зрения все ближе к цен-
тру оказываются многозначительные параллели между тем,  
что совершил Господь на Последней вечере, и тем, как совер
шалась пасхальная трапеза другими иудеями в Его время. 
Сравнивая современные исследования и то, что думали и пи- 
сали богословы в первой половине 20-го века, можно наблю-
дать, как постепенно рассеиваются сомнения в том, была ли 
Последняя вечеря пасхальной трапезой, – настолько, что по-
рой начинает казаться, что она была только пасхальной тра-
пезой.

Между тем, вольно или невольно, возникает вопрос о том, 
представляют ли данные о ветхозаветных корнях Евхаристии 
только академический или еще и практический интерес; дру-
гими словами, только ли они любопытны, или все же еще и 
поучительны? Что, в конце концов, все это означает для нас?

Прежде чем касаться таинства Евхаристии и его ветхо
заветных истоков, полезно было бы сформулировать неко-
торые предварительные положения. Во-первых, примем, что 



Знак завета	 49

таинство является тайной, то есть, его суть не может быть до 
последней глубины объяснена рациональным образом; это  
не значит, впрочем, что его вообще не следует пытаться по
нять, – однако важно помнить, что какие-то аспекты таинства 
всегда будут оставаться за пределами понимания и объяс-
нения. Во-вторых, примем, что в таинстве Евхаристии про-
исходит реальное пресуществление, и Хлеб и Вино в самом 
деле становятся Телом и Кровью Господа Иисуса Христа, –  
в противном случае не о чем вообще и разговаривать; о том 
же, как именно это происходит, по выражению преп. Иоанна  
Дамаскина, «удобее молчание». В конечном счете, реальность  
присутствия Господа Иисуса в Святых Дарах познается на 
практике, а не в теории… В-третьих, примем, что факт совер- 
шения таинства не слишком зависит от образа его соверше-
ния: с одной стороны, потому что Таинство совершает Гос
подь, а с другой – потому что прямая зависимость означала 
бы, что вся литургическая история есть только хроника де-
градации; иными словами, из того факта, что мы совершаем 
таинство иным, чем наши предки, образом, не вытекает, что 
кто-то (они или мы) совершает его неподлинно. 

Историко-литургические исследования последних десяти
летий свидетельствуют, что корни произошедшего на Тайной 
Вечере уходят далеко вглубь иудейской традиции. В первую 
очередь это касается во многом загадочного афикомана, ко-
торый был знаком присутствия Мессии до Тайной Вечери и 
в новом смысле остался таковым после; не менее важно, од-
нако, генетическое родство содержания благодарственной 
молитвы до и после Тайной Вечери. В конечном счете точек 
соприкосновения пасхальной трапезы и новозаветного таин-
ства так много, что по-настоящему важным и интересным 
становится вопрос о том, что же именно нового совершил на 
Тайной Вечере Господь. Последняя вечеря была отнюдь не 
первой пасхальной трапезой в жизни учеников Иисуса; более 
того, нет оснований думать, что это была их первая пасхаль-
ная трапеза с Иисусом! Общепринятое представление о том, 



50	 Священник Антоний Лакирев

что ученики ходили за Ним не менее трех лет, естественным 
образом ставит вопрос о том, как Он совершал Пасхальное 
благодарение в предшествовавшие годы. Следовательно, то, 
что для нас воспринимается как нечто новое, ранее неизвест-
ное и неожиданное, для них должно было быть знакомым и 
привычным. Так, едва ли они нуждались в разъяснении того, 
что такое афикоман, и какое отношение он имеет к Мессии. 
Фактически для участников Последней вечери слова Христа 
«это Тело Мое» были свидетельством о Нем как о Мессии. 

Все сказанное касается, впрочем, непосредственных уче-
ников Христа; на вопрос о том, в какой степени сегодня уча-
стие в Таинстве и образ его совершения определяются этой 
древней иудейской практикой, следует откровенно сказать: 
ни в какой. И вовсе не потому, что мы все забыли и переда-
ча традиции от апостолов к нам пресеклась. В нашем опыте 
никогда не было иудейской пасхальной трапезы, да и салю-
таций патрона тоже (если не считать таковыми первомайские 
демонстрации), а держать в уме богословские постулаты во 
время нашей реальной Евхаристии означало бы не участво-
вать в ней, а наблюдать со стороны. Контекст истории спа-
сения народа Божьего, в который вписана Последняя вечеря 
Иисуса, Мессии Израиля, не является нашим контекстом, да
же если мы понимаем, что это неправильно. Как предлагать 
христианину нынешнего времени заставить себя думать об 
Исходе и пророчествах, Плене и ожидании Мессии как о со-
бытиях его личной истории? Но невозможно и обойтись без 
такого восприятия этой истории – ведь именно на этом по-
строен евхаристический канон свт. Василия Великого. Для 
общины учеников Иисуса тот факт, что Он объявляет афи-
коман, традиционный знак присутствия чаемого Мессии, 
Своим телом, свидетельствует об исполнении обетований, 
пришествии ожидаемого Царства и, в конечном итоге, встре-
че с Богом, Отцом Израиля. Принципиально важно, что эта 
встреча совершается в пространстве этого мира и во време-
ни его истории; это и было обещано через пророков. Иными 



Знак завета	 51

словами, в Таинстве Иисуса Христа Бог входит в тот мир и 
в то время, где живем мы, – эта встреча происходит здесь и 
сейчас, а не в иных, каких-то «горних», мирах и не в иных, 
пусть даже «вечных», временах. 

Сколь бы ни были глубоки и разнообразны мистические 
аспекты Таинства, Телом Иисуса становится вполне вещест
венный объект, к тому же приготовленный для этого долгой 
традицией. И мир сей, место отсутствия Бога, прелагается в 
образ Его присутствия. И это должно иметь определяющее 
значение для наших представлений о времени, жизни, смер-
ти и чаемом воскресении.

Чем более конкретно мы представляем себе, по результа-
там исторических изысканий, происшедшее на Последней 
вечере, тем более существенным становится понять, что 
именно имеет в виду Господь Иисус, говоря «Сие творите в 
Мое воспоминание». Быть может, Он имеет в виду ровно то, 
что совершил Он Сам, – и тогда вся литургическая эволюция 
лишь уводила нас от сути дела… Не значит ли это, что нужно 
все забыть и вернуться к тому самом обряду? Для современ-
ных христиан, не являющихся непосредственными наслед-
никами ветхозаветной традиции (не воспитанных в ней до 
обращения к Господу Иисусу), это будет исключительно ис-
кусственным построением. Скорее уж отсюда следует, что 
надо четко различать образ совершения Таинства и его со-
держание. Вновь также приобрел актуальность вопрос о том, 
что Господь называл «Его воспоминанием» – ведь к измене-
ниям пасхального обряда с той же мотивировкой («отныне 
делайте так, а не по-старому, в память обо мне») прибегали 
раввины и до Иисуса.

Можно ли эти слова Христа понимать в чисто «мемориаль
ном» смысле: «в воспоминание Иисуса» значит, «чтобы пом-
нить о Нем»? «Воспоминание» в мемориальном смысле пред-
полагает, что мы помним об отсутствующем, и именно это 
имели в виду раввины, побуждавшие своих учеников моди-
фицировать пасхальный обряд в память о себе, в знак того, 



52	 Священник Антоний Лакирев

что данная фарисейская школа – именно школа равви NN, а 
не равви MM. Но, в отличие от почтенных раввинов, Господь 
Иисус с нами «во вся дни до скончания века», а памятова-
ние о Присутствующем – это уже натуральный оксюморон. 
Кроме того, для актуализации памяти о былых встречах с 
ушедшим учителем не так и необходимо непосредственное 
участие в событии – достаточно быть и сторонним наблюда-
телем того, как другие воспроизводят его. В случае христиан 
это означало бы некие театрализованные реминисценции, а 
личное участие в причащении Таинству оказалось бы необя-
зательным.

Ясно, что такое «мемориальное» понимание слов «в Мое 
воспоминание» в случае христиан влечет за собой абсурдные 
следствия. Тогда, быть может, под «воспоминанием Иисуса» 
следует понимать призыв/повеление делать нечто, что воз-
можно только для Его учеников, то есть утверждать себя 
в качестве таковых? Делайте это, потому что при этом вы, 
несомненно, будете являться Моими учениками. Те, кто это 
делают, – Мои ученики, Мои ученики – те, кто делают это. 
Делайте это, как результат и следствие Моего пришествия. 
Что же именно? Иными словами, – что невозможно до заклю-
чения Нового Завета в Крови Иисуса Христа и, напротив, –  
возможно в результате этого? Очевидно, что в первую оче-
редь, по аналогии с субботним/пасхальным благодарением 
за исход из Египта, стало возможным благодарение за спасе-
ние в Иисусе Христе. Все в человеческой жизни изменилось 
в результате спасительного действия Иисуса, по крайней 
мере, потенциально, а для Его учеников – и реально. Не одна 
только жизнь, но и самая смерть стали местом встречи с Бо-
гом – и потому стало возможным благодарение, совершение 
Евхаристии. То, что совершается «в Мое воспоминание», в 
таком случае, можно понимать, как «отпечаток, который на-
кладывает на вас встреча со Мною», – именно в этом смысле 
возможна аналогия между Таинством и празднованием суб-
боты. Благодарение, совершаемое в воспоминание Иисуса, 



Знак завета	 53

как и иудейская Пасха, – знак того, что Завет заключен и не 
расторгается, а хлеб (афикоман) есть осязаемый знак совер-
шившегося спасения, совершившейся встречи с Мессией Ии-
сусом. 

Понятно, что, так же как и во время иудейского пасхаль-
ного и субботнего благословения Бога, в благодарении Ново-
го Завета требуется непосредственное участие: участником 
Завета является не столько тот, кто знает (помнит) о факте 
его заключения, сколько тот, кто участвует в благодарении за 
этот факт. И это актуально не только для тех учеников Хрис
та, которые реально наследовали ветхозаветную традицию, 
но и для всех, кого Он призвал. «Сие», что нам надлежит тво-
рить «в воспоминание Иисуса», таким образом, – не столько 
внешнее воспроизведение обряда, сколько благодарение как 
таковое. Отсюда, между прочим, вытекает, что нормальным 
будет не одно только вкушение Тела и Крови Христовых, да-
руемых общине в Его таинстве, но именно участие в благо-
дарении – «всем сердцем твоим и всем разумением твоим».

Не менее важно также, что Иисус на Последней вечере 
заповедует ученикам творить именно то, что сотворил Он 
сам, – и речь идет не только о благодарственной молитве. 
Во-первых, эта благодарственная молитва неизбежно долж-
на включать благодарение за Завет – уже Новый, и обяза-
тельно рассказ о его заключении. Именно поэтому начали 
составляться первые рассказы о заключении Нового Завета, 
впоследствии легшие в основу Евангелий1. Во-вторых, Сво-
им повелением ученикам Иисус побуждает их продолжать 
отождествлять афикоман с Его Телом, с Ним самим. Благо-
дарственная молитва и пресуществление, таким образом, 
неотделимы. Поэтому при переходе на греко-римскую куль-
турную почву христианские общины внешне вполне могут 

1 Строго говоря, речь идет о так называемом Повествовании о 
Страстях, которые были унифицированы за определенное время до 
написания Евангелий, и именно потому, что были с самого начала 
Церкви, - востребованы ею как такой необходимый рассказ.



54	 Священник Антоний Лакирев

воспользоваться салютацией патрона как способом оформ-
ления собраний, особенно до Миланского эдикта, когда про-
блема легитимации этих собраний весьма остра. Но из такой 
процедуры невозможно, без потери смысла, исключить об-
щую благодарственную молитву, так что из салютации гла-
вы общины это моментально становится салютацией Самого 
Бога.



ЛИТУРГИЯ ПРАВОСЛАВНОЙ 
ЦЕРКВИ





Священник Владимир Лапшин

ЛИТУРГИЯ

Если спросить любого более или менее церковного чело-
века, что такое Литургия, он ответит, что это главная служба 
в церкви, главное богослужение, во время которого совер-
шается таинство Евхаристии, причащение Тела и Крови Хри-
стовых. Специалист рассмотрит это понятие шире, для него 
Литургия – это церковное богослужение в целом. Отсюда на-
звание специальных богословских дисциплин – Литургика, 
Литургическое богословие. Но известно, что первоначально 
в греческом языке это слово означало – общее дело, обще-
ственные работы. Поэтому в более широком смысле слова 
Литургия – это всё, что верующие люди делают в церкви 
вместе. Кстати, именно в этом смысле это слово употребляет 
ап. Павел во 2-м Послании Коринфянам, когда пишет о сбо-
ре пожертвований для нуждающихся христиан: «Ибо дело 
служения (λειτουργίας) сего не только восполняет скудость 
святых, но и производит во многих обильные благодарения 
Богу» (2 Кор 9:12). И даже, когда ап. Павел, да и другие апо-
столы, говоря о жизни Церкви и об отношениях внутри неё, 
употребляют иные термины, они имеют в виду именно Ли-
тургию – совместное служение христиан на благо друг другу.

Таким образом, Церковь и Литургия (во всех смыслах это-
го слова) между собой неразрывно связаны. Перефразируя 
о. Александра Шмемана, можно сказать, что не может быть 
Церкви без Литургии, через Литургию Церковь раскрывает 
саму свою сущность. «Сущность же эта есть новая жизнь во 
Христе: соединение во Христе с Богом Духом Святым, зна-
ние Истины, единство, любовь, благодать, мир, спасение…»1. 
Однако без Литургии (в самом широком смысле этого слова) 

1 Литургическое богословие отца Александра Шмемана. Санкт-
Петербург: ΒΙΒΛΙΟΠΟΛΙΣ, 2006. С. 29.



58	 Священник Владимир Лапшин

не может быть не только Церкви, но и человеческого обще-
ства в целом, человечества. Любое человеческое сообщество 
держится на взаимопомощи, на обмене информацией, одним 
словом, на взаимном служении людей друг другу. Мы видим, 
как всё взаимосвязано в современном мире. Но ведь так было 
всегда, начиная с первобытного общества. Хотя, не всегда 
люди это понимали.

Интересный факт. Сегодня ученые утверждают, что неан
дертальцы не являются предками современного человека, 
как учили нас когда-то, что они были представителями дру-
гого вида. Более того, в течение какого-то времени они жили 
на земле, по крайней мере, в Европе одновременно с нашими 
предками, хотя заселили её гораздо раньше и первоначально 
были более многочисленными. Но потом неандертальцы как 
вид исчезли, вымерли, а люди остались, выжили, несмотря 
на суровые условия ледникового периода. Почему? Казалось 
бы, неандертальцы ни в чем не уступали людям. Они имели 
более мощное телосложение, объем их мозга был практиче-
ски такой же, как и у людей. 

Они умели изготавливать и пользоваться орудиями тру-
да и оружием, не уступающими тем, которыми пользовались 
современные им люди. И, тем не менее, они исчезли. Мо- 
жет быть, кроме немногочисленных представителей, которые 
смогли влиться в человеческое сообщество. Ученые предпо-
лагают, что это произошло, потому что неандертальцы жили 
небольшими замкнутыми группами, плохо взаимодействуя 
друг с другом. В то время как современные им люди создава-
ли достаточно большие сообщества, которые поддерживали 
друг друга, делились информацией и опытом. Во всяком слу-
чае, ученые утверждают, что у них есть тому доказательства.

Но наличие связей, взаимозависимости, «общего дела» 
можно обнаружить не только в мире людей, но и вообще в  
природе, во всем творении, как на микро-, так и на макро
уровнях. Вся Вселенная пронизана и объединена видимыми 
и невидимыми связями, лучами, полями, энергией. Конечно, 



Литургия	 59

можно возразить, что сегодня мы не знаем, не понимаем и де-
сятой доли того, что происходит во Вселенной. Мы почти ни-
чего не знаем об антиматерии, «темной» материи, «темной» 
энергии, о «черных дырах». Ничего, кроме того, что они есть. 
Но и того, что известно, достаточно, чтобы утверждать, что 
вся Вселенная пребывает во взаимодействии, в одной «Все-
ленской Литургии», направленной к осуществлению замыс-
ла Творца. Более того, и Сам Творец является участником 
этой Литургии. По крайней мере, для верующих людей это 
очевидно. Не случайно мы называем Бога не только Творцом, 
но Вседержителем и Промыслителем. По мнению некоторых 
отцов Церкви и богословов, самой целью творения было это 
взаимодействие, сослужение твари и Творца, достижение 
между ними полного единства, эта вечная, идеальная Все-
ленская Литургия.

Одним словом, можно сказать, что главный принцип Ли-
тургии – единство, взаимодействие, сослужение, является 
и главным принципом бытия, главным принципом самого 
существования мира и, прежде всего, его разумной части –  
человека. А проводником этого принципа в человеческом об
ществе должна быть Церковь Христова – Единая, Святая, Ка-
фолическая (Соборная) и Апостольская. 

К сожалению, приходится признать, что в реальности на  
сегодняшний день это далеко не так. Мы не видим этого 
единства и сослужения, то есть осуществления главного ли- 
тургического принципа, именно среди тех, кто называет 
себя последователями Христа. И речь идет не только о меж-
конфессиональных разделениях, но и о расколах внутри по-
местных Церквей и даже об отсутствии порой единства и 
сослужения внутри одного прихода. Здесь не хотелось бы 
возвращаться к тому, о чем уже писалось ранее (см., напри-
мер, ХРИСТИАНОС-XX, свящ. В. Лапшин «О единстве»). Но 
важно вновь и вновь обсуждать, задаваться вопросом, поче-
му это происходит, и что-то делать, пытаться как-то это ис-
править хотя бы на доступном нам уровне. И мне кажется, 



60	 Священник Владимир Лапшин

что одной из основных причин такого состояния дел являет-
ся как раз то, что в реальности очень часто отсутствует само 
поле, на котором могла бы совершаться Литургия (во всех 
смыслах этого слова), а именно христианская община.

К сожалению, сегодня само слово «община» почти ис-
чезло из церковного лексикона. Даже церковным людям оно 
кажется каким-то устаревшим, отдающим средневековьем. В 
течение последних веков, как мне кажется, западная циви
лизация всячески способствовала индивидуализации созна-
ния – «каждый сам за себя», «мой дом – моя крепость». И 
это принесло свои плоды. Но должен признать, это не моя 
тема, так как я не специалист в таких вопросах и могу оши-
баться. Что же касается России, то у нас, наоборот, насаж-
далось коллективное сознание, но именно не воспитывалось, 
а насильственно насаждалось. Особенно в советское время. 
И это тоже принесло свои плоды. Когда рухнул Советский 
Союз, вместе с ним рухнуло и коллективное сознание. Никто 
не хочет жить вместе, никто не хочет отвечать друг за друга. 
Проявления этого видны на всех уровнях. А там, где дела-
ются попытки сохранения или возрождения коллективного 
(общинного) сознания, это, как правило, принимает какие-то 
извращенные формы и часто скатывается к тоталитарному 
сектантству. Таким образом, с одной стороны, индивидуали
зация сознания, когда каждый готов думать только о себе 
и отвечать только за себя, с другой стороны, коллективное 
сознание, когда никто и ни за что не готов отвечать лично. 
На этом фоне либо развивается чисто потребительское от-
ношение ко всему, в том числе и к Церкви, которая воспри-
нимается как «комбинат ритуальных услуг», где я могу удов-
летворить мои индивидуальные религиозные потребности, 
либо появляются сомнительные вожди, «духовные лидеры и 
гуру», готовые научить всех и вся тому, как надо жить.

Встает извечный «русский» вопрос – что делать? Отве
том на него, как мне кажется, могло бы быть именно Литур
гическое (в самом широком смысле слова) возрождение, вос- 



Литургия	 61

питание литургического (не коллективного, а именно литур-
гического) сознания. Сознания, при котором каждый на сво-
ем месте готов принять участие в общем деле и готов лично 
отвечать за его совершение. Конечно, сегодня далеко не все, 
приходящие в церковь, к этому готовы. К сожалению, к этому 
не готова и очень большая часть духовенства, если вообще 
не большинство. Этих священнослужителей вполне устраи-
вает настоящее положение, при котором они внутри Церк-
ви выделились в особую закрытую корпорацию и из просто 
старших членов общины превратились в незаменимых «спе-
циалистов по удовлетворению религиозных потребностей». 
Именно поэтому они так яростно выступают против всякого 
развития Церкви, против каких-либо реформ, и, прежде все-
го, литургических, против того, чтобы богослужение совер-
шалось на понятном и доступном всем языке, против того, 
чтобы люди сами понимали, что написано в Священном Пи-
сании, а значит, против новых переводов. Изменить такую 
установку очень трудно. Тем более, что многих так называ-
емых верующих такое положение в принципе устраивает, 
потому что при этом нет необходимости самому думать, во 
что-то вникать, чему-то учиться. И всегда легко найти себе 
оправдание – мол, в церкви все непонятно. Поэтому процесс 
Литургического возрождения может быть очень долгим и 
мучительным. Но радует то, что начало ему положено. И се-
годня Литургическое возрождение должно стать Литургией 
(общим делом) всей Церкви. 

А начинать, наверное, можно с малого – чаще напоминать 
прихожанам (и духовенству) о том, что надо регулярно бы-
вать в церкви и участвовать в том, что в ней совершается. 
Для этого нет нужды придумывать какие-то новые правила 
и возлагать «бремена неудобоносимые». Просто напоминать 
о четвертой заповеди Декалога, о том, что, по свидетельст
ву Священного Писания, первые христиане каждую неделю 
«собирались вместе для преломления хлеба», напоминать 
о древних правилах Церкви, которые никто не отменял, но 



62	 Священник Владимир Лапшин

которые сегодня почему-то не соблюдаются даже духовен-
ством. Так, 80-е правило VI Вселенского Собора гласит: «Аще 
кто, Епископ, или пресвитер, или диакон, или кто-либо из со-
причисленных к клиру, или мирянин, не имея настоятельной 
нужды, или препятствия, которым бы надолго устранен был 
от своея Церкви, но пребывая во граде, в три воскресные дни 
в продолжении трех седмиц, не приидет в церковное собра-
ние: то клирик да будет извержен из клира, а мирянин да бу-
дет удален от общения»2. Ну а находясь в церкви, верующий, 
естественно, должен участвовать в молитве и причащаться 
Святых Даров. Об этом ясно свидетельствуют и Апостоль-
ские Правила (8-е и 9-е) и, например, 2-е пр. Антиохийского 
Собора: «Все входящие в церковь, и слушающие священныя 
писания, но, по некоему уклонению от порядка, не участву-
ющие в молитве с народом, или отвращающиеся от причаще-
ния святыя Евхаристии, да будут отлучены от Церкви…»3. 
Конечно, очень важно при этом, чтобы священнослужители 
объясняли верующим смысл происходящего в церкви, осо-
бенно Божественной Литургии, старались сделать богослу-
жение понятным.

Уже одно это – соблюдение древних правил и понимание 
богослужения, может дать очень многое. Естественно, что 
люди, регулярно (раз в одну или две недели) встречающиеся 
в одной и той же церкви, вместе молящиеся и причащающие-
ся из одной Чаши, постепенно лучше узнают друг друга, на-
чинают проявлять друг к другу интерес. Потом появляется 
желание больше общаться, чаще встречаться, что-то еще де-
лать вместе. Особенно, если священнослужители это поощ-
ряют и сами принимают участие в этом. Так зарождается об-
щина. Ну, а дальше больше. Как только появляется община, 
Господь находит для нее дело. Возникают различные служе-

2 «Каноны, или КНИГА ПРАВИЛ СВЯТЫХ АПОСТОЛ, 
СВЯТЫХ СОБОРОВ ВСЕЛЕНСКИХ И ПОМЕСТНЫХ И СВЯ-
ТЫХ ОТЕЦ». Издание Братства прп. Иова Почаевского в Монре-
але, Канада, 1974. С. 90.

3 Там же, с. 124–125.



Литургия	 63

ния и группы: группа катехизации (подготовки к крещению 
взрослых или невоцерковленных родителей при крещении 
младенцев), детская воскресная школа, группы совместного 
чтения Евангелия, группы милосердия, тюремного служе-
ния (там, где для этого есть возможность), молодежные груп-
пы, паломнические поездки и многое, многое другое. Люди 
буквально сживаются в общине, уже не могут жить друг без 
друга, община растет, привлекает все новых и новых людей.

Вся ее жизнь становится Литургией (общим делом). Толь-
ко очень важно, чтобы эта община была ориентирована во-
вне, чтобы не замыкалась в себе, а была открыта навстречу 
другим общинам, совместным проектам и служениям. В про-
тивном случае очень легко пропитаться сектантским духом 
исключительности. Община незаметно может превратиться 
в «закрытый клуб для избранных», различные служения – в 
«группы по интересам». 

Есть и другая опасность – дух «активизма». Порой встре-
чаются люди, и в Церкви тоже, которые считают, что без них 
ничего не сделается. Они хватаются за все, стремятся всем 
руководить, все организовать, во всем поучаствовать. В ре-
зультате много суеты, много слов, но мало реальных дел. 
Это становится серьезной проблемой для общины, особенно 
когда общинная или приходская жизнь насаждается церков- 
ным начальством сверху: циркулярные письма, методические  
указания, семинары, конференции, отчеты, иллюзия бурной 
деятельности, и при этом отсутствие подлинной общинной 
жизни. Если община этим «заразится», она просто умрет, пре-
вратится в «подразделение централизованной религиозной 
организации». Что, собственно, мы и имеем на сегодняшний 
день в жизни многих приходов РПЦ. Вообще, наверное, важ-
но уметь различать, что в жизни общины, какие ее служения 
организуют ее собственную внутреннюю жизнь, а что явля-
ется ее свидетельством во внешнем мире. Хотя, по большо-
му счету, это всегда взаимосвязано. Надо лишь помнить, что 
«Церковь Христова только тогда действительно Христова,  



64	 Священник Владимир Лапшин

когда она не для себя, а для других, ибо она – Тело Христо-
во. Христос же о Себе сказал, что Он пришел в этот мир не 
для того, «чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать 
душу Свою для искупления многих» (Мф 20:28). Поэтому все 
служения Церкви: и проповедь Евангелия, и учительство, и 
благотворительность, должны быть ориентированы на выход 
во внешний мир. И даже Евхаристия, по сути своей закрытое 
собрание верных, то есть только членов Церкви, приносится 
«о всех и за вся», за весь мир, за все творение Божие» (см. 
ХРИСТИАНОС-XII, свящ. Владимир Лапшин «О христиан-
стве и о Церкви Христовой»).

Вероятно, не все верующие, более или менее регулярно 
посещающие храм, где есть живая община, по тем или иным 
причинам станут ее активными членами. Кто-то, может быть,  
очень загружен на работе, кто-то обременен семейными за-
ботами. Но даже эти люди не смогут быть совсем оторван-
ными от жизни общины. Вольно или невольно они будут ста-
новиться ее причастниками. Те, кто много работает, будут 
помогать служениям общины материально, те, кто обреме-
нен семьей, смогут получать от общины реальную помощь. 
В любом случае все они будут участниками одной Литургии 
(общего дела живой церкви). Но еще и еще раз важно под-
черкнуть, что в церкви, в общине должно, прежде всего, вос-
питываться литургическое сознание, не патриотические или 
верноподданнические чувства, не сомнительные формы ин-
дивидуального благочестия, а именно литургическое созна-
ние, когда все вместе делают одно дело и отвечают друг за 
друга. И лучше всего это достигается при совместном служе-
нии Божественной Литургии. Ну, а о том, как должно совер-
шаться это совместное служение, написано много хороших 
книг, как старых, так и совсем новых. И здесь уже, наверное, 
нет нужды подробно писать об этом. Тем более, что даже в 
этом номере ХРИСТИАНОСА другими авторами, наверня-
ка, что-то будет сказано на эту тему.

Москва, июль 2013 г.



Протоиерей Александр Мень

«ХРИСТОС ЗОВЕТ НАС 
БЫТЬ С НИМ ЗА ОДНИМ СТОЛОМ»
Отец Александр о Евхаристии и причастии

Христианство, открытое всем, чуждое всякого эзотериз-
ма, для Евхаристии делает исключение. С самого начала к 
ней допускались только члены Церкви. 

Евхаристию называют «бескровной Жертвой». Это опре-
деление можно понять, только вникнув в смысл, идею жерт-
вы, как таковой.

Жертвенные обряды появились вместе с религией. […] В 
большинстве религий они были органической частью свя­
щенной трапезы, которая связывала собравшихся между со- 
бой. Некая доля пищи предназначалась Божеству в знак 
того, что оно как бы вошло незримо в круг пирующих. Кровь 
жертвенного животного закрепляла кровнородственные узы 
участников ритуала. 

Иными словами, жертва символизировала духовное еди-
нение людей и жажду восстановить утраченную связь с Выс-
шим.

Именно поэтому в древнем Израиле заключение Союза, 
или Завета, сопровождалось подобными ритуалами. Закла-
дывая фундамент ветхозаветной Церкви, Моисей дал ей зна-
мение общности – кровь пасхального агнца. В иерусалимском 
Храме жертвоприношение сохранило характер культового 
пиршества. Оно – как и обряд Пасхи – имело два аспекта: 
утверждение целостности народа Божия и веру в пребывание 
с ним Господа. 

В предновозаветную эпоху молитвенные трапезы вне Хра- 
ма стали одним из важнейших обычаев иудейства. Они со-
провождались чтением Библии и беседами о вере. Главной 
частью ритуала было благословение хлеба и вина, а также 



66	 Протоиерей Александр Мень

благодарственная молитва, в которой вспоминались благодея- 
ния Божии, явленные в Священной Истории. Нередко тра
пезы принимали ярко выраженную мессианскую окраску. 
Собравшиеся за столом молились о наступлении тех дней, 
когда Божие присутствие в мире будет явным и окончатель-
ным, когда с приходом Мессии-Избавителя Бог заключит с 
людьми Новый Завет. 

* * *

Пророк Иеремия (31:31) предсказывал, что установление 
Нового Завета будет непохоже на начало Ветхого; и в самом 
деле мы видим две разительно отличающиеся картины. Там –  
грозные уступы Синая и толпы народа, которые не дерзают 
приблизиться к подножию горы; здесь – полутемная горни-
ца и Учитель в окружении Двенадцати. Там – раскаты гро- 
ма и трубные звуки; здесь – тихий голос Назарянина, про-
износящего таинственные слова. У Синая – лишь надежда, 
обетование, прообраз (сам Моисей не в силах созерцать Сла-
ву Господню); на Вечери же Мессия делит трапезу с теми, 
кто возлюбил Его, и говорит им: «Видевший Меня – видел 
Отца». 

Знаменательно, что на древних иконах Троицы (в том чис-
ле, и Рублёва) главная тайна христианской веры изображена 
в виде трапезы Трёх, соединенных любовью. Из всех обычаев 
религии Завета Христос избрал именно сакральную трапезу, 
чтобы сделать ее основополагающей мистерией Церкви. Она 
призвана включить верных в незримый круг любви и соеди-
нить с Ним – Господом и Учителем…

Таково происхождение Евхаристии. […] 
Во всем следуя порядку, установленному на братских ве-

черях, Иисус пел псалмы, произносил благодарственные мо-
литвы над пищей, но уже не пасхальный агнец знаменовал 
Завет, а Он Сам – Мессия, Богочеловек. В Нем совершалось 
примирение людей с их Создателем. 



«Христос зовет нас быть с ним за одним столом»	 67

Встревоженные и смущенные, смотрели апостолы на 
Христа, когда в конце трапезы Он взял в руки традиционную 
«чашу благодарения» и к обычным словам добавил: «Сия ча
ша есть Новый Завет в Моей Крови», когда разламывал пас-
хальный опреснок, Он назвал его своим Телом. 

Так жертвы всех веков нашли исполнение и завершение 
в сионской горнице, так тоска о близости к Богу утолилась 
Благодарением Христовым, Его евхаристической Жертвой-
Трапезой. […] 

Вечеря Сына Божия становится мистической трапезой 
единения Церкви. Сам Господь заповедал «творить» её в па-
мять о Нём. Приступая к Чаше, последователи Христа, как 
говорит апостол Павел, «возвещают» смерть Спасителя. Это 
не обычное «воспоминание» о минувших событиях. Всякий 
раз таинство знаменует подлинное пребывание Богочеловека 
в Его Церкви. 

Хлеб и вино! Простая человеческая пища – то, чем мы 
поддерживаем жизнь… Но в Евхаристии они – Жертва Заве
та, через которую Христос снова воплощается среди нас. С 
тех пор непрестанно священная Чаша вознесена над миром: 
в древних катакомбах и средневековых соборах, в центре 
огромного города и в лагере смерти, во тьме полярной ночи и 
в сердце пустыни. Благодатная сила таинства как бы объем-
лет нашу планету, следуя вместе с солнцем от Востока до За-
пада. Земля совершает свой бег, но нет ни одного часа, когда 
бы Евхаристия не возвещала о радости искупления…1

Прежде всего, вы знаете, что в Евангелии почти нет ни-
каких заветов обрядового характера, в нем не сказано: де-
лайте то-то, делайте то-то (во всяком случае, этого очень 
мало), но о Евхаристии сказано твердо: «Сие творите в Мое 
воспоминание»2. Апостол Павел в одном из своих ранних  

1 Мень А., прот. Таинство, Слово и Образ. Брюссель: Жизнь с 
Богом. С. 4, 43–44, 45.

2 Лк 22:19.



68	 Протоиерей Александр Мень

Посланий пишет, что этой Чашей мы возвещаем смерть Хрис- 
тову «доколе Он придет»3, то есть до конца мира. И хотя мы 
принимаем это как традицию Церкви, не всегда бывает ясно, 
почему же это именно так...

Здесь важно подчеркнуть, что эта трапеза освящает чело
веческий труд, человеческую жизнь, потому что это есть тра- 
пеза, это есть пища, которая символизируется хлебом и ви-
ном – так было издревле. […]

… в нашем, в Средиземноморском бассейне символом пи
щи являются пшеница и виноград – хлеб и вино.

Очень важно, что человек поддерживает свою жизнь при-
нятием пищи. Но тем самым он поддерживает не только свою 
жизнь, он поддерживает общение людей, потому что всегда, 
во все времена трапеза была формой общения людей... Стол, 
трапеза – это значительно большее, чем принятие пищи, и, 
наконец, стол очень часто является жертвенным столом, по-
тому что существует, например, такой старинный обычай: 
оставлять бокал с вином для святого. В иудаизме во время 
празднования Пасхи есть обычай ставить специальную чашу 
для пророка Илии, который должен прийти. […]

Бог действует вместе с человеком. И суть таинства в том, 
что Он к нам приходит. Тем самым Он как бы одухотворяет 
обычное, простое, то, что считалось мирским, – делает таин-
ством. Завет, то есть договор, – это то, что связывает челове-
ка с Богом.

Во времена Ветхого Завета кровь жертвенных животных  
символизировала основу жизни, которой владеет Бог. И по- 
стоянно все жертвоприношения напоминали о Завете. Каждое  
жертвоприношение было своего рода повторением Завета, 
каждая ветхозаветная Пасха была как бы ее актуализацией. 
И когда Господь Иисус должен был заключить с человече-
ским родом Новый Завет, Он избрал именно эту форму – фор-
му священной Божественной трапезы, на которой присутст
вовали те же реалии: и Агнец, и хлеб, и вино. И Он сказал: 

3 1 Кор 11:26.



«Христос зовет нас быть с ним за одним столом»	 69

так, как вы поддерживаете свою жизнь пищей (а вот она, 
пища, дана здесь – хлеб и вино), так и все ваше бытие будет 
поддерживаться Моим сердцем.

Плоть и кровь – это синонимы сердца человеческого, то 
есть всего Его существа. Когда Он говорит, что «это Моя 
плоть и Моя кровь», – это значит: «Я отдаю Себя людям». Он  
отдает Себя людям, и в знак этого Он говорит, что вот эта 
чаша и этот хлеб – «они будут Моей плотью и кровью, Я буду 
присутствовать тут». […]

…акт Воскресения и Вознесения – это праздник, потому 
что, уйдя из конкретной, локальной жизни, Он стал присут-
ствовать всюду. Он вошел в нашу жизнь и в ней находится. 
Знаком Его присутствия и является таинство Евхаристии: в 
любых формах, в любом месте, в массовом причащении...

Археологами в Антиохии найдена чаша большой величи-
ны, может быть, даже трехлитровая, я даже не помню, какого 
времени, но достаточно раннего, очень красиво украшенная, –  
там причащалось, конечно, все собрание.

Какие бы ни были формы этого испеченного хлеба – либо 
круглые плоские облатки, которые приняты на Западе, либо 
просфора, которая принята на Востоке, какие бы ни были 
чаши – драгоценные чаши или маленькие стаканчики, как те
перь, вроде той чашечки с красными кружочками, только без 
ручки, какими бы ни были престолы: огромные, покрытые 
расшитыми покровами, украшенными иногда драгоценными 
камнями, или маленькие столики со скатертью, на которых 
совершается это таинство, где бы и как бы это ни проходило, 
это всегда происходит в Церкви в знак того, что мы не просто 
умом знаем, а потому что Он сказал, что Он присутствует. 
И мы совершаем это таинство, и Церковь всегда совершала, и 
как бы далеко мы ни устремлялись в прошлое Церкви, всюду, 
в любой стране, где существовали церкви, – мы всегда най-
дем: Писание и Чашу. Всегда и всюду.

Сегодня в нашей Церкви Евхаристия совершается торже-
ственным образом, и не всегда она напоминает нам о трапезе, 



70	 Протоиерей Александр Мень

так как престол стоит далеко, чаша на нем стоит высоко. По-
этому нам особенно важно самим напоминать себе о том, что 
происходит. А происходит следующее. Вы должны понять 
одну простую вещь, на которой я хотел бы сосредоточить ва- 
ше внимание. Таинство это совершает Христос – для нас оче-
видно, что приходит Дух, Дух Божий, Дух Христов. Но таин-
ство это совершает и каждый из вас.

Каждый – участник этого таинства. И когда священник чи-
тает евхаристические молитвы, он ведь не говорит «я, мне»,  
а он говорит «мы, нам». Таким образом, он просто произно-
сит слова от вашего лица. И, на самом деле, руками его со-
вершается то, что совершаете вы все. Вот почему в момент 
освящения Святых Даров мы все время пытаемся (тщетно 
пытаемся) установить тишину в храме; не просто потому, 
что там что-то такое будет сказано, а потому что в этот мо-
мент вся Церковь участвует в этом таинстве. Вся Церковь 
призывает Духа Божия, вся как бы участвует в этой встрече. 
Поэтому очень важно, чтобы у каждого из вас были эти мо-
литвы, потому что некоторые из них произносятся тихо, и их 
называют тайными молитвами. […]

В древних храмах, даже в средневековых древнерусских 
храмах никакого запрестольного образа не было. Там была 
сень над престолом. Центром было не окно, уходящее куда-
то в неизвестность, а центром был престол, за престолом сто-
ял епископ, а вокруг хороводом собирался народ Божий. […]

Дело в том, что иконостас появился значительно позже: 
сначала стояли просто колонны, потом появилась занавеска, 
и уже после VII века появляются первые две иконы, потом 
добавили иконы и загородили алтарь. А Царских врат даже 
отдаленно не было. Стоял епископ, стояли священники во-
круг престола, а дальше – народ: это было одно целое... Ли-
тургическая реформа у католиков все это вернула на свои 
места. Теперь у них священник служит лицом к народу, и 
чаще всего люди собираются вокруг стола. Они беседуют, 



«Христос зовет нас быть с ним за одним столом»	 71

молятся, а потом совершают литургическое богослужение, 
все поют.

Центральный, важный момент заключается в том, что это 
таинство мы совершаем все вместе, мы призываем Христа 
Спасителя, и богочеловеческое действо совершается нашей 
волей и Его волей, происходит встреча. И если эту встречу, 
это таинство ты совершаешь вместе со священником, то ты 
и переживешь ее как положено, как она того заслуживает, ты 
не смотришь на все это так, как будто ты в театре... […]

Вопрос с Царскими вратами относится к истории искусст
ва, потому что он развивался в процессе эволюции этого жан- 
ра. Но это нарушение является догматическим, то есть здесь 
искусство выступает как попиратель нашего учения о Евха-
ристии, это, так сказать, поругание Евхаристии. Это совер-
шенно точно, я всегда так говорю, так и буду говорить, по-
тому что это правда, не потому что кто-то придумал. Ведь 
слово «литургия» означает «общее дело», или, как мы пони
маем, – «общая молитва». А когда там все заблокировано, ни-
какой общей молитвы не происходит. […]

Если совершается вековое догматическое нарушение, оно 
не может не сказаться в церковной жизни. Было бы очень 
странно, если бы оно никак не сказалось на качестве наших 
переживаний. Безусловно, скажется. Это ущерб. Если есть 
попрание... Каждая литургия в таком исполнении (я это на-
зываю оформлением) все-таки всегда попирается. Она попи-
рается, потому что попирается Кровь Христова. Ибо когда 
Господь умер, завеса Храма разодралась, чтобы показать, что 
больше ничего не отделяет нас от Него. А потом завесу при-
думали, все как бы обратно вернулось. Это обратный ход к 
временам ветхозаветным, когда тайна была закрыта, Бог был 
сокровен.

Я понимаю эту психологию, но она же не соответствует 
Евангелию. Я понимаю, что народу кажется, что все таинст
венно – все хорошо. Все хорошо, но в Евангелии – другое. 
Факт остается фактом... Потому и завеса разодралась. Даже 



72	 Протоиерей Александр Мень

те, кто не верит, что это случилось, должны быть убеждены, 
что в Евангелии это написано не случайно, а как символ того, 
что кончился период, который отделял человека от Бога не-
проходимой завесой. Так же как и легенда о Божией Матери, 
написанная в апокрифах, которую вся Церковь признает, – о 
введении во Храм: младенцем Ее священник взял и повел в 
Святая святых, куда никто не входил. Это же тоже легенда, 
возникшая не случайно, а чтобы показать, что отныне нет 
этого средостения.

Что означало «Святая святых»? В Иерусалимском храме 
в Святая святых люди не молились, там находились священ-
ники. Храмом, то есть местом молитвы, назывался двор, где 
стояли толпы людей. А внутри стояли жертвенники, светиль
ники, лампады, и потом шла стена! А за стеной было глухое 
темное помещение, открытое небу, куда как бы с неба должна 
была сходить Божественная искра, огонь. И там стоял Ков-
чег, потом и Ковчега не стало.

Что означала эта стена? Она означала, что Бог непости­
жим, что люди не могут к Нему прикоснуться, что они от-
делены стеной. И только маленькая дверь, куда входил свя-
щенник, была завешена завесой. И эта завеса лопнула. А раз 
у нас есть опять завеса, опять стена, опять дверь, – как же не 
переживать эту ущербность! Мы изменить ничего не можем, 
едва ли можем, но мы должны понимать, что полноты пе
реживания здесь может и не быть. Но зная, как должно быть, 
мы можем мысленно проникать через эту завесу, разрывая 
ее. […]

Господь пребывает с нами незримо, но поскольку Он яв-
ляется Богочеловеком, Который воплощался на земле, то Его 
пребывание сопровождается и зримым символом – этой са-
мой трапезой, поэтому Евхаристия имеет прямое отношение 
к Боговоплощению. Он как бы здесь воплощается вновь, но 
воплощается уже не в человеческом облике, а в этой трапе- 
зе есть плоть Его воплощения. Иначе Он с нами был бы идеа
листически, то есть только как дух, а трапеза делает Его при-



«Христос зовет нас быть с ним за одним столом»	 73

сутствие совершенно реальным, реалистическим, она сим- 
волизируется тем, без чего мы не можем жить, – пищей и пи-
тьем. […]

Что может быть более прекрасным символом того, как 
сила Божия действует на нас, – мы причащаемся природны­
ми вещами, а в это время среди нас присутствует Господь, 
Который как бы воплощается в этом.

Можно сказать еще словами Тейяра де Шардена, что с того 
момента, когда Христос оставил землю, Он воплотился уже 
 не так, как Он был воплощен до того, – Он воплотился во 
всей материи, во всем мироздании, и все мироздание стало 
священным. У него есть замечательное эссе, почти стихотво
рение в прозе, которое называлось «Литургия над миром» – 
 «La messe sur lе Monde»4.

Случилось так, что Тейяр де Шарден оказался в пустыне и 
не имел возможности совершить литургию – не было у него 
ни хлеба, ни вина. Он стоял на скале и наблюдал восход солн-
ца в пустыне. А у католиков священный, евхаристический 
хлеб – это круглая облатка, гостия; и он увидел, как, подобно 
этой гостии, над пустыней восходит круглое солнце. Тогда 
он записал эту «Литургию над миром» (я хотел бы, чтобы вы 
прочли эту поэму). Он воспринял и показал ступени литур-
гии как соответствующие пробуждающемуся миру. И весь 
труд мира, все, что его наполняет, – все входит сюда: челове-
ческий труд – здесь, земля – здесь, живая жизнь – здесь, всё 
сюда вливается. Всё здесь.

Я думаю, что если вы прочтете, то многое станет понят-
ным. И вся Вселенная становится огромной святой Чашей, 
огромным природным резервуаром, куда Дух Божий нисхо-
дит, чтобы освящать его. Ведь это действительно так, потому 
что нет изолированных участков мироздания. Если Господь 
воплотился в одном его участке – потом Он расплескивается, 
как искра, как огонь, по всему мирозданию. […]

4 Перевод этого эссе см. в сборнике трудов Пьера Тейара де Шар- 
дена: Божественная среда. Очерк внутренней жизни. М., 2005.



74	 Протоиерей Александр Мень

История Церкви, настоящая история Церкви у нас часто 
подменяется ее событиями: какие были митрополиты, патри-
архи, воины, и прочее. Но есть глубинная история Церкви – 
история святых, и она, конечно, литургическая в том смысле, 
что там все время предстояние этих людей перед Богом. В 
храме присутствует не только какая-то малая часть, но как 
бы присутствует вся Церковь, поэтому иконы изображают 
всех апостолов, пророков, евангелистов, в нем действуют по- 
ставленные Церковью епископ, священник, дьякон в знак 
того, что служит вся Церковь, которая таким образом стано-
вится вселенской Церковью. Каждая поместная Церковь, по 
учению наших экклезиологов, уже есть вселенская Церковь 
– в малом виде. Не часть ее, не какой-то фрагмент, а вот она 
вся. Вся здесь. Там, где есть епископ, он и все, кто вокруг 
него, образуют полноту Церкви. Это не всегда можно понять, 
но почувствовать это можно5.

А что означает таинство причастия?
Перед тем, как Господь Иисус был взят врагами ночью под 

стражу, Он собрал учеников в комнате, они помолились вме-
сте, Он взял хлеб и вино и сказал: Моя кровь будет пролита, 
как сейчас я разливаю это вино, и тело Моё будет растерзано, 
как Я разламываю этот хлеб. И вы делайте это всегда: делите 
чашу и хлеб, и Я буду в них с вами, Я, живой, буду с вами!

И две тысячи лет в миллионах храмов на земле, среди 
миллиардов людей поднимается Чаша, и Господь Иисус при-
ходит к людям. Если люди не могут собраться, то Чаша идет 
к ним: я приходил много раз и в больницы, и такие дома, как 
у вас, и в самые разные учреждения. А сейчас, в этом году6, 
разрешили нам уже и в тюрьмы приходить для исповеди и 
причастия людей7.

5 Мень А., прот. Церковь и мы. М.: ИД «Жизнь с Богом», 2012. 
С. 186–187, 189–190, 192–194, 195–197, 198, 201–203, 204–206, 207.

6 В 1989 году.
7 Мень А., прот. Любить Бога и любить человека // Беседа в доме 

престарелых. М.: ИД «Жизнь с Богом», 2012. С. 195.



«Христос зовет нас быть с ним за одним столом»	 75

Причастие имеет всегда один и тот же смысл. Смысл при-
частия – это таинственное участие в Тайной Вечери, которая 
была не только тогда, а совершается сейчас. Христос зовет 
нас быть с Ним за одним столом, быть Его близкими, Его 
друзьями. 

В таинстве Евхаристии очень важный момент связан с во-
площением. Бог создал нас как некое Своё второе «Я», Своё 
«alter ego». Мы в огромной вселенной, и мы – отражение Его 
свойств, Его признаков, Его природы. Это умаленное до бес-
конечности отражение, но все-таки отражение. И для того, 
чтобы поднять нас, приблизить к Себе, дать раскрыться в нас 
необыкновенным возможностям, Бог все время приближался 
к человеку. История Откровения – это история приближения 
Бога к людям. Он должен был приблизиться, воплотиться, 
стать не только Богом сокровенным и тайным, но Богом, ко-
торый стал рядом с человеком, умалился. […]

И вот перенесемся в момент совершения таинства Евха-
ристии. Это ведь опять воплощение. Опять сила Божия не 
незримо, не чисто духовно, а вполне реально входит в трапе-
зу предложения, которая через несколько мгновений станет 
частью нашего организма. Она питает нас, мы причащаемся 
плоти и крови, хлебу и вину, пшенице и винограду. И Сам 
Христос входит в плоть и кровь природы. […]

Теперь же мы имеем право говорить, как выражается Тей-
яр де Шарден, о «космическом Христе», о Христе, который 
вознесся не в какое-то место над вселенной, а во всю Вселен-
ную. Христос распростер Свои руки по всему мирозданию, 
то есть Бог воплотился, сделав Вселенную Своей плотью и 
кровью. Это освящение природы, космоса, плоти, освящение, 
которое ведет к будущему преображению. И залогом этого 
для нас является Евхаристия. И когда священник приходит 
на дом к больной, а она лежит в грязи и вони, где-нибудь за 
шкафом, и на грязный столик, в убогой обстановке ставится 
дароносица; крошечная дароносица стоит сиротливо среди 
черных лохмотьев, среди всего этого несчастья, – это именно 



76	 Протоиерей Александр Мень

то, что может и хочет совершить Господь. Он пришел, и эта 
трапеза стала светящейся точкой в грязи, тьме, болезни, ни-
щете. Он входит всюду, и для Него нет ничего нечистого. Он 
сходит в любое место, даже в преисподнюю. 

И за каждой Евхаристией переживается Тайная Вечеря, и 
переживается гораздо больше, чем тогда. Потому что в тот 
момент апостолы не понимали, что происходит, они только 
запомнили все сказанное Господом, они были взволнованы, 
но они не знали, что это. Мы, по сравнению с ними, в бо-
лее выгодном положении, потому что мы знаем, что совер-
шалось, и мы благодарим за это. Поэтому Господь говорил: 
«Лучше Мне уйти туда, и тогда вы будете иметь Меня в боль-
шей полноте». Потому что тогда Он был ограничен, а теперь 
Он перед каждым престолом, в каждом доме, каждая чаша 
есть Его сердце. 

Есть на Западе такой культ: «Сердце Иисуса». Это, конеч
но, образ: просто сердце – это символ любви, и вот это Сердце 
Себя отдает, как та легендарная птица, которая кормила де-
тей своею кровью. Эта птица часто изображалась на средне-
вековых фресках и витражах – птица, выклёвывающая свою 
кровь и дающая её птенцам. Таков путь и способ действия 
Христа. […] 

Здесь гораздо больше, чем какое-либо превращение. Когда 
Христос говорит: Вот Моя плоть и кровь, – это означает, что 
Он отдавал людям всего Себя, это нечто невыразимое, это 
нечто гораздо более глубокое, чем, например, понятие транс-
субстанции или что-нибудь в этом роде. На самом деле нам 
не нужно и не дано это знать. Важно то, что Он Сам сказал: 
Я с вами, Я здесь, Я вам отдаю Себя, вы будете пить кровь 
и есть плоть Мою, то есть вы будете причастны Мне. Это 
не духовная, идейная или, что гораздо хуже, идеологическая 
причастность. Он говорит о том, что священной трапезой бу-
дет Он Сам, и в конце концов оказывается, что Он воплоща-
ется в нас! Вершиной и центром Евхаристии является вопло-
щение Христа в нас самих. 



«Христос зовет нас быть с ним за одним столом»	 77

И вот священная Евхаристическая трапеза разделена меж-
ду присутствующими, она вошла в их тело, она слилась с 
ним, она растворилась в нем, и каждый несет Христа в себе. 
Как он несет в себе природу, плоть которой он через пищу 
принял, так же он несет в себе Христа, плоть Которого в Ев-
харистической трапезе он принял. Цель Христа – и сделать 
нас причастными Себе. […] 

И каждое причащение нам не только об этом напоминает, 
но напоминает настойчиво и о том, что мы с Ним соединя
емся, что Он живет и действует в нас и нами. Причащение 
дает незримую благодатную силу для того, чтобы мы могли 
это делать. И тогда все прекрасно: Христос горит в нас, жи-
вет в нас, и мы делаем то, что раньше делать были неспособ-
ны, что сейчас делаем Его силой. 

Это великая вещь – Евхаристия, которой Христос присо-
единил нас к Себе, сделал каждого из нас не только апосто-
лом, но больше чем апостолом – носителем Его силы! Это и 
счастье, и благо, и радость, и источник бесконечной энергии8. 

8 Отец Александр Мень отвечает на вопросы. М.: Фонд имени 
Александра Меня, 1999. С. 234, 235–236, 237.



К 10-летию со дня кончины Антония, 
митрополита Сурожского 

(1914–2003)

Митрополит Антоний (Блум)

Крещение и Евхаристия.
Наша разделЁнность и наше единство

10 ноября 1972 г.

Во имя Отца и Сына и Святого Духа. 
Есть один постоянно возобновляемый парадокс в опыте  

Церкви, ибо она осознает себя и разделенной и в то же вре-
мя глубинно единой. Разделенной не только по вопросам 
поверхностным, но и таким, которые затрагивают нашу вер-
ность Господу и нашу верность истине и жизни, которые Он 
вручил нам; и в то же время, вопреки этой разделенности, 
есть в ней единство столь глубокое, что христианин узнает 
своего брата в другом христианине. 

Когда мы вглядываемся в корень этой разъединенности и 
этой разделенности, очень часто нам объясняют, что мы еди-
ны в Крещении, а разделены в Евхаристии, что наше един-
ство зиждется на нашем Крещении, едином Крещении, еди-
ной вере, едином Господе, в то время как наша разделенность 
не позволяет нам вместе преломить Хлеб и разделить друг с 
другом общую Чашу. 

И, тем не менее, мне кажется, что мы должны всмотреться 
в вопрос более пристально и более серьезно, ибо не столь уж 
очевидно, что мы едины в Крещении, как не столь очевидно 
и то, что мы разделены в Таинстве общей жизни с Господом.

Когда мы размышляем о Крещении, нам следует размыш
лять в терминологии, установленной Апостолами и выражен
ной св. Павлом, когда он говорит в начале 6-ой главы Посла-
ния к Римлянам, что креститься – значит умереть со Христом, 
креститься в смерть Христа и восстать снова к жизни Христа 



Крещение и Евхаристия	 79

воскресшего. Таково Крещение, усвоенное нами, действи-
тельное, реальное; и мы, крещеные в наших разных Церквях, 
действительно ли мы приносим плоды нашего Крещения? 
Или мы лишь восприняли от Бога семя жизни, которое оста-
лось бездейственным, не принесло никакого плода, никак не 
проросло в единство с Господом Иисусом Христом ни в Его 
смерти, ни в Его жизни? Не пролегла ли граница разделения 
не между одной деноминацией и другой, одной Церковью и 
другой, но между людьми даже внутри одной Церкви? Не 
придется ли нам однажды ответить за то, что мы получили и 
из чего не принесли никакого плода? Достаточно ли принять 
Крещение как таинство, если в течение всей своей жизни мы 
не несем в телах своих смерти Христовой, и ничуть не об-
ладаем на опыте жизнью Христовой, жизнью Воскресения, 
самой Жизнью Вечной? Можем ли мы про себя сказать, что 
мы именно так соединились с Тем, Кто есть наше единство?

А если это так, не следует ли нам задуматься очень серьез-
но, всмотреться очень пристально в свое сердце и ум, в свою 
волю, в свою жизнь, спрашивая самих себя: «Действительно 
ли я обладаю тем, что было дано мне в Крещении, или я по-
добен человеку из притчи о талантах, получившему от Бога 
талант, который ему надлежало приумножить, а он припря-
тал его и пришел к Господу с пустыми руками, не обладая 
ничем, кроме того, что было Божиим Собственным достоя-
нием и чего он так и не сделал своим?»

И с другой стороны, мы болезненно, мучительно пережи-
ваем, насколько мы разделены, когда, вместе помолившись, 
после общей Евхаристической молитвы, мы не можем вместе 
преломить Хлеб и испить Чашу. Но неужели это всё, что со-
держится в Таинстве Евхаристии? Неужели этим исчерпыва-
ется вся суть и весь смысл Евхаристии? Когда Господь Иисус 
Христос обратился к Своим ученикам со словами: «Сие тво-
рите в Мое воспоминание», неужто Он лишь учредил свя-
тую, священную Трапезу? Да, Он заповедал нам продолжать 
преломление Хлеба и разделение Чаши. Да, эта разделенная 



80	 Митрополит Антоний (Блум)

нами Трапеза святая, ибо принадлежит Самому Богу – про-
образ пира в Царствии Небесном.

Однако этот преломленный Хлеб, эта разделенная Чаша 
означают и всё то, что произошло потом: муку Гефсимании, 
одиночество Христа, забытого Своими уснувшими ученика-
ми, преданного Иудой, брошенного сбежавшим учеником, 
неправедно судимого первосвященниками и Иродом с Пила-
том. Они означают Распятие и смерть, и оставленность Хрис
та на кресте.

Эта Святая Трапеза означает всё перечисленное, и когда 
мы участвуем в Святой Трапезе, то только потому, что мы 
приняли – однако исполнили ли? – то, что пообещали: быть 
до того едиными со Христом, что всё, что произошло с Ним, 
стало бы нашей участью на земле, как мы надеемся разде-
лить Его участь, самое Его бытие, на небесах.

Есть та грань евхаристического Таинства, где мы разделе-
ны – преломление Хлеба и общая Чаша. Но кто может запре-
тить нам быть едиными в омовении ног – этом смиренном 
служении, совершенном Иисусом? А Он ведь сказал: «Я дал 
вам пример, чтобы и вы делали то же».

И опять же, в какой степени, каким образом, до какой глу-
бины и с какой целью мы преломляем Хлеб и делим Чашу, 
если не участвуем во всем, или, по крайней мере, хоть в части 
того, что стоит за этим – в любви, любви жертвенной, любви, 
отдающей себя щедро, от всего сердца, дабы другие жили и 
были спасены? Это условие нашего участия и это плоды на-
шего участия, которые мы можем. Так ли мы уверены в своем 
единстве, когда принимаем Причастие, или в своей разделен-
ности, когда отстранены и не можем принять Причастие?

Только ли границы и рамки конфессий разделяют нас, или,  
что значительно существеннее и трагичнее, нас разделяет то, 
что мы забываем, чтó стоит за Святой Трапезой и что мы бе-
рем на себя, подходя и участвуя в ней? Многим, возможно, 
через все границы откроется их единство в этой распятой 
любви Божией, охватившей их жизни, ставшей реальностью 



Крещение и Евхаристия	 81

в их жизни, в то время как другим, стоявшим бок о бок, пре-
ломлявшим Хлеб и делившим Чашу, быть может, откроется 
однажды, насколько чужими они были, не друг другу только, 
но и Господу.

Так давайте размышлять о себе очень вдумчиво, очень 
проницательно, и думать о других очень смиренно, очень 
кротко. Мы едины в Крещении? Мы разделены в Евхарис
тии? Да и нет, но, возможно, разделение проходит не по тем 
границам , что представляются нам незыблемыми, а по иной 
границе: ее можно определить именем Христа. Каковы наши 
с Ним отношения? Если они есть, никакие границы не могут 
удержать нас врозь. Если их нет – ничто не может свести нас 
вместе. Так давайте судить себя прежде, чем мы будем суди-
мы Богом. Давайте судить себя для того, чтобы стать теми, 
кем претендуем быть – христианами, Божиим собственным 
народом. Аминь.

Церковь как Евхаристическая 
община1

22 августа 1986 г.

Я вижу свою задачу не в том, чтобы прочитать лекцию, а 
в том, чтобы поделиться с вами размышлениями, имеющими 
для меня первостепенную важность. Мне была задана тема 
«Церковь как Евхаристическая община». И начать хотелось 
бы с рассеивания некоего заблуждения.

Десятилетиями мы являемся узниками и одновременно 
жертвами евхаристического богословия, тенденцией и ре-
зультатом которого стало превращение Церкви в литургиче-
ское гетто – в нечто чрезвычайно мелкое, а именно в общи-
ну, собранную вокруг самой себя, и боящуюся раздвинуть 

1 Опубликовано на англ. яз. в: Syndesmos: The Report of the 
Twelfth General Assembly.



82	 Митрополит Антоний (Блум)

свои границы. Такое богословие закрыло от нас более широ-
кую перспективу, исказив понятие единства Церкви, которое 
должно быть откровением Единства Бога в Троице. Когда 
евхаристическая община становится в наших глазах ничем 
иным и ничем большим, как общиной, собранной вокруг со-
вершения Евхаристической жертвы, Божественной Литургии,  
это приводит к последствиям катастрофическим.

Первое – это то, что сколь бы великим ни было служение 
Евхаристии, к нему не сводится всё богослужение Церкви. 
Есть множество церковных общин, это знание утративших, 
забывших, что, помимо Евхаристии, в Церкви существует 
великое разнообразие молитвенного опыта, как литургичес
кого, так и личного: вечерня, утреня, повечерие, множество 
церковных служб, в которых святые заключили свое знание 
Бога, через которые они попытались донести его до нас, сде-
лать нас его причастниками. И в сколь многих уголках мира 
они теперь отброшены! А также – и это представляется мне 
еще более трагичным – есть множество людей, которые боль-
ше уже не знают, как молиться, кроме, разве что, собравшись 
вместе с другими и будучи подхвачены настроем литурги-
ческого действия, забыв, что сердце молитвы – в глубинном 
молчании души, в созерцании, глубоком поклонении и по-
слушании Богу.

Такое литургическое отношение к евхаристической общи-
не, на мой взгляд, привело к двум неправдам. С одной стороны 
– ложное представление о Церкви, порожденное неправиль-
ным представлением об акте богослужения. В Православной 
Церкви развился «неопапизм», потому что, совершенно без-
основательно, некоторые вообразили, будто Церковь Христо-
ва может и должна быть построена наподобие пирамиды: на 
местах – священник, совершающий богослужение и пасу-
щий свое стадо, затем – епархия во главе со своим епископом, 
митрополичий округ, возглавляемый Митрополитом, и, на-
конец, поместная Церковь, управляемая Патриархом – главой 
Церкви. Таким образом, в идеале, всё это возводится к одному  



Церковь как евхаристическая община	 83

человеку, как бы окончательной иконе Христа, Первосвящен-
нику вселенской Литургии. 

Согласно тринитарной терминологии – это ересь. Нет ни 
единого человека, который мог бы стоять во главе этой пира-
миды, кроме Самого Христа. Никто, ни один человек не мо-
жет быть видимым главой Церкви, идет ли, в конечном счете, 
речь о приходе, о епархии, о митрополичьем округе или о 
поместной Церкви. Не кто иной, как один лишь Христос – со-
вершитель любого из Таинств. Никто, какой бы властью он 
ни был облечен, не может приказать Богу войти, действенно 
и творчески, в то, что Он вызвал к бытию. Никакая степень 
апостольского преемства не может дать никому власти пре-
творить этот хлеб в Тело Христово или эту чашу в Кровь 
Христову. Мы не имеем никакой магической власти над соз-
даниями Божиими. Ни уж тем более над Самим Богом.

Другой аспект этой литургической концепции (что соб
ранная община – это и есть всё, что относится к Церкви) – на-
личие структур подавления. Структур, воплощающих себя 
в иерархии, церковной и клерикальной, которая совершенно 
чужда пониманию вселенского священства всех верующих в 
гармонии со служащим священством. В результате мы име-
ем церкви, построенные на клерикальной иерархии, с одной 
стороны, и покорности, дотошном послушании или еще чем-
то в этом роде – с другой.

Результатом такого отношения и поводом к нему являет-
ся положение женщин в Церкви. Православные высказывали 
некоторые точки зрения на положение женщин в Церкви, не 
утруждая себя чрезмерным размышлением над этим. Бро-
шюрки, подобные тем, что публикуются тут и там, оскорб
ляют женщин и свидетельствуют о чрезвычайно скудном 
уровне мышления и богословия. Мы высказываем суждения, 
не подкрепленные мыслью. Столетия ушли на то, чтобы Цер-
ковь выработала последовательное, приемлемое и вдохнов-
ляющее учение о Боге – о соотнесенности в Нем природы 
и Личности, Его энергий и ипостасного бытия, благодати и 



84	 Митрополит Антоний (Блум)

сущности Божией, об отношениях между Богом и Его творе-
нием. Мы должны быть готовы признать, что мы никогда не 
задумались – оставив и вовсе в стороне такие понятия, как 
интеллектуальная мысль или творческая мысль – о положе-
нии и ситуации женщин в Церкви.

Пока всё, что касается Церкви, сводится к совершению 
Литургии, легко увидеть, что все равны в полном «беспра-
вии», если он или она миряне, или в полном превосходстве, 
если он клирик. Когда доходит до представления о вселен-
ском священстве всех верующих, мы обнаруживаем дискри-
минацию, совершенно противоположную как началу книги 
Бытия, так и отношению Христа, выводимому из Евангелий. 
А когда мы пытаемся найти рациональное обоснование этим 
вещам, нам говорят, что у них нет рационального обоснова
ния, кроме традиции. Возможно, нам следует вспомнить сло- 
ва американского богослова Я. Пеликана, сказавшего: «Тра-
диция – это живая память Церкви на протяжении веков. Тра-
диционализм – это мертвая приверженность современников 
тому, что они представляют себе как убеждения или веру 
своих предков». Мы должны заново обдумать проблемы 
женственности, женского и мужского, с той же вдумчивой 
серьезностью, с какой мы размышляли над проблемами сущ-
ности и личности в Боге, благодати и природы и т.д. И без 
этого мы не имеем права высказывать, да еще и с таким высо-
комерием, которое развили в себе за последние десятилетия, 
взгляды, которые, надеюсь, в один прекрасный день будут 
отвергнуты всей Церковью.

Отсылать нас к личности Божией Матери и говорить жен-
щинам, что они должны следовать Ее примеру и быть как 
можно незаметнее – это клевета на Божию Матерь. Это чрез-
вычайно бедное восприятие. В Матери Божией мы видим не-
что совершенно иное. Она не инструмент Воплощения. Она 
в нем всецело активна, как и Сам Бог. Св. Григорий Палама 
говорит, что без согласия Матери Божией Воплощение было 



Церковь как евхаристическая община	 85

бы так же невозможно, как и без положительного волеизъяв-
ления Бога Отца.

Мы видим в служении всех верующих, что каждый хри-
стианин призван принести всего себя, душу и тело, как жи-
вую жертву Богу. И я напоминаю вам, что слово «жертва» не  
означает просто кровавое приношение, или даже просто при-
ношение, но действие, в результате которого нечто, бывшее 
профанным или профанированным, становится святым, освя- 
щенным святостью Самого Бога.

Когда мы думаем о священническом служении, мы видим 
разницу между вселенским священством всех верующих и 
тем, в чем состоит церковное священническое служение, в 
том факте, что священник приносит Богу в качестве предло-
жения не себя одного. Всё, совершаемое Церковью, руками и 
голосом священника становится жертвоприношением. Собст- 
венная жизнь и смерть Христа, Его нисхождение во ад, Его 
Воскресение и славное Вознесение приносятся воочию перед 
Богом и перед всеми людьми.

Размышляя о Матери Божией, мы видим, что, согласно 
Писаниям, Она была введена во Святая святых, куда один 
лишь Первосвященник мог войти, и то лишь раз в году, и не 
иначе как после очищения себя ритуальной кровью. Она, как 
никто иной, принесла кровавое жертвоприношение, которое 
есть жертва Христова. Сначала – когда Она принесла Свое-
го Божественного Сына в Храм, чтобы предложить Его Богу, 
согласно книгам Второзакония, Левита и Исхода. И также, 
когда Она стояла безмолвно, без слова протеста, без взыва
ния о милосердии, под Крестом, принося смерть Своего Сы
на ради спасения мира. Вот эти размышления я хочу вам 
предложить в контексте тех конструкций, которые порожде-
ны нашими узкими, временами еретическими, и уж, конечно, 
традиционалистскими представлениями о ситуации мужчин 
и женщин и о Евхаристии в жизни Церкви.

Но означает ли это, что Евхаристия второстепенна? Озна
чает ли сказанное мною, что я не почитаю Святое Таинство 



86	 Митрополит Антоний (Блум)

так, как дóлжно его почитать? Нет. Могу сказать со всей чест-
ностью, что я подхожу как к причащению, так и к совершению 
Таинств со всею преданностью, всею сокрушенностью серд-
ца и со всею любовью, на которые я способен. Но мы должны 
помнить слова А.  С.  Хомякова, сказанные в XIX  веке, что 
Церковь больше, чем любое из ее Таинств. Церковь содержит 
их все. Он говорит: Церковь – это единственное Таинство, 
единственная тайна мира. Те из вас, кто знает греческий, не 
нуждаются в объяснении, а те, кто не знает греческого, впол-
не могут вспомнить, что английское слово “mystery” (тайна, 
таинство) не означает чего-то мистического, но означает то, 
что вызывает в нас благоговение, священный трепет, заво-
раживая, заставляя умолкнуть, повергая в немоту, так, что 
мы не можем ни вымолвить слова, ни произвести жеста, но 
застываем в священном ужасе и поклонении. Мы можем по-
стичь смысл, который оно несет в себе, лишь постольку, по-
скольку он дан нам в Таинстве Причащения, делясь тем, что 
предложено нашему опыту. Но не благодаря тому, что мы 
сразу, с первого же момента поняли, и не благодаря тому, что 
смогли облечь его в слова…

Позвольте напомнить тем из вас, кто не знаком с «тайны
ми» молитвами Православной Литургии, что после Причас
тия и прежде чем перенести Святые Дары с престола на 
жертвенник, священник просит Бога: «Подавай нам истее Те- 
бе причащатися…», чем мы приобщились в Святом Теле и 
Крови Христа в Таинстве Причащения. Это совершается от-
части потому, что Литургия на земле имеет эсхатологическое 
качество – всё даровано, но не всё воспринято. Мы слишком 
малы, чтобы вместить величие дарованного. Но отчасти – по-
тому, что мы призваны к общению с Богом столь бесконечно 
глубокому, что ничто не может положить ему конец. Говоря 
словами св. Максима Исповедника, мы должны развернуть 
беспредельные пределы бесконечности. Если же вы хотите 
цитату из Писания: мы призваны соделаться «причастниками  



Церковь как евхаристическая община	 87

Божеского естества» (2 Пет 1:4). Нам предстоит жить всем, 
что есть Божия Собственная жизнь.

В этом контексте я бы хотел сказать пару слов о том, что 
такое Церковь, и как Таинства, и в особенности Евхаристиче-
ское Таинство, относятся к Церкви и к нам. Определять Цер
ковь в терминологии катехизиса как общество верующих,  
объединенных общей верой, общими Таинствами и единст
вом иерархии – недостаточно. Такое описание очень напоми-
нает описание внешности собора без раскрытия тайны про-
исходящего внутри, без упоминания Бога, пребывающего в 
нем, и того, что происходит со входящими в собор и вступа-
ющими в общение с Богом и друг с другом.

Церковь – это общество одновременно, равным образом, 
человеческое и Божественное. В Лице Христа, истинного Че-
ловека, Иисуса из Назарета, человека Иисуса, о Котором го-
ворит св. апостол Павел, перед нами откровение о том, какой 
должна быть подлинная человеческая природа, чем она при-
звана стать и, воистину, станет силою и благодатью Божией. 
И в Нем мы видим, что никто по-настоящему и в совершен-
стве не может быть человеком, не будучи причастником жиз-
ни Божией, не будучи единым с Богом, в ком Бог не обитает 
свободно.

С другой стороны, человечество представлено в Церкви 
нами, грешными и все же соединенными со Христом верою 
и Таинствами. Мужчинами и женщинами в становлении, в 
процессе становления тем, чем мы призваны быть – детьми 
Божьими. И более того: «дети» – понятие расплывчатое, а 
мы призваны быть по отношению к Отцу всем, чем является 
Христос. Св. Ириней Лионский учит нас, что во Христе, си-
лою Святого Духа, каждый из нас и всё человечество в целом 
призваны стать единородным сыном Божиим. Мы входим 
в эти отношения через усыновление. Но мы не остаемся та-
кими навсегда, как это происходит в человеческих семьях, 
всего лишь усыновленными, т.е. отличаемыми от родного ре-
бенка. В Нем мы становимся тем, что Он есть.



88	 Митрополит Антоний (Блум)

Так же и Дух Святой – живой, вездесущий и действующий 
внутри Церкви. Действующий могущественно, пронизывая 
всё сущее, призывая нас, разворачивая перед нами смысл 
сказанного Богом во Христе и через Христа, открывая нам 
значение, которое чисто по-человечески в нашей падшей че-
ловеческой природе мы неспособны постичь. Он также наш 
Утешитель. Потому что если мы действительно любим Хрис
та, тот факт, что мы не с Ним прямо сейчас, не пребываем с 
Ним в непрестанном общении, тот факт, что мы разлучены с 
Ним до самой нашей смерти, должен вызывать в нас острую 
и постоянную боль и тоску – ту же самую боль, которую мы 
испытываем, когда на долгие годы разлучены с человеком, 
которого любим больше всех на земле. И это должно приве-
сти нас к подлинному отношению к смерти – к жажде смерти, 
понимаемой не как потеря нашей временной жизни, но как 
облечение в вечность, где мы сможем встретиться с Богом и  
со Христом лицом к лицу и познать Его, как мы познаны Им. 
Св. апостол Павел мыслит в этих категориях, когда говорит: 
«Уже не я живу, но живет во мне Христос» (Гал  2:20). Он 
жаждет умереть, потому что доколе он во плоти, он разлучен 
со Христом. Но его слова достигают апогея, когда он гово-
рит: Но оставаться во плоти нужнее для вас. И я останусь. Я 
приму разлуку с Богом, покуда это необходимо, потому что 
я должен быть среди вас Его свидетелем и вестником, Его 
проповедником, Его апостолом (ср. Флп 1:24).

Если помните процитированные мною слова св. Иринея, 
если вы помните слова св. апостола Павла «жизнь наша со-
крыта со Христом в Боге» (ср. Кол 3:3), вы поймете, что Хрис
тос – дверь, Он открывает для нас вход к Отцу. Вся Троичная 
Тайна обитает в Церкви вместе с тайной всего человечества. 
Поистине есть такая вещь, как человеческая тайна. Увидеть во  
Христе, в святых, что человек достаточно глубок и просторен 
не только для того, чтобы вместить Бога, но и чтобы приоб-
щиться Ему, стать причастником самого Его естества, – это 
откровение такого величия в человеке, какого не могли бы 



Церковь как евхаристическая община	 89

помыслить самое крайнее высокомерие и гордыня. Мы при-
званы стать столь же великими, как Он. Вы вспомните слова 
Ангелиуса Силезиуса, мистика с берегов Рейна, сказавшего:  
«Я так же велик, как Господь; Он так же мал, как я». Мы 
должны постараться поразмыслить над этим и, возможно, 
спроецировать эту мысль не только на человечество, но и на 
проблемы мужчин, женщин и детей, и служений, и т.д.

Церковь – это место, где люди и Бог соединены. Более того, 
Воплощение – это не просто способ, которым Бог соединил 
Себя с человечеством. Слово стало плотью. Божественность 
Христа пронизала Его человеческое тело столь же полно и 
совершенно, как она наполняла Его душу и Его человеческое 
естество. Вот почему мы верим, что во гробе тело Христово 
оставалось нетленным: потому что оно было неотделимо от 
Его Божественного естества. Тело Христово было наполнено 
Божеством точно так же, как хлеб и вино наполняются Его 
Божеством и Присутствием. Это тело выступает в качестве 
образа всего мироздания, потому что один и тот же физиче-
ский материал составляет и мироздание и наши тела. В Нем 
все мироздание смогло узнать себя прославленным и приве-
денным к своему завершению, к своему исполнению – что 
есть откровение вещей грядущих, когда, по слову св. апосто-
ла Павла, «Бог будет всё во всем» (1 Кор 15:28). Когда Он бу-
дет присутствовать не только в нас, соединять не только нас 
одних, но когда все творение будет пронизано Божественным 
Присутствием. И если вам снова нужен образ, тот же Максим 
Исповедник сказал: Божество и человечество, в душе и теле, 
соединены во Христе подобно тому, как соединены друг с 
другом огонь и железо. Если вы погрузите железный клинок 
в печь и вынете его, то вот, он был погружен в печь серым и 
холодным. Он выходит оттуда воспламененным, и соедине-
ние железа и пламени таково, что теперь можно резать огнем 
и жечь железом. Таково вúдение Церкви.

Можно было бы сказать намного больше о ее характери-
стиках – святости, единстве, соборности, апостольстве, но не 



90	 Митрополит Антоний (Блум)

в этом моя цель. Я лишь скажу, что единство Церкви должно 
быть иконой, образом единства Святой Троицы. Профессор 
Л.  А.  Зандер около 50 лет назад выпустил тоненькую бро-
шюрку под названием «О социальных выводах из учения о 
Святой Троице». Учение о Троице, по словам русского фило-
софа Н. Федорова, – это образ совершенного общества, обще-
ства, определяемого как личности в их отношении друг ко 
другу. Троица дает совершенное представление о том, что это  
такое. Мы можем так же говорить о Святости Церкви. Каж-
дый из нас грешен. И, тем не менее, все мы святы в исконном 
значении этого слова, потому что мы посвящены, отданы и 
приняты Богом. На этом я остановлюсь в своем коммента-
рии, потому что апостольство и соборность – не то, о чем бы 
я хотел поговорить.

Если ситуация такова, Церковь содержит в себе Евхари-
стию, даже если Евхаристия представляет собой абсолютное,  
решающее вúдение эсхатологического исполнения. Но вúде
ние сродни пророчеству. Оно по сути зачаток, но не полно-
стью раскрывшееся, развернувшееся явление.

Позвольте мне теперь сказать кое-что о трех Таинствах 
вхождения в Церковь. Они неразделимы, и их единство прин
ципиально. Это Крещение, дар Святого Духа в Миропомаза-
нии и первая Евхаристия – первый раз, когда мы приобщаемся 
Святому Телу и Крови Христовым, подаваемым нам в Таин-
стве.

Крещение – это смерть и Воскресение. Церковь понимает 
погружение в крещальную купель как смерть. Он символи-
зирует для нас умирание, но умирание специфическое, пото
му что воды Крещения в этой крещальной купели – это не 
просто река или море, куда мы попадаем, дабы расстаться 
с нашей бренной жизнью. Это Христос, в Которого мы по-
гружаемся. В нас должно умереть всё, чуждое Христу: не 
сама наша бренная жизнь, но всё то, во что превратил ее 
грех. Мы погружаемся в то, что Павел называет «мертвость 
Христа» (ср. 2 Кор 4:10), и мы должны выйти из крещальной 



Церковь как евхаристическая община	 91

купели, обладая мертвостью Иисуса, умерев для всего, что 
чуждо Богу, для всего, что недостойно Его и недостойно нас 
как подлинных людей, и просто вернуться в повседневную 
жизнь, чтобы прожить эту жизнь так, как мы выберем.

Приведу аналогию, чтобы стало понятнее. Вы помните,  
как часто Христос совершает чудо исцеления. Что происхо
дит? Прежде чем в присутствие страдальца входит Он, смерт- 
ная жизнь, унаследованная нами от наших предков, посте-
пенно угасает, словно кровь, бегущая из раны, так что ко-
нец ее – смерть. Христос восстанавливает здоровье. Но Он не 
говорит нам: «Вы вернулись туда, где были, и теперь може- 
те начать жить так же грешно и разрушительно, как жили 
прежде». То, что Он говорит нам, звучит так: «Всё то, что бы- 
ло вашей естественной жизнью, привело вас к преждевре-
менной смерти. Жизнь, которую Я сейчас даю вам, – это но- 
вая жизнь. Она не ваша. Это жизнь благодати. Это Моя 
Жизнь, и Я делюсь ею с вами. Я могу сделать это, потому что 
на Голгофе Я разделяю с вами вашу смерть». Поэтому, когда 
мы восстаем от крещальной купели, мы восстаем, неся в себе 
смерть Христа, чтобы теперь нести в себе жизнь Христа, не 
свою собственную. Уже не я живу, но живет во мне Христос. 
Это категорично, настолько же категорично, как это утверж-
дение.

А затем Дух Святой изливается в нас и на нас, и мы за-
печатаны, как сосуды, содержащие Божественное Присутст
вие. Это исполнение нашего восстановленного, обновленно-
го человеческого естества. Мы не в силах вернуться вспять, 
к состоянию Адама и Евы до грехопадения. Однако мы 
чудотворно, эсхатологически становимся причастниками че- 
го-то такого, что станет именно этим состоянием, когда за-
кончится время и Божия победа будет одержана – победа над 
нами, над сатаной, надо всем, что отделено от Бога. Потому  
что мы умерли для мира, ожили Христовой Жизнью, испол
нены Святого Духа точно так же, как на Христа, перед Кре-
щением, в Его человеческое естество сошел Дух Святой, 



92	 Митрополит Антоний (Блум)

чтобы мы могли подойти к Святому Таинству Тела и Крови 
Христовых. И именно потому, что мы приобщены, мы можем 
приобщаться Таинству, особенно в тот первый и единствен-
ный раз, когда мы приобщены и принимаем Приобщение бес-
прецедентным и неповторимым образом – потому что никог-
да прежде мы не имели общения со Христом так, как в этот 
момент. 

Святой Иустин высказывает мысль, над которой следует 
задуматься. Я не имею в виду, что мы должны просто при-
менить на практике то, что он говорит, но что стоит пораз-
мышлять над его словами. Что действительно важно – так 
это первое Причастие, которое вместе с Крещением и даром 
Святого Духа через возложение рук или Миропомазание, 
превращает нас в христиан, членов Тела Христова. Он гово-
рит, что этого может быть достаточно на всю жизнь. Если бы 
мы не позволили этому заржаветь, не растеряли бы получен-
ную благодать, если бы мы могли держать это собранным и 
дать полученному нами в этот первый раз принести плоды, 
нам бы не было нужды впредь повторять действие Причаще-
ния. В этом месте правильно будет остановиться и сказать, 
что отношения к этой мысли могут быть различны. Однако 
в своего рода абсолютном богословском смысле этого может 
быть достаточно, потому что это первое Причастие сделало 
нас членами Христовыми.

С другой стороны, мы можем тáинственно приобщаться 
снова и снова, поскольку мы пребываем в общении. Тогда мы 
становимся причастниками пира Агнца – пира, который не 
повторяется, но продолжается день за днем, час за часом, не 
прерываясь, в чуде сорадования.

Мы знаем из опыта ряда святых, что они ощущали невоз-
можным для себя принимать Причастие чаще, чем крайне 
редко, потому что чувствовали, что сломаются под его тяже-
стью, разорвутся. Я вспоминаю наставника св.  Иосифа Во-
лоцкого, Пафнутия Боровского, который сказал после того, 
как его попросили совершить Литургию в монастыре, потому  



Церковь как евхаристическая община	 93

что больше не было священника: «Никогда больше не проси-
те меня об этом. Человек не может видеть или воспринимать 
то, что я ощутил, и остаться живым».

Это крайние примеры. Между ними, как учит нас муд
рость Церкви, возможны любые оттенки. Мы можем прихо
дить в разных ситуациях и состояниях. Но мы должны всегда 
помнить, что Причастие, подобно Богу, есть огонь поядаю-
щий, и что страшно впасть в руки Бога Живого, если мы не 
способны общаться с Ним, а это значит, соединиться с Ним 
на Его условиях.

Я всегда говорю священникам перед рукоположением: 
«Помните, что в службе приготовления (Проскомидии), ког-
да вы готовите жертвенного Агнца и надрезаете его кресто-
образно со словами: “Жрется Агнец Божий”, если вы не со-
единяетесь с Его жертвой всей своей верой, всей своей волей, 
всею вашей готовностью прожить жизнью Христа и умереть 
с Ним, то вы не служитель, а один из убийц, распявших Его». 
И это относится к каждому, предстоящему на Литургии. Не 
один лишь священник служит, но вся Церковь. И мы встаем 
лицом к лицу, все мы, к событию Проскомидии, или к нашей 
ответственности, когда мы принимаем эти Тело и Кровь.

Что мы совершаем? Кто я? Если мы будем мыслить в этих 
категориях, то мы увидим, что такое литургическая община. 
Литургическая община, событие Евхаристии – это миг, когда 
мы становимся причастниками Христу в последнем, абсо-
лютном и окончательном смысле. Но затем мы должны войти 
в жизнь, нашу жизнь, на Его, Христа, Собственных услови-
ях: всё, что относилось к Нему как Священнику, Пророку и 
Царю, должно относиться к нам. Он пришел в мир, чтобы 
спасти мир. Он принял на Себя все его проблемы, страдания 
– всё. Есть старое высказывание Тертуллиана: «Ничто чело- 
веческое мне не чуждо, но есть то, что чуждо мне как христи-
анину». Это предполагает, что мы все должны войти в этот 
мир, но не как собранная община. Это радость, которая дару-
ется нам раз в неделю или реже, смотря по обстоятельствам. 



94	 Митрополит Антоний (Блум)

Это момент, когда мы обновляемся, общаясь со Христом, 
чтобы принадлежать Ему. «Любящие Меня заповеди Мои со-
блюдут» (ср. Ин 15:15). Он не говорит: «Любящие Меня за-
будут весь мир, все его нужды, все его страдания. Всё, для 
чего Я стал человеком, – это чтобы вы прилепились ко Мне  
и возликовали, погрузившись в литургическое празднование, 
в упоение литургической музыкой или наслаждение челове-
ческим обществом».

В это мгновение мы должны получить нечто такое, что 
отправит нас в разные стороны, как посланы были апостолы. 
Слово «апостол» означает «посланный». Человек отправляет
ся с посланием не для того, чтобы посмотреть на своего со-
седа справа или слева. Он посылается к потерянным, к за-
блудшим. Быть евхаристической общиной не значит быть 
собранной вместе и самодостаточной литургической общи-
ной. Смысл этого состоит в том, чтобы быть Телом Христо-
вым, продолжением Его воплощенного Присутствия в мире. 
Активным, разделяющим со всем миром ликующую радость 
нашего открытия – открытия Бога, возлюбившего нас на-
столько, что Он принимает на Себя стать человеком, стать уяз-
вимым, беспомощным, терпящим внешнее поражение, стра- 
дать, быть преданным, отверженным, непонятым, судимым, 
приговоренным, распятым, положенным во гроб, спуститься 
в преисподнюю погибели. Мы должны быть везде, где был 
бы Христос. Где тьма – там должны быть мы. Если мы Его 
Присутствие, то Его слова «Я свет миру» должны относиться 
к нам. Мы должны идти во тьму мира, в сумрак мира. Там, 
где страдание, должны быть мы – и быть Христовым со-
страданием. Там, где грех, должны быть мы – и быть солью 
земли, спасающей ее от разложения. Там, где зло, мы долж-
ны принимать его на себя – и сражаться с ним, и побеждать 
его. Во Христе человеческое и Божественное естество были 
так соединены, что для Него конфликт стал внутренним и 
был разрешен в Нем. Мы должны делать то же. Можно было  
бы продолжить примерами. Но вы должны понять, что наше  



Церковь как евхаристическая община	 95

место не там, где безопасно, наше место там, где зло, где есть 
нужда в спасении – а не там, где нет никакой нужды в тако-
вом Присутствии.

И в несколько оставшихся мне минут я хотел бы закончить 
чем-то, прямо относящимся к вам как молодым людям… Всё 
сказанное заставляет меня вспомнить отрывок из «Пастыря 
Ерма». Он видит видение. Видит женщину с лицом девушки 
и белыми волосами. И спрашивает: «Кто ты?». Она отвечает: 
«Я Церковь. У меня вечная юность Бога и седые волосы муд
рости». Вот чем Церковь должна быть в нас – молодых от-
носительно, и в вас – молодых определенно. Все мы должны 
научиться становиться всё моложе и моложе. На днях кто-то 
подарил мне цитату: «Все мы рождаемся старыми. Мы долж-
ны прожить так, чтобы умереть молодыми». Мы все рожда-
емся стариками. На нас лежит груз нашей наследственности. 
А стоит нам родиться, пока мы еще маленькие, наши родите-
ли, сверстники, учителя и сама наша окружающая среда всё 
больше и больше утяжеляют этот наш груз. Задача жизни в 
том, чтобы, подобно бабочке, высвобождающейся из куколки,  
постепенно освободиться от этого векового груза лет и выле
теть молодыми. Это встает как задача перед пожилыми, но 
это задача и для вас тоже. Потому что это не делают в конце 
жизни. Это же не так, что вдруг, ни с того ни с сего, вы смо-
жете разорвать кокон и полететь. Прорваться сквозь давящий 
груз прошлого и настоящего и ожить вечностью – это усилие 
всей жизни. 

Может быть, вы помните строчки из стихотворения Вик-
тора Гюго «Спящий Вооз». Поэт говорит о Воозе в старости:

Тот возвращается к первичному истоку,
Кто в вечность устремлен от преходящих дней.
Горит огонь в очах у молодых людей,
Но льется ровный свет из старческого ока.

(Пер. Н. Рыковой) 



96	 Митрополит Антоний (Блум)

Таков путь Христов. Все мы должны учиться молодеть и 
быть светом миру, в том числе в контексте этой богатой, уди-
вительной реальности, которая есть Церковь.

ЦЕРКОВЬ КАК ЕВХАРИСТИЧЕСКАЯ 
ОБЩИНА

4 марта 1988 г.

Я хочу сказать нечто о Церкви как евхаристической общи-
не, потому что это очень широко используемый термин, мне 
же данное словоупотребление представляется крайне риско-
ванным и чреватым многими недоразумениями. Отчасти как 
результат богословия Института св. Сергия в Париже, отча-
сти вследствие растущей практики частого причащения на 
приходах, термин «евхаристическая община» в умах боль-
шинства людей стал означать, что Церковь можно определить  
как общину, собранную вокруг совершения Евхаристии. В 
какой-то степени это верно. Церковь – единственное в мире 
общество, владеющее этой тайной единства, нашего мисти-
ческого соединения со Христом через Его Тело и Кровь. Но 
эта представление о Церкви как о собранной общине и, более 
узко, как общине, сосредоточенной вокруг одного из Таинств 
Церкви, на мой взгляд, имеет серьезные последствия, и очень 
неудовлетворительные.

Первое возражение – это то, что Церковь не может опре-
деляться ни одним отдельно взятым своим Таинством, ни да- 
же полным их набором. А. с. Хомяков в одном из своих про- 
изведений говорит, что Церковь – это единственное Таинство,  
единственная тайна мира. И все ее Таинства, все ее священ-
нодействия, все служения – лишь грани ее жизни и сущест
вования. Если в контексте этих взглядов Хомякова мы спро-
сим у себя, что же такое Церковь, то определение Церкви, 
которое мы находим во всех катехизисах: как человеческого 



Церковь как евхаристическая община	 97

сообщества, объединенного общей верой и учением, единст
вом иерархии, одинаковостью жизненных правил и общей 
Литургией, представится опять-таки, пусть и не полностью 
достойным отвержения, но минималистским. 

Определение подобного рода можно приложить к любой 
церкви или к любой организации. Ничего не скажет оно нам 
о природе Церкви – не больше, чем описание собора, рас-
сматриваемого снаружи, или даже его архитектуры, иконо-
графии, музыки изнутри, способно дать нам самомалейшее 
представление о том, что в реальности происходит в нем. 
Потому что то, что в нем происходит, – это встреча лицом к 
лицу между Живым Богом и живыми душами. То, что в нем 
происходит, – это динамичное действие Бога Живого, изме-
няющего и преображающего человеческие существа в суще-
ства, одновременно принадлежащие земле и Небу, времени и 
вечности.

Если мы хотим понять, чтó есть Церковь по своей природе 
и сущности, мы должны осознать, что Церковь – общество 
одновременно и в равной мере человеческое и божественное. 
И точно так же, как учит нас Писание, что вся полнота Боже-
ства обитает во Христе телесно (ср. Кол 2:9), так же полно-
та Божия присутствует в Церкви. Она человеческая в нашем 
лице. Она также человеческая в Господе нашем Иисусе Хрис
те, по-другому, однако, и сходным образом. В нашем лице 
Церковь – человеческая, как состоящая из людей, отдавших 
себя Богу и принятых Им.

Св. Ефрем Сирин определяет Церковь как толпу кающих
ся грешников – да, грешников, однако кающихся в подлин-
ном смысле слова: не сокрушающихся по поводу своей гре-
ховности, а грешников, развернувшихся прочь от себя, от 
всего, что безбожно, чуждо Богу, устремивших взор на Бога 
Живого и рвущихся к Богу. В нашем лице Церковь состоит 
из грешников, но не таких грешников, которые осиротели в 
мире, оставлены Богом, отстранены от Него, а из грешников, 
принятых Богом как усыновленные дети, что, однако, отли-



98	 Митрополит Антоний (Блум)

чается от обычной человеческой практики усыновления. В 
семье, где есть собственный ребенок, рожденный в семье, и  
приемный ребенок, статус их различается. Очень часто и ре- 
бенок, и родители ощущают, кто из детей принадлежит к 
семье, и налицо противопоставление между приемным и 
рожденным родителями ребенком. В Церкви это не так, по-
скольку мы все входим в нее как чужие. Мы приняты актом 
Божиим, и это акт усыновления. Однако – по выражению 
Иринея Лионского, столь прекрасному и дерзновенному, – со- 
единенные с Единородным Сыном силою Святого Духа Бо-
жия, в нашей собранности воедино и в нашем единстве со 
Христом, мы сами становимся единородным сыном Божиим, 
по призванию, не в совершенстве и еще не в полноте, так, что 
еще проходим через разные этапы преданности: верность и 
неверность и отпадения, и однако это уже не отымется от нас.

И во Христе, истинном Боге, но также истинном Челове
ке, можно увидеть, что такое человек в полном смысле этого 
слова, единственный истинный Человек, потому что быть ис-
тинным человеком означает быть совершенно, подлинно че-
ловечным и в совершенстве соединенным с Богом. Только в 
нашем единстве с Богом обретаем мы наше подлинное и пол-
ное человеческое достоинство. Все мы в меру нашей большей 
или меньшей оторванности от Бога в силу ли устремленно-
сти, греха, расслабленности или забывчивости, все мы недо-
стойны звания человека.

Итак, внутри Церкви мы можем видеть две вещи. Мы мо-
жем видеть истинную, совершенную, исполненную человеч-
ность в Сыне Божием, ставшем Сыном Человеческим, в Ком 
полнота Божества обитает телесно, и мы можем видеть че-
ловечность в нас, человечность в процессе становления, че-
ловечность, которую по-настоящему нам не стóит называть 
человечностью, дабы не путать с нашим призванием, с тем, 
чем призвана стать человеческая природа. И в то же время 
Христос не только истинный Человек и совершенный Чело-
век. Он Бог, пришедший в мир, Слово, принявшее плоть, Бог 



Церковь как евхаристическая община	 99

Живой, пребывающий посреди нас, Эммануил, наш Спаси-
тель, Иисус. 

Так что даже на этом уровне человечности, через неотчуж
даемое от нас присутствие Христа как Одного из нас (не го-
ворит ли Он женщинам после Своего воскресения: «Пойди-
те, скажите братьям Моим и Петру»? – да, мы его братья и 
сестры по человечеству), присутствует полнота Божества. Но  
не только во Христе и через Христа. Дух Святой был дан 
Церкви, и каждый из нас становится местом пребывания 
Святого Духа через миропомазание, это распространение да
ра Пятидесятницы на века.

И опять же, мы не просто храм Духа Святого, по выраже-
нию из Писания, принадлежащему св. апостолу Павлу. При-
сутствие Святого Духа в нас – это не просто пребывание, от 
которого у нас может появиться ощущение, что Он и мы раз-
дельны, что мы как бы всего лишь сосуд, содержащий Его 
присутствие. Он пронизывает нас подобно тому, как огонь 
пронизывает железо, как тепло пронизывает человеческое те- 
ло. Он пронизывает нас в духе, в душе и в плоти, по отдель-
ности, и Он живет и действует державно внутри Церкви.

И, вновь возвращаясь к процитированному мною выраже
нию св. Иринея Лионского, мы – сыны и дочери Живого Бога, 
полнота Божества со всецелостью человечества – вот что та-
кое Церковь, тело, организм, одновременно и полностью че
ловеческий и божественный, в становлении в каждом из нас,  
уже полностью осуществленный во Христе, уже раскрыв-
шийся как победа в Божией Матери и святых. И если такова 
Церковь, как видел ее Хомяков, как я попытался сейчас изо-
бразить ее, разве не очевидно, что невозможно свести Цер-
ковь к одной ситуации, к общине, собранной для участия 
пусть даже в самой Святой Трапезе, какую только можно се
бе вообразить? Потому что всё и вся в Церкви – общение с 
Богом, и всё и вся в Церкви – Бог действующий, призываю-
щий, спасающий, изменяющий, преображающий каждого из 
нас, и не только это, но и посылающий нас в мир, потому что 



100	 Митрополит Антоний (Блум)

это другое измерение Церкви, которым мы слишком легко 
пренебрегаем: ведь так легко быть общиной, которая собира-
ется, чтобы порадоваться друг о друге, поучаствовать в дарах 
Божиих, и отделяет себя от всего остального. 

По слову апостола Павла, а я сейчас пользуюсь переводом 
посланий св. апостола Павла доктора Моффатта, Церковь – 
авангард Царствия. Мы люди, чье отечество Царствие Бо-
жие. Мы в мире, но мы не от мира, если осознаём, кто мы и в 
чём наша задача, а мы посланы завоевать этот мир для Бога, 
чтобы превратить его в Царствие Божие.

Но здесь, думаю, мы должны отметить один оттенок в 
представлении об этом завоевании. Светские войска, коро
левства, государства, нации завоевывают друг друга и в 
процессе подчиняют себе тех, кого завоевали. Роль Церкви, 
этого авангарда Царствия, в том, чтобы внедриться в мир, от-
павший от своей полноты и от Бога, и освободить его. Мы 
призваны войти в мир, ныне чуждый Богу, чтобы освободить 
его от всех сетей, порабощающих его смерти, греху, злу, са-
тане. Мы армия освобождения. Но опять же, как формулиру-
ет это апостол Павел, наша роль – это роль воина, а воин дол-
жен быть готов пролить свою кровь и погибнуть на службе 
своего царя, исполняя воинский долг. И на протяжении всей 
истории мы видим это в миссионерах, которые отдали жизнь 
за проповедь Евангелия и были не только проповедниками 
Евангелия, но самой евангельской вестью, воплотившейся в 
людях.

Первым из миссионеров, пожалуй, следует считать св. Ио-
анна Крестителя, о котором Евангелие от Марка, повторяя 
слова пророка Исаии, свидетельствует: «глас вопиющего в 
пустыне» – голос, а не человек, провозглашающий слова Бо-
жии. Он Божий глас, опосредованный человеком. Он весть. 
Нет в нем ничего, что не было бы вестью. В нем ничего не 
осталось, кроме этого. И это то, чему нам следует поучиться. 
И когда в наших церквях мы стараемся развивать дух общины, 
чтобы быть собранием людей, радующихся своей близости  



Церковь как евхаристическая община	 101

и своему участию в Божественных Таинствах, если это всё, 
что мы делаем, мы предаем свою важнейшую обязанность. 
Мы не то, чем призваны быть. 

Церковь послана в мир, чтобы освятить его, сделать его 
святым, дать ему принести первые плоды Царствия, которое 
наступит, когда Господь придет вновь и воцарится. В этом 
контексте я хочу еще раз обратиться к выражению «евхари-
стическая община». Именно слово «евхаристическая» так 
часто дезориентирует нас, потому что слово «Евхаристия» 
стала для нас означать вот это конкретное празднование 
Тайной Вечери Господа. Но греческое слово и способы пере-
дать его по-славянски охватывают куда как более широкий 
спектр значений. Я возьму для примера славянские слова, по-
тому что чувствую себя здесь увереннее. Слово «благодать» 
в церковнославянском имеет больше, чем одно значение. Оно 
означает благой дар, в высшей степени хороший дар. И этот 
в высшей степени хороший дар – это дар Бога нам. Это дар 
жизни, смерти и Воскресения, и Вознесения Христова. Как я 
попытался описать, это дар созидания Им Самим Церкви. А 
также на славянском это слово значит «благодарность». Вы 
ведь, наверное, помните псалом, в котором царь Давид вос-
кликнул: «Что воздам Господеви о всех, яже воздаде ми?». И 
ответ: «Чашу спасения прииму, и имя Господне призову»2. 
Первый порыв благодарности состоит в принятии, восприя-
тии всем сердцем, ликующим сердцем, дара любви, которая 
дается, предлагается. Это первый порыв благодарности, не 
слово молитвы или благодарения, но ощущение чуда, того, 
что французы назвали бы emerveillement – изумление перед. 
«О, быть столь любимыми! О радость! Что это за чудо!» – вот 
где начинается благодарность.

А затем она должна излиться, как чаша, о которой гово-
рит псалом. Она должна излиться нашим желанием стать для 

2 Пс 115:3-4. В Синод. пер.: «Что воздам Господу за все благоде-
яния Его ко мне? Чашу спасения прииму и имя Господне призову».



102	 Митрополит Антоний (Блум)

Бога всем, чем мы только можем стать, стать радостью для 
Него, стать такими людьми, чтобы Он возрадовался в нас, 
ощутил счастье от того, что вручил нам Свою жизнь, и Свою 
смерть, и Свою весть, возликовал. Я чуть было не сказал: 
«Утешьте Господа за Его распятие, показав Ему, что Он умер 
не напрасно…», обрадуйте Его плодами, которые Его жизнь, 
и смерть, и Воскресение, и Вознесение принесли нам. Так что 
Церковь – это место наивысшего дара Божия нам, и всего, 
что к этому имеет отношение: да, конечно, это и Таинства, 
и молитва, и наше сыновство и удочеренность Богу, наши 
братско-сестринские отношения друг ко другу, и чего только 
сюда ни входит. Однако это ликование благодарности долж-
но разомкнуть собранную общину, посылая нас в мир – не с 
теоретическими выкладками, нахватанными или заученны-
ми на память из Евангелия или других частей Писания, нет, 
с вестью воспринятой, вестью, превратившей нас в живые 
создания из тех трупов, которыми мы некогда были, живые 
создания, готовые поделиться с другими тем, что имеет для 
нас величайшую важность, что полностью перевернуло наше 
представление о самих себе, о том, для чего мы живем и к 
чему стремимся. Мы должны быть людьми, настолько вдох-
новленными своей встречей с Богом, своим вхождением в это 
мистическое тело, которым является Церковь, чтобы быть 
неспособными замкнуться в собственном покое. Мы должны 
захлебываться этим переживанием, как мы захлебываемся  
от восторга, прочитав какую-то поразившую нас книгу, по-
смотрев фильм, послушав концерт или встретив некоего че-
ловека, когда мы бросаемся к каждому со своими впечатле-
ниями: «Вы это читали?! Вы это смотрели?! Вы с ним (или с 
ней) встречались?!» Таковы ли мы? Если бы были таковы, не 
было бы такого явления, как «воскресные христиане», уходя-
щие затем на целую неделю в серое будничное существова-
ние. Нет, именно на этих буднях мы и были бы теми христи-
анами, какими должны быть! Посещение церкви, совместная 
молитва были бы невыразимой радостью, общение с Богом  



Церковь как евхаристическая община	 103

в молитве и Таинстве становилось бы новой жизнью, излитой 
в нас. Но эта жизнь должна переливаться через край, дости-
гая каждого встреченного нами, не в форме благочестивых 
бесед, но в сиянии жизни, которая вся есть акт благодарно-
сти Богу, усилие и стремление обрадовать Его в Его крестной 
смерти теми плодами, которые она принесла.

И это действительно была бы Церковь, понятая как евха-
ристическая община, но не такого рода евхаристическая об-
щина, о которой все время говорится, – община, собранная 
вокруг себя самой, забыв тот факт, что целый мир погибает, а 
мы призваны быть вестниками Христовыми, солью, спасаю-
щей от гниения, светом, рассеивающим тьму. И ведь столько 
других образов можно отыскать и в Ветхом и в Новом Завете 
и воистину столько примеров в жизни Церкви на протяже-
нии столетий – примеров людей, явивших всё это собой.

А сейчас я хочу на мгновение вернуться к тому понятию 
евхаристической общины, о котором мы все слишком часто 
думаем, как о собранной общине и его структурах. Собранная 
община, как мы видим ее вокруг Евхаристии, которая – по-
вторяю – одно из Таинств Церкви, но не вся Церковь. Человек 
становится христианином не через Евхаристию, а через Кре-
щение. Человек получает Духа Святого не через Евхаристию, 
но через простирание на него дара Пятидесятницы. Человек 
не вступает в брак через одну лишь Евхаристию, и так далее.

Но и это еще не всё. Те, кто превратил служение Евхарис
тии в схему всей Церкви, сыграли важную роль в том, чтобы 
создать церковь, до определенной степени искусственную, 
фальшивую в своих структурах, церковь, построенную иерар- 
хически в соответствии с литургическими схемами: миряне, 
мужчины и женщины, затем рукоположенное священство, за-
тем епископат, а затем собор епископов. И если мы логичны 
в нашем построении, то мы должны представить (что будет 
ересью против Церкви) что верхушку этой пирамиды венча-
ет некто, воплощающий в себе единство Церкви. Я выразился 
резко, сказав «ересь против Церкви», но это ровным счётом 



104	 Митрополит Антоний (Блум)

то, что я думаю о положении Папы как «наместника» Хрис
та. Не может быть никакого наместника Христа, потому что 
вершина Церкви не может быть занята никем, кроме Самого 
Господа Иисуса Христа. Более того, никто не является совер-
шителем никакого из Таинств, кроме Господа Иисуса Христа. 
Никто не может исполнить, совершить Таинство, кроме Духа 
Святого. Никакая апостольская преемственность, ни рукопо-
ложение, ни посвящение не могут дать человеку власть взять 
хлеб и вино, эти творения Божии, свободные от человеческо-
го порабощения, и принудить их стать Телом Христовым и 
Кровью Христовой. И никто посредством никакого рукопо-
ложения или посвящения не может принудить Бога войти в 
хлеб Евхаристии или в вино Чаши. И я знаю, что это утверж-
дение принять непросто, и я готов его защищать.

Но опасность этого евхаристического, литургического 
структурирования богословия Церкви в том, что как резуль-
тат рождаются структуры власти, структуры подчинения и 
порабощения. И это ровно противоположно тому, чем призва-
на быть Церковь. Я ранее говорил вам, что призвание Церкви 
быть собранием людей, освобождающих сотворенный мир  
от всех форм порабощения. Церкви ничего не ведомо о вла-
сти. Бог во Христе никогда не демонстрировал власть, но ав- 
торитет. И разница важна. Власть означает способность за-
ставить людей что-то делать или говорить, или поступать 
тем или иным образом. Авторитет означает способность че-
ловека своим примером, сиянием своей личности, словами, 
несущими смысл и жизнь, изменить отношение людей.

Вы помните, как, когда Христос обращался к толпе, часть 
Его слушателей развернулась и ушла. И Христос спросил 
Своих учеников: «Не хотите ли и вы отойти?». И Петр отве-
чал Ему: «К кому нам идти? Ты имеешь глаголы вечной жиз-
ни». Не словами описывал Христос жизнь вечную. Нет ни 
единого места в Евангелии, где описывалась бы жизнь веч-
ная. И не каким-то способом звал Он людей в вечную жизнь. 
Это были слова, захватывающие людей и проникающие до 



Церковь как евхаристическая община	 105

самой сердцевины их существа, пробуждающие в них веч-
ность, делающие их причастниками вечной жизни сейчас, не 
каким-то механическим или даже тáинственным образом, но 
вызывая из человеческого хаоса образ Божий и божественное 
качество человека.

Так что для нас важно освободиться от образов евхарис
тической общины, построенной как литургическая функция.  
Она может быть маленькой в приходе, более обширной в 
епархии, намного большей, но еще не сверх-великой в пат
риархии, и, в конечном счете, превратиться в предательство 
самой своей идеи, если подумать о вселенской Церкви с еди-
ным главой, замещающим собой Христа. Никто не замещает 
Христа. Христос – единственный Глава Церкви, единствен-
ный Пастырь, единственный Господь, единственный Спаси-
тель.

И если вы дальше посмотрите на структуры подавления, 
которые это порождает – да-да, это так, можно говорить о 
структурах подавления в Церкви, я сейчас говорю о Право-
славной Церкви, я не касаюсь никого другого, хоть и уверен, 
что это абсолютно одинаково подходит ко всем человече-
ским институциям, будь то церковным или нет – так вот, 
если вы подумаете об этом, когда вы присмотритесь к Церк-
ви, вы увидите власть в действии: вышестоящий подавляет 
нижестоящего, нижестоящего всего лишь на иерархической 
лестнице, не потому, что он духовно ниже, не потому, что он 
недостойный, не потому, что он не святой, но потому, что он 
не занимает соответствующего места в иерархии. Приказы 
отдаются. Приказы должны выполняться. 

И на другом уровне, возьмем ситуацию с разными типами 
людей: мы встаем перед фактом, что мы практически забыли 
– я сейчас говорю не о богословах, которые об этом пишут, 
я говорю о реальности церковной жизни – мы забыли, что 
значит вселенское священство мирян. Однажды меня назва-
ли на молодежном съезде, куда не разрешено было приезжать 
клирикам, мирянином в духовном звании. Что ж, священник 



106	 Митрополит Антоний (Блум)

– это и есть мирянин в духовном звании. Но у мирянина есть 
священная обязанность, потому что все христиане – это по 
призванию те люди, которым поручено освятить, сделать свя- 
тым мир, в котором мы живем, и превратить его в град чело-
веческий, просторный, глубокий и достаточно святой, чтобы 
его первым гражданином мог быть назван Иисус, Сын Бо-
жий, ставший Сыном Человеческим. У меня нет сейчас вре-
мени раскрывать дальше этот тезис. Есть слишком многое, 
о чем следует поразмыслить: например, положение женщин 
в Церкви, то, как их статус был постепенно понижен и по-
рушен, совершенно вразрез с ситуацией первых веков, как он 
постепенно развился во что-то такое, чего никогда не подразу- 
мевала ни Библия, ни Церковь, и что в результате привело 
к каноническим положениям и практикам, которые следует 
переосмыслить, выправить и вернуть к их изначальной чис
тоте и цельности.

Вот, я обозначил, что я подразумеваю под евхаристиче-
ской общиной, и надеюсь, что сказанное подчеркивает важ-
ность евхаристической общины не как спаянной общины, но 
как общины, устремившейся в авангард Царствия. В этом 
смысле взорвавшаяся, рассыпавшаяся община на самом деле 
даже более важна, чем община спаянная. Вспомните, к при-
меру, слова св. Иустина Мученика, который сказал, что для 
христианина было бы достаточно креститься, принять дар 
Святого Духа и Причастие один раз в жизни. Этого было бы  
достаточно, потому что дары Божии неотъемлемы, и то, что  
дано однажды, остается нашим навсегда. Поэтому если бы 
мы были лишены Причастия на протяжении всей своей 
жизни, мы лишились бы радости, но не нашего единства со 
Христом. И мы можем принять Причастие один-единствен-
ный раз и пойти в мир, как поступили столь многие мучени-
ки и миссионеры в прежние времена. И до тех пор, пока мы 
заново не осознаем этого измерения проблемы, мы предаем 
мир, мы предаем Бога, мы обессмысливаем Воплощение и 
смерть Христа и Его Воскресение.



	 107

Вопросы и ответы

Как бы Вы соотнесли космическое измерение Церкви с из­
мерением интенсивно личностным и миссионерски ориенти­
рованным?

Думаю, Бог не сотворил ничего инертного и мертвого. Мы  
видим вокруг себя материю, как если бы она была лишена 
того качества жизни, которое мы находим в себе, и, со всей 
очевидностью, она не живет нашей интеллектуальной или 
эмоциональной жизнью. Но Бог не сотворил ничего, что не 
может иметь отношений с Ним. Действием любви он призвал 
к существованию всё, что существует, включая материаль-
ный мир. Более того, Воплощение говорит нам о том, что не 
только дух человеческий или душа человеческая, но само те
ло человеческое может быть соединено с Божеством. Вопло-
щение Христово не есть акт Божий, вследствие которого Бог 
жил внутри тела, остававшегося чужим, не соотнесенным с 
Божественным присутствием. Св. Максим Исповедник гово- 
рит нам, что в самом Своем теле Иисус был бессмертен, по-
тому что само Его тело, сама Его плоть была пронизана Бо-
жеством. И, только приняв на Себя нашу смертность, Он мог 
умереть – не потому, что в Нем есть хоть что-то, принадле-
жащее тленному. А наше тело и наша плоть, конечно же, явно 
отмечены тленностью.

Поэтому я могу представить себе, что весь сотворенный 
мир, все материальные вещи, от мельчайшего атома до вели-
чайшей галактики, могли бы узнать себя преображенными 
в славе тела Воплощения, потому что это тело Воплощения 
никоим образом не отличается ни от одной материальной ча-
стицы сотворенного мира. Так что в Нем весь мир мог бы уз-
нать себя во славе и достигшим высочайшего совершенства 
своего призвания.

И я также верю, что это важно для нашего реалистическо-
го отношения к Таинствам. Хлеб и вино Евхаристии, воды 
Крещения, миро, даже слова, произносимые нами в молитве,  



108	 Митрополит Антоний (Блум)

могут быть наполнены Божественным присутствием. И в чи
не присоединения к Православной Церкви мы вопрошаем: 
«Веруеши ли, яко в Евхаристии, под таинственными виды 
хлеба и вина, причащаются верни Тела и Крове Господа наше-
го Иисуса Христа?». Бог не сотворил материальный мир для 
того, чтобы уничтожить его или превратить во что-то иное, 
как и в Воплощении человеческая природа, принятая на Себя 
Христом, не стала отличной от нашей человеческой природы. 
Она была наполнена Божественной жизнью, но не была пре-
вращена в иной тип человеческой природы. И точно так же 
хлеб и вино наполняются Божественным присутствием, пре-
вратившим их в Тело и Кровь Христовы. Дух Святой Своею 
благодатью наполняет воды Крещения, касается мира миро-
помазания. Но в каждом Таинстве тот способ, которым Боже-
ство Христа или Духа Святого соединяется с материей, ма-
териальной основой Таинства, различен. Можно сказать, что  
хлеб и вино – это Тело и Кровь Христовы. Нельзя сказать, что 
в сосуде, где хранится святое миро, живет Святой Дух. Мы 
должны подумать и подвести итоги. Существует множество 
способов, какими Бог соединяется с материальностью этого 
мира или, как я упомянул прежде, даже со словами, словами  
молитвы, словами заповеди. Когда Христос обращается к мо
рю и ветру, Его слова весомы, наделены божественной вла-
стью. Произнесенное благословение – это не просто благое 
пожелание. Оно передает благословение и т.д. Так что я дей-
ствительно верю, что настанет день, когда слова св. апостола 
Павла по-настоящему сбудутся самым реалистическим, са-
мым конкретным образом, и что Бог будет всем во всём, так 
что всё сотворенное будет проникнуто Богом и по-новому 
оживлено Божественным присутствием.

Как отвечать людям, говорящим, что Бога можно встре­
тить именно так, как вы описываете, но при этом считаю­
щим, что Церковь не имеет никакого значения? Как бы вы от­
ветили людям, которые говорят, что, будь то индивидуально  



Вопросы и ответы	 109

или коллективно, мы все можем подсоединиться к Иисусу, не 
знаю, как еще можно это сформулировать?

Я верю, что через действие любви Бог вступает в отноше-
ния с каждым творением, вызванным Им к бытию. Акт тво-
рения – это миг, когда Бог вызывает из ничего бесчисленные 
создания, которые существуют, либо потенциально реально 
будут существовать, и Он отдает Себя, предлагает им Себя 
как любовь. И я не верю, что хоть кто-то, заявляющий, что он 
встретил Бога тем или иным образом, чужд знанию Бога. Мы 
не могли бы иметь представления о Боге или какого бы то ни 
было опыта Бога, если бы не встретили Его. Мы могли кос-
нуться края риз Его, мы могли встретить Его лицом к лицу, 
мы могли встретить Его, как Моисей в неопалимой купине. 
Это не важно. Но любой, кто говорит: «Я встретил Его и пал 
на колени, поклоняясь Ему», знает не кого иного, как истин-
ного Бога. Английское слово “God”, что значит «Бог», проис-
ходит от догерманского, готского корня со значением «Тот, 
перед Кем простираешься в поклонении». И это также один 
из предполагаемых вариантов происхождения слова theos в 
греческом. Это первичный опыт, и никто не может обрести 
этого опыта, если он по-настоящему не встретил Бога. 

Если сказанное мною хоть сколько-то понятно, я бы доба-
вил, что подобного рода встреча – это глубоко личная встре-
ча. Но человечество и, конечно, космос – это целое. Ничьи 
отношения с Богом не индивидуальны, они не могут прохо-
дить независимо от вас и с полным безразличием к вам. От-
ношения с Богом означают общение с Ним и общение друг 
с другом в Нем. А Церковь, как я вижу ее и как я старался 
предать вам, – это собрание людей, понимающих это и об-
ладающих, может быть, в малой степени, но вполне реально 
этим опытом. Церковь – это видение в пределах времени и 
в пределах искаженного и грешного мира того, что должно 
произойти в конце – единства всех и вся с Богом и в Боге. При 
таком понимании, верите вы в Церковь или нет, насколько 
вы с Богом и насколько вы в Боге – настолько вы участвуете 



110	 Митрополит Антоний (Блум)

в ней. Вы можете не иметь о ней никакого представления и, 
тем не менее, каким-то образом принадлежать к ней. Помню, 
как несколько месяцев тому назад двое человек, регулярно, 
из года в год приходящие в храм, спросили меня: «Каково 
наше место в Литургии, в богослужениях? Мы не православ-
ные. Кто мы, просто наблюдатели, чужие происходящему?» 
И мой ответ, хорош он или плох, был таким: «Насколько вы 
погружены в Бога, насколько вы поклоняетесь Ему в благого-
вении и общаетесь с Ним в молитве – настолько вы участву- 
ете в Литургии, в то время как любой православный, стоящий  
там в надежде, что должна же эта бесконечная служба, со-
вершаемая этими скучными священниками, рано или поздно 
закончиться, каким бы православным он ни был по своему 
крещению и чему бы то ни было, не имеет ничего общего с 
этим богослужением. В этот момент он полностью за преде
лами Церкви». Я помню, как епископа Николая Велимирови-
ча спросили, сколько в его епархии православных, и он от-
ветил: «Я не знаю, сколько человек находится в состоянии 
молитвы, поклонения и общения с Богом. Сегодня такой-то 
пребывает в этом состоянии. А завтра – нет. В тот момент, 
когда он предстоит перед Богом в поклонении, общении, бла-
гоговении, единении с Ним, он в Церкви. А когда нет – а я, 
конечно, не о том говорю, чтобы умом сконцентрироваться на 
происходящем событии, я говорю о пребывании в нем всем  
своим существом – что ж, тогда он выпадает из нее, и так уж 
оно и есть».

Если чрезмерно подчеркивать значение миссионерского 
аспекта, нет ли тут риска сведения воскресной Литургии 
всего лишь до средства – до чего-то такого, откуда можно 
почерпнуть силы для миссии? Вместо того чтобы рассмат­
ривать Литургию, скажем так, как брак Неба и земли?

Можно, я проведу параллель на своем уровне понимания? 
Если Вы встретите того единственного человека на земле, ко- 
торого полюбите всем сердцем, и после этой встречи, которая  



Вопросы и ответы	 111

может длиться минуты, а может – дни, вернетесь к своим 
обычным занятиям, – а это необязательно миссионерская 
работа, это может быть труд инженера, или врача, или еще 
кого-то, – не думаете ли вы, что каждый встречный увидит 
сияние и славу любви и этой встречи в ваших глазах и на 
вашем лице, услышит их в вашем голосе и заметит, что всё 
то, что вы бы стали делать в любом случае, вы делаете осо-
бенным, полностью преображенным образом? И я думаю, 
что mutatis mutandis это может относиться к Евхаристии. 
Это встреча, которая сама в себе самодостаточна. Это встре-
ча захватывающая, она сама по себе и слава, и дивное чудо. 
И когда бы она ни произошла, поистине значение ее непре-
ложно, абсолютно. И при всем при этом она перетечет во все 
остальное. Это же не такое событие, как прием пищи, когда 
вы поели, и на этом все закончилось. Это проникновение в 
вашу жизнь, ум, сердце, волю, тело, во все ваше существо 
Божественного присутствия и осознание дарованной Вам Бо
жественной любви и вашего на нее ответа. И если мне по-
зволено процитировать атеиста Гароди, который был гене-
ральным секретарем коммунистической партии во Франции, 
то это превратит всю Вашу жизнь в танец. Гароди написал 
автобиографию и назвал ее «Протанцевать свою жизнь». Вот, 
о чем речь. Это только средство или нет? Да, средство, но не  
в том смысле, что это мелкое, преходящее событие. Это со-
бытие продолжается, поскольку вы приобщаетесь и остаетесь  
в общении. Если вы из него выпали, это уже другое дело. Это 
чудо вхождения в общение-причастие, всё глубже и глубже, 
с не имеющей конца новизной, так же, как бывает в отноше-
ниях любви или дружбы, которые все время разные, хотя всё 
те же. Знаете, французы говорят: «Сегодня я люблю тебя бес-
конечно больше, хотя вчера я любил тебя не меньше». И это 
правда! Логически это может показаться полным абсурдом, 
но на опыте это верно. И это относится к Евхаристии и к со-
бранной и рассыпанной общине. Да, есть радость встречи. 
Есть радость в том, чтобы встречаться с людьми, которые с 



112	 Митрополит Антоний (Блум)

тобою вместе становятся причастниками этого общения, но 
есть та же радость, которую апостолы испытали после Тайной 
Вечери и разошлись во все концы земли, унося всю ее с собой. 
Есть французский писатель, один из персонажей которого го-
ворит: «Вы должны понять, что разлука не страшна, если один 
не бросил другого». А старец Парфений Киевский говорил 
так: «Когда два человека любят друг друга по-настоящему, им  
нет необходимости встречаться снова». Поистине, никто из 
нас не способен приблизиться к такому восприятию, но из 
слов этих видно, до каких высот может подняться отношение.

Однако есть один пункт, в котором Евхаристия является 
средством: в Таинствах посвящения, т.е. в тех трех этапах, ко- 
торые проходит человек, становящийся христианином. Кре-
щение, дарование Святого Духа, в какой бы форме это ни 
происходило (оно имело форму возложения рук, а сейчас су-
ществует в форме Миропомазания) и первая Евхаристия. Это 
прививает вас всецело ко Христу, наполняет вас Святым Ду-
хом, устанавливает ваши отношения с Богом и в Боге. В этот 
момент она средство – в том смысле, что без нее действие не 
завершено, вы еще не христианин, а становитесь им только 
после нее. И тогда она становится радостью и возможностью. 
Это возможность и радость, которые находятся в некоем рав-
новесии между нашей отяжеленностью и нашей восприим-
чивостью, потому что, как говорит св. Симеон Новый Бого-
слов, если мы принимаем Причастие без слез – а он не имел в 
виду непременно лицо, залитое слезами, но сердце плачущее 
– возможно, мы не приняли Причастие… Причастие могло 
пройти мимо нас. И он добавляет нечто чрезвычайно серьез-
ное: поскольку Тело и Кровь Христовы не могут быть даны 
и растрачены впустую, то если вы относитесь к Ним таким 
образом, Бог уходит из хлеба и вина и вы принимаете хлеб 
и вино с той долей благоговения, на которую вы способны, 
и ничего больше. На другом полюсе мы находим рассказ о 
святом Пафнутии Боровском, учителе и наставнике Иоси- 
фа Волоколамского, который сыграл колоссальную роль в 



Вопросы и ответы	 113

формировании русского религиозного благочестия своего 
времени. Пафнутий Боровский ушел в затвор. Но вот однаж-
ды нужно было служить Литургию, а священника не было, и 
его попросили послужить. Он отслужил Литургию, принял 
Причастие, а затем обратился к братии с таким словом: «Ни-
когда не просите меня больше служить. Даже в случае край-
ней нужды. Я не могу лицом к лицу встать перед опытом, 
который я пережил, и остаться в живых». Так что это другая 
крайность. И то же самое благоговение, которое понуждает 
миллионы людей, включая святых, к частому причащению. 
Иоанн Кронштадтский принимал Причастие ежедневно, он 
призывал людей к частому и, по возможности, ежедневному  
приобщению, а Пафнутий Боровский и другие говорили: 
«Нет, я так не могу. Я могу принять его однажды, а затем дни, 
недели, месяцы должны пройти, прежде чем я смогу прибли-
зиться к нему снова». Поэтому мы должны быть очень гибки-
ми в нашей оценке таких вещей. Мы не можем ни настоятель-
но призывать кого-то к Причастию, ни отлучать кого-то от 
Причастия. Его (или ее) духовник может иметь, что сказать, 
но последнее решение будет за Богом.

Как Вы понимаете человеческую любовь? Можно ли на­
учиться любить?

С одной стороны, я убежден, что понятие «любовь» очень 
сложное и мы должны быть крайне осторожны, употребляя 
его слишком легко, потому что в повседневной речи на одном 
полюсе словоупотребления у нас прозвучит «Я люблю клуб-
нику со сливками», а на другом – «Я люблю Бога». И также, 
что касается различных градаций любви, любовь может быть 
радостью или стихийным бедствием для несчастного своего 
объекта. В 58-ой, кажется, главе Исаии говорится: «… развя
жи узы ярма, и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни 
всякое ярмо»3. И не раз я обращался к родителям: «Помните,  

3 Ис 58:6.



114	 Митрополит Антоний (Блум)

что это относится к вам и вашим детям, к друзьям, к супру-
гам. Будьте внимательны, чтобы любовь ваша не преврати
лась в тюрьму, из которой любимый будет не знать, как 
сбежать». Есть и другой аспект любви, описанный Клайвом 
С. Льюисом в «Письмах Баламута». Старый бес, взявшийся 
инструктировать своего юного племянника в искусстве быть 
настоящим бесом, недоумевает. «Я не могу понять, что име-
ет в виду наш Враг (т.е. Бог), когда говорит, что любит Свои 
создания! – восклицает он. – Он утверждает, что любит Свои 
создания, и при этом Он оставляет им свободу. Когда я го-
ворю, что люблю тебя, я хочу этим сказать, что хочу завла-
деть тобой, хочу поглотить тебя, переварить тебя, чтобы от 
тебя не осталось ничего, кроме того, что стало мной». Вот та- 
кой диапазон типов любви. Но, с другой стороны, тому, что 
мы искренне называем любовью в обычной речи, действи-
тельно свойственны градации, переходы от ступеньки к сту-
пеньке, но есть проблеск истины на каждой ступеньке. И мы 
можем сказать: «Я люблю тебя в мою меру. Я не люблю тебя 
так, как любит Бог. Я еще не люблю тебя так, как буду лю-
бить в дальнейшем, но я люблю тебя всем сердцем, всем, что 
имею». Единственно, если мы любим не собственнически, не  
хищнически, но со всею щедростью, на какую способны, лю
бим, видя в другом того, кого наша любовь должна освобо-
дить, сделать самим собой максимально совершенно, пускай 
ценой нашего забвения себя, то мы любим, дабы стать ни-
кем иным, как слугой нашего возлюбленного. Даже если мы 
очень незрелы, но устремлены в этом направлении, мы мо
жем сказать: «Да, я люблю». Ведь это можно сравнить с тем, 
что маленький огонек – уж никак не маяк, но он ровно на-
столько же огонь, что и огонь Неопалимой Купины. Качество 
различно. Мера, охват, ценность различны. Но если мы не 
научимся малой любви, мы не научимся большой. С другой 
стороны, если мы позволим себе любить всем сердцем, все-
ми его силами, даже если сердце это очень маленькое и ме-
лочное, очень эгоистичное и очень страшащееся раскрыться  



Вопросы и ответы	 115

и отдаться, любовь будет смягчать и расширять его, и оно 
будет становиться все просторнее и глубже, пока не окажется 
способным, с Божьим вдохновением, вмещать не только на- 
шу человеческую любовь, но любовь Божественную, струя- 
щуюся сквозь него и охватывающую творения Божии. Я бо-
юсь говорить о вещах, которых не знаю, ибо кто из нас мог 
бы сказать про себя, что имеет опыт Божественной любви? 
Но я видел ее в других, и это то, что я чувствую. 

Вы говорили о структурах господства и подчинения, ко­
торые должны быть ослаблены. Играют ли какую-то роль в 
этом процессе простые миряне?

Возможно, я дам вам циничный ответ. Я никогда не слы-
шал, чтобы кто-то, стоящий у власти, добровольно отрекся от  
власти, кроме, разве что, римского диктатора Суллы, кото-
рый, имея неограниченную власть, при которой он добился 
всего, что считал благом для Рима, сложил с себя все власт-
ные полномочия и удалился в свой сад сажать капусту, как 
учит нас римская история. Но, не считая этого случая, крайне 
редко встречаются те, кто просто отказывается от власти. С 
другой стороны, восстание и захват власти – это тоже не ре-
шение, потому что люди, совершившие это, тоже становятся 
у власти. Одно время в России бытовало изречение, что капи-
тализм – это подавление большинства меньшинством, а ком-
мунизм – подавление меньшинства большинством. Что ж,  
это игры власти на противоположных полюсах. Так что нам 
надо усвоить несколько вещей. Священнослужители: патри-
архи, епископы, священники, дьяконы и кто бы там ни был 
еще, кто воображает, будто занимает такое место в структуре 
Церкви, что без него ничто не устоит, обязаны понять, что 
власть абсолютно чужда понятию Церкви. Христос учил Сво- 
их учеников: «Кто хочет быть первым, будь из всех послед-
ним, больший из вас да будет вам слуга»4. Вот, как должна 

4 Ср. Мк 9:35; Мф 23:11.



116	 Митрополит Антоний (Блум)

быть построена и как должна жить Церковь, иначе она пре-
дает свое внутреннее призвание и структуру. 

С другой стороны, пока люди, стоящие у власти, будут 
отучаться применять власть и учиться заменять ее авторите-
том, например, личности и слов, трогающих сердца людей и 
вливающих в них новизну Евангелия, миряне должны испол-
нять роль, отчасти состоящую в том, чтобы говорить вообра-
жающим, будто они стоят у власти, что это не правда. Слиш-
ком уж много готовности со стороны мирян быть блеющими 
овцами и никогда не ставить своего приходского священника 
или епископа перед лицом истины. Я не имею сейчас в виду 
их оскорбить, а делать это по-братски. Я однажды попытался 
осуществить это в армии, но без особого успеха. У нас был 
молоденький лейтенант, вообразивший о себе, что он коман-
дует всем и вся, и он был предметом всеобщих насмешек. 
Мне его было очень жалко, так что я пришел к его кабинету, 
постучался в дверь, встал по стойке смирно, и он скомандо-
вал «Вперед!», так что я промаршировал и вновь застыл по 
стойке смирно. Он спросил: «Что ты имеешь сказать?» – И я 
ответил: «Я хочу сказать вам, что вы делаете из себя дурака, 
и, по манере вашего поведения, все знают, что вы и есть ду-
рак». Он взглянул на меня и проговорил: «Вон отсюда и под 
арест!». Но епископ или священник не могут взять вас под 
арест, так что в этом смысле вы в безопасности. С другой сто-
роны – и я полагаю, что это важно, – любой человек в Церкви 
имеет право, чтобы ему помогли не оставаться в заблужде-
нии. Любой, включая Патриарха, имеет право на то, чтобы 
ему указали: «Посмотри, ты совершаешь ошибку! То, чем ты 
стараешься себя показать, – карикатура на тебя как человека 
и на красоту образа Христова в тебе». Мы все имеем право на 
оказание нам помощи. Так что это следует учитывать. 

Следующее: такая вещь, как вселенское священство мирян.  
Если вы начнете размышлять, что означает это вселенское 
священство, вы легко поймете из Библии, что задача священ
ника – отделить от этого падшего и искаженного мира, в 



Вопросы и ответы	 117

котором мы живем, всё, что только может быть отделено, 
приведено обратно к Богу и освящено. Когда мы совершаем 
Таинства, мы берем кусок хлеба и чашу вина, возникшие в 
чудовищных условиях падшего мира, но, тем не менее, мы 
берем их и возвращаем обратно Богу. Через акт нашей веры 
они становятся Его Собственным достоянием, потому что мы  
Его достояние, и делать так – наша задача. И мы приносим их 
как предложение. И мы тем самым низводим на всё, что мы 
можем принести Ему, – на человеческие взаимоотношения, 
любовь, предметы, которые мы благословляем, и т.д. – Его 
Божественную благодать, позволяя всему этому уже в нашем 
падшем мире стать причастным конечной победе Его Царст- 
ва. Они уже часть Царства и могут передать нам то, чем мы 
не можем более владеть, будучи падшими. Так что вселен-
ское призвание христианина – привести обратно к Богу, на 
всех путях жизни, ибо все они принадлежат Ему, то, что от  
этого мира, и освятить это. Когда дело касается нас, мы долж
ны, говоря словами Молитвослова, принести Богу как жерт-
ву совершенную наши души и тела, себя всецело, и вручить 
Ему. И через это – всё, чего мы касаемся, может быть освя-
щенным или может становиться освященным, а может оста-
ваться мирским, иными словами, профанным, потому что  
ничто не является профанным по природе. И теперь, когда 
мы задумаемся о своей задаче, мы увидим, что у нас общая 
задача со Христом, когда речь идет о Его человеческой при-
роде, если можно так сказать. Будучи Первосвященником 
всего творения, Он одновременно Мирянин в этом творении. 
Он человек внутри человечества. И чем Он был? Он был Ца-
рем, Священником и Пророком. В нашем понимании, цари –  
это те, кто царствует, дает распоряжения и пользуется вла-
стью. Но задумаемся о том, что как-то сказал то ли св. Иоанн 
Златоуст, то ли Василий Великий в одном из своих творений: 
«Править может всякий. Но только царь может отдать жизнь 
за своих подданных». Христос наш Царь, и Он отдал жизнь 
за Своих подданных – за нас. И каждый из нас, в ту меру, в 



118	 Митрополит Антоний (Блум)

какую он являет продолжение во времени и пространстве во-
площенного присутствия Христова, призван быть царем на 
этих условиях – отдавать свою жизнь нуждающимся в жизни 
вечной. 

Пророк – это не тот, кто провидит и предсказывает буду-
щее. Кажется, Осия сказал, что пророк – это тот, с кем Бог де-
лится Своими мыслями, кто, разделяя замыслы Божии, про-
возглашает их другим. Пророчествовать – значит говорить от  
имени Бога, не вместо Него, но быть Его устами, гласом во-
пиющего в пустыне. 

И, наконец, священники. Не в сакраментальном смысле 
слова, когда священником является тот, кто рукоположен, а в 
том смысле, который я обозначил в самом начале, т.е. люди, 
делающие всё святым через освящение – в акте посвящения, 
принесения всего сущего Богу. Таково вселенское священст
во всех верных. И оно включает на равных основаниях, без 
каких-либо нюансов, мужчин и женщин. Оно лишено какой-
либо дискриминации в этом отношении. А далее есть священ- 
ники, совершающие богослужение. В служении мирян мы 
приносим себя как предложение Богу, всецело. В служении 
Литургии Христос, в нас и через нас, приносит Богу Свою 
Собственную жизнь и смерть, и нисхождение во ад, и Вос-
кресение, и конечную победу в Вознесении. И это измерение 
отличается, потому что в Проскомидии, службе приготовле-
ния, священник подготавливает Агнца – кусок хлеба четырех
угольной формы, который будет освящен. В определенный  
момент он надрезает его крестообразно и произносит: «Жрет-
ся Агнец Божий, вземляй грех мира, за мирский живот и спа-
сение» (т.е. «Агнец Божий приносится в жертву за спасение 
мира»). И в эту самую минуту наступает решающее испыта-
ние для священника, потому что если он не един со Христом, 
и если это не его собственное распятие, им принимаемое, то 
он один из распинающих Его на Голгофе. И это дóлжно пом-
нить каждому священнику: что если ты не во Христе – за-
клан, распинаем, отдан – то ты убийца. Иной альтернативы 



Вопросы и ответы	 119

нет. И в этом смысле священническое служение – это Хрис
тово служение, лишь исполняемое священником. Я вспоми-
наю, как один молодой священник рассказывал мне, как он 
служил Литургию и в какой-то момент его охватил ужас. Он 
почувствовал, что не может продолжать, что это невозможно. 
Будучи тем, кто он есть, он не может произносить священные 
слова Литургии. И он обернулся и сказал: «Господи, Ты Пер-
восвященник. Соверши это, пока я буду только произносить 
слова». И он рассказал мне, что в это самое мгновение ему 
пришлось отступить назад, потому что Кто-то встал между 
ним и Святым Престолом. И он продолжал богослужение. Он 
произносил каждое слово Литургии, но знал, что служит не 
он. Это был Господь Иисус Христос, Который в Своем мило-
сердии принял на себя служение, включив его в Литургию, 
но не возлагая непосильного бремени на его плечи.

Перевод с английского
Татьяны Прохоровой



Архиепископ Иов (Геча)

Иов (Геча) родился в 1974 году в Монреале (Канада) в семье  
с украинскими корнями. Закончил Свято-Сергиевский Бого­
словский институт в Париже и Католический Университет 
Парижа, где защитил докторскую диссертацию о богослу­
жебной реформе Киевского митр. Киприана; профессор и  
декан Свято-Сергиевского Богословского института в Па­
риже; профессор Богословского института при центре Все­
ленского патриархата в Шамбези (Швейцария), а также 
Католического Университета в Париже, где преподает ли­
тургическое богословие.

30.11.2013 г. в Фанаре (Константинополь) состоялась хи­
ротония архимандрита Иова (Геча) в архиепископа Телмис­
ского. Интронизация архиепископа Телмисского Иова, возгла- 
вившего Архиепископию Русских Православных Церквей в  
Западной Европе, состоялась в кафедральном соборе св. Алек- 
сандра Невского в Париже 05.12.2013 г., а 6-го декабря, после 
совершения Божественной Литургии Иов Телмисский всту­
пил в должность экзарха Вселенского Патриарха.



ВСЕЛЕНСКАЯ ЛИТУРГИЯ: 
ТВОРЕНИЕ В БОГОСЛУЖЕНИИ 

ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ*

Вселенская литургия

Вселенная, или естественная среда, как творение Божие, 
занимает столь значительное и даже поразительное место в 
богослужении православной Церкви, что ее часто называют 
«вселенской литургией». Стоит внимательнее рассмотреть 
это выражение и пояснить его, добившись предельно точно-
го понимания.

Это знаковое словосочетание – название знаменитой кни-
ги швейцарского католического богослова Г.  У.  фон Баль
тазара (1905–1988)1, в которой автор почти не говорит о ви
зантийском богослужении, а сосредотачивается на анализе 
сотериологических представлений Максима Исповедника 
(580–662), который понимает спасение как вселенскую лест-
ницу, в антропоцентрической перспективе, где человек – до-
моправитель, несущий ответственность за творение.

Такое понимание спасения основывается на Писании. С 
одной стороны, в Библии мы читаем, что человек был создан 
«по образу и подобию Божьему» (Быт 1:26). С другой – там 
же мы узнаем, что Бог доверил человеку миссию объеди-
нения вселенной. Именно человеку вверена забота о творе-
нии, он его «эконом» (по-гречески – икономос), священник, 
как исходя из заповеди «возделывать и хранить» (Быт 2:15), 

* Доклад на 20-м экуменическом международном Конгрессе 
православной духовности, «Человек – домоправитель творения  
Божьего», Монастырь Бозе (Италия), был произнесен архимандри-
том Иовом (Геча) 7 сентября 2012 года.

1 Х. У. фон Бальтазар. Космическая литургия, преподобный Мак- 
сим Исповедник. «Альфа и Омега»: № 3  (14) 1997, № 2  (16) 1998, 
№ 1 (19) 1999, № 1 (23) 2000, № 3 (25) 2000. (H. U. von Balthasar, 
Liturgie cosmique. Maxime le Confesseur. (Théologie 11). Paris: Aubier, 
1947).



122	 Архиепископ Иов (Геча)

так и по призванию Евангелия быть верным и благоразум-
ным домоправителем этого мира (Лк 12:42). Следовательно, 
с христианской точки зрения, естественная среда не источ-
ник ресурсов, которыми человек может пользоваться для 
собственного удовольствия, а творение, призванное к сопри-
частности Творцу через посредничество человека, стража 
творения. Таким был изначальный план Бога; такой должна 
была быть судьба первого творения.

Что касается спасения, – его целью было восстановление  
первого творения. По Максиму Исповеднику, воплотивший-
ся Бог Слово объединил человеческую и божественную при-
роду ипостасним соединением в Иисусе Христе и, таким 
образом, Творец соединил все творение, всю вселенную с 
божеством. «Устроением» (по-гречески – анакефалеосис, 
– см. Еф 1:10) в Иисусе Христе, вся вселенная искуплена и 
восстановлена в перспективе изначального божественного 
плана, каким он виделся в момент сотворения мира. Иисус 
Христос – не только объединяет все под своей главой, но и 
восстанавливает изначальный божественный план. Поэтому  
православные богословы любят говорить о таинстве спасе
ния как о «новом творении» и видят в Пасхальной тайне 
восьмой день творения2.

В таком видении спасения человечество, наделенное осо-
бой ответственностью, играет уникальную роль. Здесь че-
ловечество – часть вселенной. Таким образом, естественная 
среда, творение, может лишь интегрироваться во «Вселен-
скую Литургию».

Нет ничего удивительного в том, что литургическое насле-
дие православной Церкви, в первую очередь прославляющее  
таинство спасения, совершенное в Иисусе Христе, обладает 
вселенским масштабом, космическим измерением. В центре 

2 См, например: св. Григорий Палама, гомилия 17. О восьмом 
дне творения. О понятии восьмого дня читать: Ж. Даниелу. «Вось-
мой день творения», Библия и Литургия, Париж, 1951 (Grégoire 
Palamas, Homélie 17. Sur la notion de huitième jour, lire : J. Daniélou, 
« Le huitième jour », Bible et liturgie, (LO 11). Paris, 1951, p. 355–387).



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 123

этой торжественной литургии всегда находится Иисус Хрис
тос, единственный Первосвященник (Евр 9:11-12), единствен- 
ный посредник (1 Тим 2:5), единственный Спаситель мира.

Вселенская литургия в Писании

Вселенский масштаб таинства спасения не досужий вы-
мысел ни Х.  У.  фон Бальтазара, ни преподобного Максима 
Исповедника, ни даже богослужения православной Церкви.  
Мы находим «вселенскую литургию» уже в Писании, в пер-
вую очередь в Псалмах, которые были молитвами древней 
синагоги задолго до того, как стали молитвами древней 
Церкви: «Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук 
Его вещает твердь» (Пс 18:1).

Для святого Иоанна Златоуста прославление Бога через 
материальное творение связано не только с красотой, но и с 
тем, как оно служит человеку, и с благами, которые человек 
получает от Бога через творение. Творение Божие так пре-
красно, что «каждая из тварей достойна премудрости Созда
теля и исполнена великих чудес»3. Эта идея близка мысли 
апостола Павла о том, что материальное творение являет не-
видимую Славу Божию: «Ибо невидимое Его, вечная сила 
Его и Божество, от создания мира через рассматривание тво-
рений видимы, так что они безответны» (Рим  1:20). Иначе 
говоря, поразительное устроение всей вселенной, от беско-
нечной малости клеток до неисследимого величия галактик, 
свидетельствует о величии и мудрости Творца, которому все 
творение служит одним самим своим бытием.

Во вселенской литургии, описанной в хвалитных псал-
мах, которые поются или читаются в конце Утренней службы 
в православной Церкви, солнце, луна, звезды, фауна и флора 
вместе с человечеством единым хором прославляют Творца:

«Хвалите Господа с небес, хвалите Его в вышних. Хва-
лите Его, все Ангелы Его, хвалите Его, все воинства Его. 

3 Св. Иоанн Златоуст. Толкование на псалмы. Цит. по: http:  //
www.ispovednik.ru/zlatoust/Z05_2/Z05_2_58.htm



124	 Архиепископ Иов (Геча)

Хвалите Его, солнце и луна, хвалите Его, все звезды света. 
Хвалите Его, небеса небес и воды, которые превыше небес. 
[…] Хвалите Господа от земли, великие рыбы и все бездны, 
огонь и град, снег и туман, бурный ветер, исполняющий сло-
во Его, горы и все холмы, дерева плодоносные и все кедры, 
звери и всякий скот, пресмыкающиеся и птицы крылатые, 
цари земные и все народы, князья и все судьи земные, юноши 
и девицы, старцы и отроки да хвалят имя Господа, ибо имя 
Его единого превознесенно, слава Его на земле и на небесах» 
(Пс 148:1-4;7-13). «Хвалите Его на звучных кимвалах, хвали-
те Его на кимвалах громогласных!» (Пс 150:5).

Как отметил св.  Иоанн Златоуст, комментируя этот пса-
лом, «Так обыкновенно поступают святые по великому свое-
му благоговению: когда они намереваются благодарить Бога, 
то призывают многих к участию в славословии и приглашают 
присоединиться к ним для этого доброго служения. Так по-
ступили три отрока, которые, находясь в пещи, приглашали 
все твари к прославлению оказанного им благодеяния и к сла-
вословию Бога. Так поступает и здесь пророк, призывая тот и 
другой мир, горний и дольний, чувственный и духовный»4.

В Библии есть еще более подробная вселенская литургия, 
в песни трех отроков из книги пророка Даниила (Дан 3:62-
90), которую упоминает св.  Иоанн Златоуст, и которую по 
идее должны каждый день петь в православной церкви на 
восьмой песни канона, на Утрени:

«Благословите, солнце и луна, Господа, пойте и превозно
сите Его во веки. 

Благословите, звезды небесные, Господа, пойте и превоз-
носите Его во веки.

Благословите, всякий дождь и роса, Господа, пойте и пре-
возносите Его во веки. 

Благословите, все ветры, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

4 Св. Иоанн Златоуст. Толкование на псалмы. Цит. по: http:  //
www.ispovednik.ru/zlatoust/Z05_2/Z05_2_58.htm



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 125

Благословите, огонь и жар, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, холод и зной, Господа, пойте и превозноси-
те Его во веки.

Благословите, росы и инеи, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, ночи и дни, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, свет и тьма, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, лед и мороз, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, иней и снег, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, молнии и облака, Господа, пойте и превоз-
носите Его во веки. 

Да благословит земля Господа, да поет и превозносит Его 
во веки. 

Благословите, горы и холмы, Господа, пойте и превозно-
сите Его во веки. 

Благословите Господа, все произрастания на земле, пойте 
и превозносите Его во веки. 

Благословите, источники, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите, моря и реки, Господа, пойте и превозносите 
Его во веки. 

Благословите Господа, киты и все, движущееся в водах, 
пойте и превозносите Его во веки. 

Благословите, все птицы небесные, Господа, пойте и пре-
возносите Его во веки Благословите Господа, звери и весь 
скот, пойте и превозносите Его во веки. Благословите, сыны 
человеческие, Господа, пойте и превозносите Его во веки» 
(Дан 3:62-82).

Все творение, «Все дела Господни» (Дан 3:57), должно со-
единиться во вселенской литургии потому, что как говорит 



126	 Архиепископ Иов (Геча)

Даниил, Господь «Он извлек нас из ада и спас нас от руки 
смерти» (Дан 3:88). Поэтому пророк Исайя также упоминает 
«вселенскую литургию», говоря о божественном милосердии:  
«Радуйтесь, небеса, и веселись, земля, и восклицайте, горы, 
от радости; ибо утешил Господь народ Свой» (Ис 49:13). Ина-
че говоря, вся тварь прославляет Творца, потому что она вос-
стает в пасхальной тайне, потому что Слово Божие делает ее 
единой и направляет к изначальному призванию.

Именно это подчеркивает св. Иоанн Златоуст, комменти-
руя псалом 150: «Призвав жителей небесных, пробудив на-
род, приведши в движение все музыкальные орудия, пророк 
наконец простирает речь ко всей природе, приглашая к пес-
нопению всякий возраст, старцев, мужей, юношей, отроков, 
жен, вообще всех жителей вселенной, и таким образом напе-
ред рассеивает семена нового завета для людей, распростра-
ненных по всей земле»5. Так первое и новое творение вместе 
прославляются во вселенской литургии.

Благодарить за творение

Никогда нельзя забывать, что в перспективе православной 
литургии творение (вселенная) считается, в первую очередь, 
даром Божиим, за который мы должны благодарить, как на-
поминает об этом текст Божественной Литургии, анафора: 
«Твоя от Твоих, Тебе приносящее, о всех и за вся». Все, что 
есть в творении – дар Божий, поэтому в Евхаристии мы при-
носим Богу то, что приходит от Него и Ему принадлежит. То,  
что христиане приносят хлеб и вино, которые получили от 
Творца, – неслучайно. Признавать в творении дар Божий и 
благодарить Бога за этот дар – это и есть те евхаристические 
отношения со всей тварью, к которым призван человек. В Ев-
харистии христиане приносят в дар те дары, что получили  
от Бога, но только после того, как сами принесли плод. Как 
отмечает св. Николай Кавасила, мы приносим в Евхаристии 

5 Св. Иоанн Златоуст. Толкование на псалмы. Цит. по: http:  //
www.ispovednik.ru/zlatoust/Z05_2/Z05_2_58.htm



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 127

хлеб – результат преобразования человеком полученной от 
Бога пшеницы, и вино – преобразованный нами виноград, дар 
Божий; человек присовокупляет к приношению свой труд. То 
есть эти божественные дары, так же глубоко человеческие: 
«потребность в приготовлении хлеба для пищи, в выделыва-
нии вина для питания свойственна только человеку»6, и та-
ким образом, евхаристическая жертва – это синергийный дар, 
где человек конструктивно, а не деструктивно соработничает 
Божией воле. Быть соработником воли Божией, конструктив-
но преобразовывать дары Божии, чтобы они приносили пло-
ды, таково положение, которое человек должен занять отно-
сительно окружающей его среды, в качестве стража творения.

Как воспоминание и актуализация (репрезентация) Крест-
ной жертвы Христовой, Евхаристия – это также главное таин
ство примирения между человеком и Богом. Евхаристия – это 
не только благодарение за таинство спасения (новой твари), 
но и благодарение за творение, за всю вселенную. Поэтому 
нет ничего удивительного в том, что творение, вселенная, за-
нимает большое место в древних евхаристических анафорах.

Так в древней Александрийской литургии, священник 
молился не только о Церкви, о светских властях, о болящих, 
путешествующих, но также и о различных элементах матери-
ального творения, о чем свидетельствует, например, молит
венное прошение из начала анафоры св. Марка: «Дожди благо-
творные обильно ниспошли на места, имеющие потребность 
и нужду, возвесели и обнови нисшествием их лице земли, 
чтобы она живилась каплями его произращая. Речные воды 
подними до собственной меры их, возвесели и обнови восше-
ствием их лице земли. Протоки ея наводни, умножь произве-
дение ея, плоды земные благослови, Господи, охрани целыми 
и невредимыми для нас, возведи их для нас в семя и в жатву, 
благослови ныне, Господи, венчание года благости твоей»7.

6 Николай Кавасила. Изъяснение Божественной Литургии. Цит. 
по: http://www.orthodox.ee/docs/Liturgija.pdf

7 Собрание древних литургий, вып.3, издательство свято-вла-
димирского братства. М., 1998. С. 33.



128	 Архиепископ Иов (Геча)

Так же в начале анафоры св. Иакова, древней иерусалим-
ской литургии, которая по сей день один раз в году служится 
в некоторых православных церквях, священник упоминал 
«вселенскую литургию» так, как она описана в псалме 148: 
«Так поистине достойно и справедливо, прилично и должно 
Тебя хвалить, Тебя воспевать, Тебя благословлять, Тебе по-
клоняться, Тебя славословить, Тебя благодарить, Создателя 
всякой твари, видимой и невидимой, сокровище вечных благ, 
источник жизни, и бессмертия, Бога и Владыку всех, кото-
рого воспевают небеса небес и все силы их, солнце и луна 
и весь сонм звезд, земля, море, и все, что в них…»8. В 5-м 
таиноводственном поучении, св. Кирилл Иерусалимский го-
ворит, что в этой анафоре: «Посем воспоминаем небо, землю 
и море, солнце и луну, звезды и всю тварь, словесную и бес-
словесную, видимую, и невидимую, Ангелов, Архангелов, 
Силы, Господствия, Начала, Власти, Престоли, Херувимов 
многоочитых (Иез 10:21 и 1:6), как бы говоря с Давидом: воз-
величите Господа со мною (Пс 33:4)»9.

Анафора св. апостола Иакова видит материальное творе-
ние целиком, и в этом нет ничего удивительного, поскольку 
нет ничего, что происходило бы не от Бога, а значит, совер-
шенно естественно прославлять Его за все. Поэтому творе-
ние отдается в руки человека, чтобы последний, как хороший 
наместник, привел бы его к Богу в порыве хвалы, в движении 
прославления. Можно даже сказать, что вселенная призыва-
ет человека смотреть на творение литургическим взглядом, 
становясь, таким образом, священником всей твари, призван-
ным обратить вселенную к Богу в непрестанной хвале.

Поэтому в прошении, которое находится в конце анафоры 
св. апостола Иакова, после эпиклезиса, священник добавляет: 
«Подай, Господи, благорастворение воздухов, дожди тихие, 

8 Собрание древних литургий, вып. 1, издательство свято-вла-
димирского братства. М., 1997. С. 174.

9 Святитель Кирилл Архиепископ Иерусалимский, Поучения 
огласительные и таиноводственные // Поучение таиноводственное 
V-е, М.: Синодальная библиотека, 1991. С. 335.



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 129

росы благотворные, изобилие плодов и увенчание года бла-
гости Твоей. Ибо очи всех уповают на Тебя и Ты даешь им 
пищу в свое время, открываешь руку Твою и насыщаешь все 
живущее по благоволению»10.

Вспоминая здесь псалом 144:15-16, человек в этой анафоре 
благодарит за обилие даров, которые Бог подает ему посред-
ством творения, создавая, таким образом, евхаристические 
отношения с человеком.

Можно увидеть то же самое в древней литургии «Апо-
стольских постановлений», которую, как правило, относят 
к Антиохии конца IV века; с этой анафорой, скорее всего, 
был знаком св. Василий Великий, и, возможно, вдохновился 
ею, когда создавал свою. Она начинается, в префации, с под-
робного описания сотворения мира, а затем рассказывается 
история спасения (что напоминает псалом 103): «Ты поста-
вил небо кровлей и раскинул его, как шатер, утвердил зем-
лю ни на чем – одной мыслью, соорудил твердь и устроил 
ночь и день; Ты извел свет из хранилищ и сокращением его 
наводишь тьму для успокоения движущихся днем и луну – 
для управления ночью и начертал на небе хор звезд во сла-
ву величия Твоего; Ты сотворил воду для пития и омовения, 
живительный воздух для вдыхания и выдыхания, для произ-
ведения звука языком, ударяющим воздух, и для слышания, 
т.к. при содействии его слух воспринимает приражающуюся 
ему речь; Ты сотворил огонь для ослабления мрака, для удов-
летворения нужд и для того, чтобы он согревал нас и светил 
нам; Ты отделил море от земли и устроил его приспособлен-
ным к плаванью, a землю сделал удобной для хождения, – 
ту наполнил животными малыми и великими, a эту населил 
кроткими и дикими, одел разными растениями, увенчал тра
вами, украсил цветами и обогатил семенами; […] Ты опоясал 
созданный Тобой через Христа мир реками, наводнил пото-
ками, увлажнил неиссякаемыми источниками и скрепил го-

10 Собрание древних литургий, вып.1, издательство свято-вла-
димирского братства. М., 1997. С. 180.



130	 Архиепископ Иов (Геча)

рами для прочности неподвижнаго пребывания грунта. Ты  
наполнил мир Твой и украсил его благовонными и целитель-
ными травами, животными многими и различными, сильны-
ми и слабейшими, ядомыми и рабочими, кроткими и дики-
ми, – шипениями пресмыкающихся, криками разнообразных 
пернатых, круговращениями лет, числами месяцев и дней, 
переменами времен года и переходами дожденосных обла-
ков: для произращения плодов, для поддержания животных, 
равновесия ветров, дующих, как им назначено Тобой, и для 
размножения растений и трав. И не только мир создал Ты, 
но сотворил и гражданина мира (κοσμουπολίτην) – человека, 
явив его украшением мира (κόσμου κόσμον)»11.

Нас может удивить размер этой евхаристической молит-
вы и то, насколько подробно описано сотворение мира. Но 
дело в том, что таинство спасения, как «новая тварь» – это 
восстановление и обновление «первого творения». Так стано
вится ясным вселенское измерение анафор, которые тем са-
мым призывают человека к евхаристическому отношению к 
окружающему миру.

Вселенский масштаб освящения воды

Элементы творения присутствуют и упоминаются и в 
других таинствах и обрядах православной Церкви. В частно
сти, можно вспомнить об освящении воды для совершения 
таинства Крещения, или Великое Освящение Воды на Бого-
явление – оба обряда обладают космическим измерением.

В молитве освящения крещальных вод, напоминающей по 
структуре евхаристические молитвы антиохийского типа IV в.,  
где также вспоминается все творение и описывается «все-
ленская литургия», мы читаем: «Ты восхотел привести вся-
кую вещь из небытия в бытие, силою Твоею Ты держишь все-
ленную, промыслом Твоим Ты правишь миром. Из четырех  

11 Литургия апостольских постановлений // Собрание древних 
литургий, вып. 1, издательство свято-владимирского братства.  
М., 1997. С. 117.



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 131

стихий Ты создал мир, из четырех времен Ты круг лета вен-
чал еси. Все силы небесные дрожат пред Тобою; Тебя вос-
певает солнце, Тебя прославляет луна; с Тобою беседуют 
звезды, Тебе повинуется свет, пред Тобой трепещут бездны 
и источники – служат Тебе…»12. 

В этой молитве акт сотворения занимает первое место. 
Солнце, луна, звезды, свет, бездны, источники, – каждый по-
своему совершает литургию и прославляет Творца. Дальше 
молитва больше сосредотачивается на элементе воды, чтобы 
показать, что этот элемент, созданный Богом, превращается 
в эпиклезис, становиться средством, через которое Господь 
восстанавливает нас крещением и дарует спасение.

Эти же слова мы находим в молитве Великого Освящения 
воды, в обряде, привязанном еще в IV-м веке к празднику Бо-
гоявления, как об этом свидетельствует св. Иоанн Златоуст13. 
Но в последнем, к тому же, есть вводная молитва, приглаша-
ющая верных разделить радость вселенной, обновленной и 
освященной крещением Христовым. Эта молитва, которую 
некоторые рукописи XI и XII веков приписывают св. Васи-
лию Великому, а первые печатные издания – св. Софронию 
Иерусалимскому, подчеркивает, развивая его, вселенское из-
мерение таинства спасения: «Этот день для нас – день Празд-
ника. Хор святых поет вместе с нами. Ангелы вливаются в 
человеческий праздник. В этот день, благодать Духа Святого, 
в виде голубя, спустилась на воды. В этот день, солнце взош-
ло, и мир освящен Божиим светом. В этот день, луна тоже 
освещает мир светом лучей своих. В этот день, ясные звез-
ды украшают вселенную, сияя всеми огнями. В этот день, с  

12 Требник, часть 1. М., 1991. С. 44.
13 Cf. : Jean Chrysostome. Homélie pour le baptême du Christ. 

PG 49, 365–366. Sur la bénédiction des eaux, lire : M. VIDALIS, « La  
bénédiction des eaux de la fête de l’Épiphanie, selon le rite grec de 
l’Église orthodoxe », La prière liturgique. Conférences Saint-Serge. 
47e Semaine d’études liturgiques. BEL 115. Rome, 2001, p. 237–257 ;  
Nicholas E. Denysenko, The Blessing of Waters and Epiphany: The 
Eastern Liturgical Tradition, Ashgate Publishing, 2012. 



132	 Архиепископ Иов (Геча)

неба на человечество опускается роса справедливости. В 
этот день, Нетварный хочет, чтобы его творение возложило 
на Него руку. […] В этот день, волны Иордана обрели благо-
дать исцеления присутствием Господним. В этот день мисти-
ческий поток напояет все творение. […] В этот день горькие 
воды времен Моисея становятся сладкими для народа через 
присутствие Господне. […] В этот день, сумеречный туман 
этого мира рассеивается благодаря Богоявлению. В этот день 
все творение сияет как светильник, зажженный с небес. […] 
В этот день, земля и море разделили радость вселенной, все-
ленной, полной ликования»14.

Текст этой молитвы настаивает на том, что так же, как и 
человеческий грех повлиял на всю вселенную, так и спасе-
ние, совершенное Христом, касается не только человека, но 
и всей твари.

Вселенскость церковных праздников

Великое освящение воды совершается в день Богоявле-
ния, в день празднования крещения Иисуса Христа, 6 (19) ян-
варя; вся гимнография этого праздника говорит о вселенском 
масштабе спасения: «Днесь вод освящается естество...»15. 
«Днесь тварь просвящается, днесь всяческая веселятся, не-
бесная вкупе и земная»16.

Этот праздник может считаться праздником обновления 
и восстановления мира. Но есть и другие праздники вселен-
ского масштаба. В других праздниках православной Церкви 
также идет речь о личном и вселенском преображении.

Так 6 (19) августа празднуется Преображение Христово: 
этот праздник подчеркивает сакральность всего творения, 
в нем есть предвкушение последнего воскресения и вос- 
становления всякой вещи в будущем веке. В одном гимне 

14 Минея, 6 января.
15 Минея. 5 января. Стихира Первого часа и Великого Освяще-

ния Воды.
16 Минея, 6 января. Стихира на Литии.



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 133

православная церковь поет: «Слово, Свет неизменный, Све-
та нерожденного Отца! Во свете Твоем, явленном сегодня на 
Фаворе, мы узрели свет Отца, свет и Духа, светом наставля-
ющего все творение»17.

Тема просвещения и освящения всей твари также звучит в 
песнопениях празднования Воздвижения Креста. Когда вер
ные приходят на Утрени поклониться Кресту, которым освя-
тили четыре стороны света, поется: «Четырехконечный мир в 
сей день освящается при воздвижении четырехчастного Кре-
ста Твоего, Христе Боже наш, и вместе с тем возвышается рог 
верных царей наших, им сокрушающих роги врагов. Велик 
Ты, Господи, и дивен в делах Своих. Слава Тебе!»18. Другое 
песнопение, с использованием множества антиномий, описы-
вает вселенский масштаб дела спасения, которым Творец вос-
станавливает творение: «В сей день Владыка творения и Го-
сподь славы ко Кресту пригвождается и в ребра пронзается; 
желчи и уксуса вкушает Услада Церкви; венец из терний воз-
лагается на Покрывающего небо облаками; в одежду посмея-
ния облекают и бьют по лицу созданной из земли рукою Соз-
давшего Своей рукою человека; по спине бичуют Одевающего 
небо облаками; принимает оплевания и раны, оскорбления и 
удары и все терпит ради меня, осужденного, Искупитель мой 
и Бог, да спасет мир от заблуждения, как Милосердный»19.

На 9-й песне канона того же праздника также идет речь о 
вселенской литургии, в которой участвуют лесные деревья: 
древо крестное было избрано тем посредством, через кото-
рый навеки совершилось спасение мира: «Да возрадуются 
все деревья дубрав; ибо освятилось естество их Тем, Кто на
садил их вначале – Христом, распростертым на Древе; по-
тому ныне, при воздвижении его, мы поклоняемся ему и ве
личаем»20.

17 Минея, 6 августа. Утреня, Светилен. (Здесь и далее перевод 
на русский язык отца Амвросия Тимрота.)

18 Минея, 14 сентября. Утреня, стихира на поклонение Кресту.
19 Минея, 14 сентября. Утреня, стихира на поклонение Кресту.
20 Минея, 14 сентября. Утреня. Канон, песнь 9, 1-й тропарь.



134	 Архиепископ Иов (Геча)

Вселенский масштаб творения, о котором напомнила гим-
нография Крестовоздвижения, напоминает о гимнографии 
Страстной седмицы и Пасхи. С одной стороны, вспомним 
стихиры вечерни Великой Субботы, подчеркивающие ужас 
творения перед Распятием: «… Увы мне сладчайший Иисусе, 
Егоже вмале солнце на кресте висима узревщее, мраком об-
лагашеся, и земля страхом колебашеся, и раздиришеся цер-
ковная завеса...»21.

С другой стороны, на пасхальной заутрене, тропарь пер-
вой песни канона подчеркивает вселенское радование победе 
воскресения: «Небеса убо достойно да веселятся, земля же да 
радуется, да празднует же мир, видимый же весь и невиди-
мый: Христос бо воста, веселие вечное»22.

В третьей песне пасхального канона утверждается, что 
вся вселенная просвещается воскресением Христовым, уста-
навливающим вселенский праздник: «Ныне вся исполниша-
ся света, небо же и земля, и преисподняя: да празднует убо 
вся тварь востание Христово, в немже утверждается»23.

Многие гимны праздника Происхождения Честных древ 
Креста Господня, 1 (14) августа, также говорят о вселенском 
масштабе божественного милосердия. Вспомним, что этот 
праздник возник во время борьбы с эпидемиями в Констан-
тинополе начиная с IX века, когда стали выносить частицу 
Честного креста из императорского дворца, где она храни-
лась, и с крестным ходом обносить разные церкви столицы. 
В этот день святыню погружали в воду, чтобы освятить не 
только людей, но и всю их естественную среду. В последу-
ющие дни совершались крестные ходы по всем городским 
кварталам, чтобы очистить воздух и защитить жителей от 

21 Постная триодь. Вечерня во святый и великий пяток с выно-
сом плащаницы. Стихиры на стиховне, стихира на слава.

22 Триодь цветная, Пасхальная заутреня, Канон, Песнь 1, Тро-
парь 2.

23 Триодь цветная, Пасхальная заутреня, Канон, Песнь 3, Тро-
парь 1.



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 135

болезней, вплоть до 14 (27) августа, кануна Успения, когда 
святыня возвращалась в императорский дворец. Вселенский  
масштаб Крестной защиты проявляется и в гимнографии это-
го праздника. Например, на вечерне Церковь поет: «Днесь ра-
дуется верных множество божественное: является бо небес-
ный Крест концем, осиявает твердь светом неприступным,  
воздух озаряет, и земли лице украшает. Поет божественны-
ми песньми церковь Христова, Служит почитающи, свыше ю 
соблюдающий крест божественный и пречудный. Егоже си-
лою укрепляеми, Владыце приступим зовущее: умири мир, и 
просвети души наша»24. 

«Да радуется тварь и играет: днесь бо облиста крест в кон-
цех с небесе, земная просвещая, и совокуплены показа рас-
точеныя. Днесь ликуют с лики ангельскими человецы, ибо 
бранящее средоградие крестом разорено, во едино вся яве 
совокупи. Тем предсия паче солнца, всю тварь просвещает 
благодатию, и уясняет и спасает верно того чтущия»25. 

Однако в минее можно найти еще более удивительную 
службу, 26 октября (10 ноября): воспоминание о страшном зем-
летрясении, которое случилось в Константинополе в 740 г.,  
в иконоборческую эпоху, в правление императора Льва. Жи-
тели Византии увидели в бедствии справедливое наказание 
Божие, стали каяться, молиться. Бог смилостивился над ни
ми и землетрясение остановилось.

Гимнография этого дня призывает к покаянию и говорит 
о том, что естественная среда чувствительна ко гневу Божье-
му, и никак не защищена от человеческих грехов. На вечер-
не Церковь поет: «Земли смущаемой гнева твоего страхом, 
холми и горы трясутся, Господи: но благоутробия оком на 
ны призрев, не яростию твоей прогневайся на ны: но умило-
сердився на дела рук твоих, страшнаго ны прещения труса 
свободи, яко благ и человеколюбец»26.

24 Минея, 1 августа. Вечерня. 1 стихира на «Господи, воззвах».
25 Минея, 1 августа. Вечерня. 2 стихира на «Господи, воззвах».
26 Минея, 26 октября. Вечерня. 1 стихира на стиховне.



136	 Архиепископ Иов (Геча)

Человеческий грех, как и его спасение, влияет на всю все-
ленную, как напоминает нам об этом третья песнь канона на 
утрени: «Земля уязвляется, нам зле залежащым, и присно 
гнев Твой сподвизающымъ на ны, Щедрее Всецарю, но по-
щади, Владыко, рабы твоя»27. 

«Рождшаго смерть горькую, и русы тягчайшие, и язвы не-
стерпимые, греха братие, убежим, и Богу покаяния образы 
угодим»28.

Девятая песнь канона утверждает, что землетрясение – 
это стон земли, которая мучается от человеческих грехов, 
оскверняющих ее, стон, призывающий человека к покаянию: 
«Земля безъязычно вопиет, стенящи: почто мя злыми осквер
няете многими человецы; вас бо Владыка щадя, мене же 
одну уязвляет, примите чувство и покаянием Бога умилости
вите»29.

Мысль о том, что земля стонет от человеческого греха, ее 
оскверняющего, глубоко библейская. Разумеется, Писание 
говорит о творении как о чем-то «хорошем»: «И сказал Бог, 
что это хорошо» (Быт 1:31). Но это положительное видение 
вскоре омрачается падением человека, поэтому апостол Па-
вел в послании к Римлянам говорит, что вся тварь стонет из-
за греха человека, невольно, и надеется на избавление: «Ибо 
тварь с надеждою ожидает откровения сынов Божиих, пото-
му что тварь покорилась суете не добровольно, но по воле 
покорившего ее, в надежде, что и сама тварь освобождена 
будет от рабства тлению в свободу славы детей Божиих. Ибо 
знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится доныне…» 
(Рим 8:19-22).

Другие праздники церковного года полны призыва к ев-
харистическому и аскетическому отношению к творению. 
На Преображение освящаются первые кисти винограда (в 
северных странах – первые яблоки, первые плоды). Некото- 

27 Минея, 26 октября. Утреня. Канон, песнь 3, 1-й тропарь.
28 Минея, 26 октября. Утреня. Канон, песнь 3, 3-й тропарь.
29 Минея, 26 октября. Утреня. Канон, песнь 9, 4-й тропарь.



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 137

рые рукописи свидетельствуют о том, что это благословение 
происходило еще позже, на Успение. Но обычай благослов-
лять виноград возник еще во времена Ветхого Завета, ког-
да Богу приносили начатки плодов (см.: Быт 4:3; Исх 23:19; 
Исх  34:26; Лев  23:17; Втор  26:2). Этот обычай сохранился 
и в христианстве, и в Апостольских правилах мы находим 
благодарственную молитву за начатки плодов30. На Восто
ке праздник Преображения часто совпадает со временем 
сбора урожая. А значит, принести в этот день первые плоды 
в церковь, чтобы благословить их, ожидать благословения, 
прежде чем вкусить – знак благодарности Творцу за плоды, 
которые мы получили от Него в пищу.

Интересно заметить, что во многих византийских Типико
нах предписывалось наказывать братьев, которые вкушают ви- 
ноград прежде дня благословения, и это касалось даже вино-
градарей. Несвоевременное вкушение винограда считалось 
непослушанием, поскольку по традиции нельзя его есть до 
Преображения31. На самом деле, в этой традиции есть нечто 
весьма современное и актуальное, поскольку она призыва-
ет нас с уважением относиться к смене времен года, ценить 
сезонные плоды; мы оказываемся перед вызовом – отказа 
от насильственного земледелия, призвания к равновесию в 
окружающей среде, взращивания в человеке умеренности 
потребления.

Литургический год православной Церкви не только со-
стоит из церковных праздников, актуализирующих таинство 
спасения через смену времен года, но также и из периодов 
поста, которые призывают нас к покаянию, обращению, уме-
ренности и воздержанию.

Практика поста напоминает нам, что творение – дар Бо- 
жий, дарованный нам для того, чтобы удовлетворить наши 

30 Апостольские постановления, книга VIII, 40, 1-4. (SC 336, 
Paris, 1987, с. 254–255).

31 Например, Типикон. М., 1906. С. 368–369.



138	 Архиепископ Иов (Геча)

нужды в той мере, в которой земные блага справедливо рас-
пределяются между всеми людьми, без злоупотребления и 
бессмысленных трат. Умеренность и владение собой, утверж- 
даемые практикой поста, учат нас умеренности и воздер- 
жанию в употреблении некоторых видов пищи, с целью  
защитить дар творения и нетронутую природу умеренным 
потреблением.

В завершение хотелось бы вспомнить инициативу вселен
ского патриархата, решение, принятое вселенским патриар-
хом Димитрием (1914–1991) в 1989 г.: назначить 1-го сентября, 
первый день церковного года православной Церкви, днем мо-
литвы о защите и охране естественной среды. Позже за этим 
решением последовало решение Конференции европейских 
Церквей и Всемирного Совета Церквей. 

Так, внимание Вселенского патриархата к окружающей 
среде было закреплено на литургическом уровне, поскольку  
соответствующие молитвы были включены в церковный ка-
лендарь. В этой новой современной гимнографии святогор-
ский монах Герасим вдохновился богослужебной традици-
ей православной Церкви, тем самым утверждая ее вечную 
юность, способность выразить как восхищение красотой тво-
рения, так и ужас от его трагического разрушения и насиль-
ственного потребления современным человеком, которого он 
призывает к покаянию.

* * *
Богослужение православной Церкви, в ритме празднич-

ных и постных дней, через совершение таинств, призывает 
человека вернуться к «евхаристическому» и «аскетическо-
му» образу жизни; благодарить, вознося Богу хвалы за дар 
творения, поскольку тварный мир – не наше владение, а  
дар, дар Бога Творца; человек призван уважительно отно-
ситься к окружающей среде, нести ответственность за тво-



Вселенская литургия: творение в богослужении...	 139

рение. Таково призвание человека, как «священника всей 
твари».

Однако богослужение также напоминает о том, что роль 
человека – объединить всю вселенную, приведя ее к един-
ству с Богом, которое стало возможным благодаря таинст- 
ву спасения, осуществленному Иисусом Христом, которое 
постоянно актуализируется тáинственной жизнью Церкви. 
Вот что значит для человека, с литургической точки зрения, 
быть «наместником творения». Такой была судьба первой 
твари; такова и надежда новой твари; такова тайна, кото- 
рую литургия православной Церкви осуществляет каждый 
день.

В заключение напомним слово Вселенского Патриарха 
Варфоломея, который, за свое внимание к окружающей среде 
получил справедливое прозвище «зеленого патриарха». Эти 
слова он произнес на открытии VI-го симпозиума по окру-
жающей среде, организованного Вселенским патриархатом 
на Амазонке в июле 2006 г.: «Личные интересы не должны 
ослеплять нас, мы должны сознавать, что каждый полуостров 
или остров, каждая река или ручеек, каждая долина, каж-
дый пейзаж – священны. Мы виновны в необузданной рас-
точительности, мы потеряли дух богослужения, понимание 
священного. […] Богослужение ведет нас к более ясному ви-
дению и справедливому распределению ресурсов, помогает 
перейти от индивидуальных желаний к тому, в чем нуждает-
ся весь мир. Это требует отказа от алчности и власти в поль-
зу постепенного признания за каждой вещью собственного 
места в тварном мире, а не оценки ее экономической зна-
чимости. Так будет восстановлена первоначальная красота 
мира, так мы научимся видеть всякую вещь в Боге и Бога во 
всякой вещи»32.

32 Ecumenical Patriarch Bartholomew, On Earth as in Heaven. 
Ecological Vision and Initiatives of Ecumenical Patriarch Bartholomew. 
(J. Chryssavgis, Ed.) New York, 2012, p. 150–151.



140	 Архиепископ Иов (Геча)

Пусть этот скромный доклад позволит нам вновь обрести 
«дух литургии и богослужения», чтобы вновь стать ответ-
ственными стражами Творения.

Православный центр 
Вселенского патриархата, 

Шамбези (Швейцария)

Перевод с французского 
Марии Великановой



СВЯЩЕННИЧЕСКОЕ 
СЛУЖЕНИЕ





Архимандрит Савва (Мажуко)

Архимандрит Савва (Мажуко), насельник Свято-Николь­
ского мужского монастыря г. Гомеля (Беларусь). Пострижен 
в монашество и рукоположен в священный сан в 1995 году 
и всё это время трудится в Свято-Никольском монастыре. 
Аспирант Общецерковной аспирантуры и докторантуры. 

Постоянный автор интернет-портала «Православие и 
мир», журналов «Альфа и Омега», «Фома», «Сретение».

Автор и ведущий телепрограммы «Свет Невечерний» на 
православном телеканале «Союз».

Евхаристия в жизни и богословии
протоиерея Сергия Булгакова

Вторая половина XX века в истории христианства озарена 
светом евхаристического возрождения. Надо заметить, что 
это отрадное явление коснулось не только какой-то отдель-
ной конфессии, но, благодаря сложившемуся научно-бого
словскому интернационалу, распространилось на три боль-
шие ветви христианского дерева – православие, католицизм 
и – частично – протестантизм. Почему воля к евхаристиче-
скому обновлению церковной жизни проявила себя именно 
в эту сложную и противоречивую эпоху? Об этом еще пред-
стоит подумать историкам и богословам, и современным, и, 
в большей степени, будущим. Позволю себе такую версию: 
во многом это было связано с освобождением церкви от не-
свойственных ей функций обслуживания каких бы то ни 
было идеологий и политических систем. Империи умерли, 
церкви обнищали и уже перестали восприниматься как серь
езные конкуренты и сильные игроки на политической аре-
не. Настало благодатное время заняться своей собственной  
жизнью без оглядки на королей, императоров и свой бережно 
хранимый феодальный статус.



144	 Архимандрит Савва (Мажуко)

Конечно, я сильно упрощаю и, опять же, такие глобальные 
изменения хорошо видны только на изрядном расстоянии, 
а потому и разбираться в них – задача не моего поколения. 
Однако следует помнить, что у истоков этого обновления 
стояли наши православные мыслители и богословы, труды 
которых оказали огромное влияние на католическую и про-
тестантскую теологию. Я назову здесь имена самых ярких 
представителей православного евхаристического возрожде-
ния – о. Сергий Булгаков, о. Николай Афанасьев, о. Георгий 
Флоровский, о. Александр Шмеман, митрополит Иоанн (Зи-
зиулас). Конечно, исследователям еще предстоит решать, а  
скорее всего, и спорить, чьи взгляды и на кого оказали вли-
яние, хотя, при желании, можно отследить генеалогию бо-
гословских идей от Рудольфа Зома к о. Сергию Булгакову и 
через него к о. Николаю Афанасьеву и о. Александру Шме-
ману и далее – от о. Сергия Булгакова к фон Бальтазару и от 
о. Николая Афанасьева к Иву Конгару, а от этих ярких ка-
толических мыслителей к II Ватиканскому собору и нашему 
тревожному времени. Благородная переимчивость, чуткость 
к мысли, к идее, высказанной пусть и не тобой и не в твоей 
традиции, скорее достоинство, чем недостаток, и то, что бо-
гословы различных конфессий научились слушать и пони-
мать друг друга – это реальное достижение нашего времени. 
И не только понимать и воспринимать, но и дорожить. Бого-
словское наследие о. Сергия Булгакова высоко ценится и бла-
годарно осваивается в католическом мире1. Однако своими 

1 Об этом основательно и аргументированно пишет Жак Лю-
бомир, приводя список самых «свежих» диссертаций, написан-
ных в католических учебных центрах и посвященных богословию 
о. Сергия – Любомир Жак. Актуальность богословия С. Булгако-
ва в диалоге с Западом // «Православное богословие и Запад в XX 
веке. История встречи» (Материалы международной конферен-
ции Синодальной Богословской комиссии Русской Православной 
Церкви и итальянского Фонда «Христианская Россия» (Италия, 
2004)), «Христианская Россия», 2006. С. 119–146. 



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 145

родными, – по крови и вере – читателями великий русский 
богослов протоиерей Сергий Булгаков – не открыт и не про-
читан. 

Сергий Булгаков – реабилитированный философ и репрес-
сированный богослов. В начале 90-х годов ХХ века в России 
произошло переоткрытие о. Сергия как философа, и именно 
русские философы, историки мысли и просто честные чита
тели оценили всё величие философского гения о.  Сергия. 
Огромными тиражами издавались его религиозно-философ-
ские труды, издавались и переиздавались, защищались дис-
сертации, проводились многочисленные конференции по его 
религиозно-философскому наследию. Однако его главные бо
гословские тексты публиковались крайне редко, и кроме по- 
пулярной книжечки «Православие», которую, кстати, о. Сер-
гий писал скорее для «внешних», т. е. для людей, не при-
надлежавших православной культуре, другие богословские 
работы великого мыслителя найти не так просто, и дело не  
только в сложности написанного. Для многих о. Сергий – по-
дозрительный модернист и опасный «еретик», и еще в 30-х 
годах XX столетия развернулась кампания агрессивной трав- 
ли и анафематствования его трудов2, и, к сожалению, инер-
ция этого упорного и бездумного противления не просто 
ощутима, но и довольно сильна. 

Как богослов о.  Сергий Булгаков всё еще в ссылке. Он 
по-прежнему на чужбине. «Чужой среди своих, свой среди 

2 Отец Александр Шмеман, как известно, сам критически от-
носившийся к богословию о. Сергия Булгакова, тем не менее, с го-
речью писал об этом гонении в статье, посвященной памяти о. Сер-
гия: «Неужели даже теперь, имея за спиной более чем полувековой 
опыт духогасительства, обскурантизма и фанатизма, мы все еще 
не понимаем, что хотя бы одной из причин этой страшной русской 
трагедии было то, что всегда у нас осуждений было больше, чем об-
суждений, разрывов и отрицаний больше, чем стремления понять,  
«принципиальной» узости больше, чем духовной щедрости и до-
верия?». – Шмеман А., прот. Три образа // Собрание статей 1947–
1983. М.: Русский путь, 2009. С. 849.



146	 Архимандрит Савва (Мажуко)

чужих»3, – так он себя ощущал еще при жизни, и очень тос
ковал от того, что так и не смог стать своим среди русского 
духовенства. Ему очень не хватало и внимания епископов, 
и одобрения и ободрения со стороны собратьев-священни-
ков. Об этом он с горечью писал в своих дневниках. С другой 
стороны, во многом именно благодаря вниманию одного из 
архиереев деятельность о. Сергия как богослова и педагога 
и состоялась. Я имею в виду митрополита Евлогия (Георги-
евского), который не только высоко ценил о.  Сергия4, но и 
создал уникальные условия для развития русской богослов-
ской мысли во французской эмиграции. К этим уникальным 
условиям относилась беспрецедентная для русского богосло-
вия свобода богословских исследований. Владыка Евлогий 
просто по-отечески доверял своим парижским богословам и, 
надо сказать, они это доверие оправдали с лихвой. В речи 
на 10-летие Парижского Богословского института о. Сергий 
с благодарностью говорит об этом доверии в свободе, в атмо
сфере которой и работал институт, и замечает: «Есть одно 
условие, при котором лишь возможно богословское творче-
ство, это – свобода искания, без которой утрачивается иск
ренность и воодушевление. При всех своих достоинствах и 
достижениях прежняя духовная школа не имела этого блага 
в такой мере, как мы, которые почтены этим даром от нашего 
иерархического главы. Да, мы были свободны в своем бого-
словствовании, нам было оказано доверие, и, смею сказать, 
мы его оправдали и оправдываем»5. 

В этой же речи о. Сергий отмечает еще одну, может быть, 
самую важную черту парижского богословия: «оно рожда-

3 Булгаков С., прот. Автобиографические заметки. Париж: 
YMKA-PRESS, 1991. С. 33.

4 Владыка Евлогий с большой теплотой отзывается об о. Сер-
гии на страницах своей книги воспоминаний «Путь моей жизни». 
См., например, с. 409–414, 523-551 в издании Митрополит Евлогий 
(Георгиевский). Путь моей жизни. М., 1994. – 621 с.

5 Булгаков С., прот. При реке Ховаре // Путь парижского бого-
словия. М. – МГУ, 2007. С. 431.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 147

ется из молитвы; больше того – из вдохновения Божествен-
ной Евхаристии, у алтаря. Не внешне только, но и внутрен-
не наша школа соединена с храмом, а наши убогие рабочие 
храмины находятся непосредственно под храмом. Это зна-
менует собой естественную иерархию ценностей и в наших 
сердцах. Lex orandi est lex credendi6 – говорит богословская 
формула»7. В другом тексте о. Сергия мы можем найти по-
хожую формулу, которая стала не просто девизом, но и клю-
чом к пониманию творчества батюшки: primum vivere, deinde 
theologizari8. К радости оппонентов о.  Сергия это тоже ла-
тынь, но перевод такой: сначала жить, а потом богослов­
ствовать. Здесь, как это ни покажется кому-то странным, 
о.  Сергий следует святоотеческой православной традиции, 
которую всегда отличала первичность опыта по отношению 
к богословской рефлексии. И настоящими родоначальниками 
евхаристического возрождения в русской церкви были не бо-
гословы, служение которых состоит в осознании церковного 
опыта, а святые. Путь евхаристического обновления шёл от 
прп. Серафима Саровского и св. Иоанна Кронштадтского к 
о. Сергию Булгакову и о. Николаю Афанасьеву – от мистиче-
ского опыта к богословскому осмыслению. Но для о. Сергия 
опыт Евхаристии был, прежде всего, если так можно выра-
зиться, лично-соборным опытом, который отражался в бого-
словском творчестве мыслителя9. Проницательный о. Эндрю 

6 Закон молитвы – это закон веры (лат.).
7 Булгаков С., прот. При реке Ховаре // Путь парижского бого-

словия. М. – МГУ, 2007. С. 431.
8 Булгаков С., прот. Догмат и догматика// Живое предание. Пра-

вославие и современность. М., 1997. С. 24.
9 Л. А. Зандер, пожалуй, самый пламенный ученик о. Сергия, 

писал: «Перейдя к исследованию чисто богословских проблем (в 
период своего священства), о.  Сергий всегда стремился строить 
свою систему на твердом основании церковной реальности. Но так  
как вся жизнь Церкви есть, главным образом, ее молитва, то и бо-
гословие о.  Сергия получило характер литургического и иконо
графического богомыслия. Священные слова церковной песни, 



148	 Архимандрит Савва (Мажуко)

Лаут писал, что о. Сергий «писал не столько о Евхаристии, 
сколько из Евхаристии. Это значит, что мы найдем рассмот
рение Евхаристии в его богословии не только в сравнитель-
но немногих работах, посвященных конкретно этой теме, но, 
действительно, во всём его богословии»10. Профессор и декан 
Свято-Сергиевского Подворья, – Булгаков был, прежде все-
го, пастырем, совершителем великого таинства Евхаристии, 
преподавателем этой святыни верным, и причастие св. Таин 
для него было не только неким мистическим стержнем жиз-
ни, но и основанием богословского творчества. В беседах с 
учениками и духовными детьми он неоднократно говорил, 
что «богословие надо пить со дна Евхаристической Чаши»11.

Литургия как центр церковной жизни

В своё время меня потрясло откровение духовной дочери 
о. Сергия, монахини Елены, о том, что батюшка принял ду-
ховный сан «исключительно ради служения, то есть по пре- 

мудрость молитв, «умозрение в красках» икон – всё это обрело в 
его творчестве живой богословский и философский язык; это ли-
тургическое богатство никогда не служило для него иллюстраци-
ей его построений; как раз наоборот – для его философии оно есть 
канон церковной жизни, норма духовной реальности, факт, от ко-
торого необходимо исходить в построении православной системы 
богословия; ибо православие – не теория, а жизнь… Эта установка 
не только связывает, но прямо сливает воедино умозрение и мо-
литву, науку и богословие, философию и веру. Отвечая однажды 
(в день своего Ангела) студентам Богословского Института, от-
метившим этот жизненный характер его мышления и преподава-
ния, о. Сергий сказал: «одно я могу засвидетельствовать со всей 
искренностью, что моё богословствование всегда вдохновлялось 
предстоянием алтарю». – Зандер Л. А. Бог и мир (миросозерцание 
отца Сергия Булгакова). Париж – YMCA-PRESS, 1948, том 1. С. 14.

10 Louth A. The eucharist in the theology of Fr Sergii Bulgakov // 
Sobornost 27:2, Oxford, 2005, p. 38.

11 Монахиня Елена. Профессор протоиерей Сергий Булгаков // 
Богословские труды № 27, М., 1986. С. 151. 



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 149

имуществу совершения литургии»12. Не проповедь покая-
ния, не спасение России, не участие в общественно-церков-
ной жизни или благотворительности, а именно – литургия. 
В 47 лет он стал священником, пройдя трудный путь от 
марксизма к идеализму и православию, много написал, ак-
тивно участвовал в общественной и политической жизни, 
но главным своим делом почитал служение литургии, пре-
подавание верным Святых Таин13. Даже своё возвращение 
в православие о. Сергий описывал как евхаристический зов, 
жажду литургии: 

«Я возвратился на родину из-за границы потерявшим поч
ву и уже с надломленной верой в свои идеалы. В душе зрела 
“воля к вере”, решимость совершить, наконец, безумный для 
мудрости мира прыжок на другой берег, “от марксизма” и 
всяких следовавших за ним измов к... православию. Однако 
шли годы, а я все еще томился за оградой и не находил в себе 
сил сделать решительный шаг – приступить к таинству по-
каяния и причащения, которого все больше жаждала душа. 
Помню, как однажды, в Чистый Четверг, зайдя в храм, уви-
дел я (тогда “депутат”) причащающихся под волнующиеся 
звуки “Вечери твоея тайныя...”. Я в слезах бросился вон из 
храма и плача шел по московской улице, изнемогая от своего 
бессилия и недостоинства. И так продолжалось до тех пор, 
пока меня не исторгла крепкая рука...»14.

Другой момент, меня поразивший: отношение духовных 
чад батюшки к Евхаристии. В дневниковой записи за 1924 год  
он сообщает о кончине своей духовной дочери, которую он 
регулярно причащал в ее болезни. И вот перед смертью эта 
женщина просит положить с ее телом во гроб самое дорогое 

12 Там же. С. 109.
13 В 1925 году о.  Сергий записывает в дневнике: «Благодарю 

Господа, что Он во всей моей лености и греховности дал мне до-
стигнуть служения алтарю, ибо нет блаженнее судьбы на земле». 
– Булгаков С., прот. Дела и дни. М., 2008. С. 468.

14 Булгаков С., прот. Автобиографические заметки. С. 65.



150	 Архимандрит Савва (Мажуко)

воспоминание – плат, которым батюшка вытирал ей губы по-
сле причастия15. Видимо, о. Сергий в воспитании духовных 
чад уделял огромное внимание евхаристической жизни вер-
ных. Он учил, что сознание своего недостоинства – чувство, 
которое следует воспитывать в себе каждому причастнику, 
– «является неполным и недостаточным восприятием того, 
что совершается в таинстве преложения Св. Даров, посколь-
ку здесь утрачено или, по крайней мере, ослаблено эсхато-
логическое чувство совершающейся, хотя и таинственно, па-
русии. Между тем в церковном учении, как оно выражается 
в литургических текстах, в полноту этого таинства входит 
и это.  Здесь сохраняется особая трепетная радость встре­
чи16, всегда новой, хотя и повторяющейся, Евхаристической 
парусии»17. «Антиномия трепета и радости»18, – так описы-
вает о.  Сергий настроение, с которым следует подходить к 
причастию. Батюшка подчеркивал важность участия в Евха-
ристии: «Разумеется, необходимо и таинство покаяния, раз-
решение грехов, смытие от них, но необходимее Святое При-
чащение, потому что оно уже само учит покаянию»19. Отец 
Сергий убеждал причащаться как можно чаще и возвраще-
ние к практике частого причащения считал одним из спа-
сительных достижений нашего времени20: «Соединение со 
Христом во святейшем Таинстве Евхаристии есть для хрис- 
тианина источник жизни и сил и радостей радость. Евхари-
стический голод и жажда, стремление к принятию Святых 

15 Булгаков С., прот. Дела и дни. М., 2008. С. 413.
16 Л. А. Зандер в списке трудов о.  Сергия поминает предпас-

хальную проповедь 1942 года с характерным названием «О под-
виге радости». – Зандер, цит. соч., том 2. С. 364.

17 Булгаков С., прот. Апокалипсис Иоанна. М., 1991. С. 290.
18 Там же. С. 297.
19 Булгаков С., прот. Письма к Юлии Николаевне Рейтлингер 

(1922 – 1943) // «Вестник РХД» № 182, I – 2001. С. 74.
20 Булгаков С., прот. К вопросу о дисциплине покаяния и при-

чащения (по поводу тезисов проф. прот. О. Т. Налимова. «Путь»,  
№ 18) // Путь парижского богословия. М. – МГУ, 2007. С. 221.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 151

Таин должны быть естественным состоянием для христиа-
нина и в известном смысле являются мерой его духовного 
возраста»21. 

Однако опыт Евхаристии не есть личный опыт, но – со-
борный, социальный. Отец Сергий настаивал на совместном 
причащении во время проведения различных церковных 
конференций и съездов, и в дни этих собраний непременно 
сам ежедневно совершал литургию. Так было, например, во 
время проведения знаменитого Пшеровского съезда осенью 
1923 года, когда опыт совместного причащения, что, скажем, 
было весьма необычно для русского благочестия того време-
ни, ощутимо сблизил, вдохновил и примирил православных 
русских эмигрантов нескольких поколений. После очередно-
го съезда в 1924 году, довольно сложного и тяжело давше-
гося, о. Сергий сделал такую запись: «Но, как и всегда, – я 
теперь это уже принял как внутренний закон, как необходи-
мость этих съездов, именно удающихся после общего при-
частия, в благодати его всё растаяло, и вдруг стало ясно, что 
милость Божия и благодать Божия над нами, и что всё это 
было искушение и испытание, дабы сила Божия в немощах 
совершалась»22. 

Как последовательный мыслитель, о. Сергий сделал, ко-
нечно, определенные выводы из этого опыта. Он полагал, что 
вся жизнь христианина должна выливаться в литургию, а это 
значит, что мы несем ответственность перед Богом за твор-
ческое преображение этого мира, его оцерковление, поэтому 
христианин не может оставаться равнодушным к социаль-
ной, культурной, политической жизни, он должен активно 
вносить в эти сферы жизни свидетельство не идей только 
библейских, но самой жизни Христовой, подаваемой нам в 

21 Там же.
22 Булгаков С., прот. Пражская записная книжка. 1924–1925 гг. // 

Ю. Н. Рейтлингер (сестра Иоанна) и о. Сергий Булгаков. Диалог 
художника и богослова. Дневники. Записные книжки. Письма.  
М.: Никея, 2011. С. 112.



152	 Архимандрит Савва (Мажуко)

Св. Дарах. «Соборная жизнь человечества укрепляется, вдох-
новляется и осуществляется силой Боговоплощения, кото-
рое являет себя нам в Божественной Евхаристии. Эта жизнь 
должна обратиться в литургию, совершаемую вне храма, но 
которая служится вокруг храмовой литургии»23. Похожие 
слова произнес о. Сергий на одном из съездов РСХД: «Евха-
ристические вдохновения должны сопровождать нас во всем 
творчестве жизни, и литургия, общее дело, должна стано-
виться внехрамовой литургией24, общим делом не только в 
храме, но и вне храма»25.

Таким образом, для о.  Сергия Булгакова Божественная 
Евхаристия была не одним из семи церковных таинств и не 
просто великолепным и архаичным богослужением, но ли-
тургия – сама актуализация Церкви как Тела Христова, явле
ние Христа в мире. «При этом всегда нужно иметь в виду, 
– пишет батюшка в «Невесте Агнца», – что Евхаристия, хотя 
она есть по теперешнему счету одно из «семи» таинств, но 
по значению своему она больше, чем только это, она есть та
инство таинств, центральное таинство Церкви < … > Боже-
ственная Евхаристия есть пребывание Христа в мире, Его 

23 Boulgakov S., Fr. The Eucharist and the social problems of modern 
society // “The Journal of the Fellowship of St. Alban and St. Sergius”, 
№ 21, September, 1933, p. 21.

24 Это одна из ключевых идей о. Сергия, к которой он часто 
обращался во время своих лекций и выступлений. Для о. Сергия 
в идее внехрамовой литургии первичным был мотив церковного 
единства. Например, на совещании Братства св. Софии в марте 
1924 он говорил: «Ведь можно, будучи в храме единомысленными, 
в жизни быть греховно чуждыми друг другу, до ужаса быть раз-
общенными. Душа наша болезненно переживает это и ищет того, 
что знало ранее христианство, ищет такого устроения жизни, при 
котором она была бы сочетанием храмовой и внехрамовой литур-
гии». – Братство святой Софии. Материалы и документы. 1923–
1939. М. – Париж, 2000. С. 21.

25 Цит. по Емельянова Т. «Руководитель, друг, отец»: мать Ма-
рия (Скобцова) и прот. Сергий Булгаков // «Вестник РХД, 182, I –  
2011. С. 52.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 153

связь с ним, несмотря на вознесение»26. Это очень своевре-
менные и современные мысли. Это живо и осязаемо связано 
с опытом каждого христианина. Но о. Сергий был богосло-
вом, а служение богослова состоит в осмыслении церковного 
опыта, и здесь нам следует остановиться на конкретных раз-
работках о. Сергия, в которых он касался отдельных аспек-
тов богословия Евхаристии.

Пресуществление или преложение?

Как известно, сущность Евхаристии состоит в том, что ве
рующие причащаются Тела и Крови Христовой. Важно отме-
тить: это не какой-то образ или красивый ритуал. Христиане 
верят: через причастие от Чаши Евхаристии мы реально и 
действительно приобщаемся подлинного Тела Христова и 
самой настоящей Крови Христа. Во время литургии хлеб и 
вино, принесенные верующими в храм, прелагаются в Святые 
Тайны, т.е. Тело и Кровь Христовы. Вопрос – как происходит 
это преложение, что это такое, как его следует мыслить – яв-
ляется темой небольшой работы о. Сергия Булгакова «Евха-
ристический догмат», опубликованной в 1930 г. 

Не-богослову очень трудно войти в эту дискуссию. В чем 
тут проблема и как ее можно доступно изложить? Начнем, как 
ни странно, с Канта. В своем трактате «Антропология с праг-
матической точки зрения27, в главе, посвященной обману 
чувств, кёнигсбергский старец неожиданно приводит этимо-
логию немецкого слова Hokuspokus, хорошо известного нам 
в его русской версии – фокус-покус, т.е. трюк, основанный 
на обмане зрения. Кант утверждает, что это милое выраже-
ние пришло в нашу речь из области католического народного  

26 Булгаков С., прот. Невеста Агнца. М., 2005. С. 307.
27 Кант И. Антропология с прагматической точки зрения // Со-

чинения в шести томах. М.: Мысль, 1966, том 6. С. 384.



154	 Архимандрит Савва (Мажуко)

благочестия. На католической мессе в момент освящения гос- 
тии, т.е., когда простой хлеб «превращается» в Тело Христо-
во, читается молитва, начинающаяся словами hoc est corpus. 
Простые верующие, по-своему расслышав эту фразу, превра-
тили ее в hocuspocus. Потом этот термин перешел в другой 
культурный контекст, необычайно далекий от церковного 
опыта, но значение слова сохранилось прежнее: так называ
ют трюк с обманом чувств. О каком обмане чувств идет речь, 
если мы говорим о литургии? Христианин, присутствующий 
при Таинстве Евхаристии, якобы должен был верить, что после  
прочтения определенных молитв над гостией хлеб уже пере-
стает быть хлебом, а становится самой настоящей плотью, 
человеческим телом, мясом, а вино – человеческой кровью, 
но, чтобы мы не смущались, причащаясь реальной челове
ческой плоти, наше зрение и другие чувства под воздействи
ем благодати продолжают видеть просто хлеб и просто вино. 
Происходит тот самый обман чувств, только вполне благо-
честивый. Это мнение было усвоено и православным бого-
словием в период его безвольной зависимости от западного 
школьного богословия. 

В своей блестящей статье «Евхаристический догмат» 
о. Сергий не просто критикует это католическое учение, но 
и дает ему альтернативу, набрасывая контур православного 
учения о преложении хлеба и вина, основанном на знаме-
нитом Халкидонском догмате. Католическое учение о пре­
существлении исходило, как ни странно, не из христианской 
традиции, а из философии Аристотеля, элементом которой 
является различение субстанции и акциденции. Субстанция 
есть сама основа вещи, а акциденции – ее несущественные 
свойства. По учению Фомы Аквинского, утвержденном для 
обязательного исповедания Тридентским собором, в момент 
освящения Даров субстанция хлеба и вина пресуществляет-
ся в субстанцию Тела и Крови, сохраняя при этом свои ак-
циденции – хлебность и винность. Отец Сергий отвергает 



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 155

сам термин пресуществление28 и убедительно доказывает, 
что все эти «многоэтажные» построения – ненужное услож-
нение, потому что «чудо преложения Святых Даров есть не 
физическое, но метафизическое. Оно не выражается в заме-
не одного вещества другим в области физического мира»29. 
Хлеб и вино, не переставая быть хлебом и вином, становятся 
подлинно Телом и Кровью Христовыми. И вовсе нет ника-
кой необходимости в каких бы то ни было фокусах, обмане 
чувств, потому что в Чаше Причастия не мясо человеческое 
и кровь – даже на Тайной Вечери Христос не кормил своих 

28 Надо заметить, что термин «пресуществление» подвергался 
критике уже в XIX веке со стороны славянофилов. Спор о терми-
нах «преложение» и «пресуществление» перекочевал и в наше вре-
мя. Известна довольно странная полемика между профессорами 
Московской духовной академии А. И. Осиповым и прот. В. Асму-
сом, в которой первый придерживается евхаристического богосло-
вия о. Сергия Булгакова, нигде, правда, на о. Сергия не ссылаясь, а 
второй – довольно резкий критик богословия о. Сергия и термина 
«преложения» в частности. Странной я эту полемику называю по-
тому, что проф. А. И. Осипов нигде не пишет, по крайней мере, не 
публикует никаких текстов по этому поводу, ограничиваясь лишь 
устными выступлениями, правда, довольно активными, а прот.  
В. Асмус нигде не упоминает проф. А. И. Осипова, ограничива-
ясь критикой Булгакова и Успенского. Продолжением этого спора 
стала статья замечательного литургиста о. Михаила Желтова для 
раздела «Евхаристия» в «Православной энциклопедии», в которой  
о. Михаил довольно резко и, на мой взгляд, предвзято анализирует 
евхаристическое богословие о. Сергия, рьяно защищая и термин 
«пресуществление» и школьно-богословскую концепцию Евхари-
стии. – Желтов М., диак. Евхаристия // «Православная энцикло-
педия», М., 2008, том 17. С. 660–662. Не позволяя себе пускаться 
«в столкновение гигантов», замечу как простой священник, что 
каждый раз, совершая Божественную Литургию, завершая молит-
ву эпиклесиса с призыванием Св. Духа на Дары, я произношу древ-
нюю формулу, прописанную в Служебнике: «преложив Духом 
Твоим Святым». Не пресуществив, а преложив. Я понимаю, что 
это совсем не аргумент, но для меня – достаточно. 

29 Булгаков С., прот. Евхаристический догмат // Евхаристия. 
Москва – Париж, 2005. С. 138.



156	 Архимандрит Савва (Мажуко)

учеников человеской плотью, – а хлеб и вино, ставшие реаль-
ными Телом и Кровью Воскресшего Христа. 

Отмечая значение этой статьи о. Сергия, его друг и духов-
ный сын, известный искусствовед Владимир Вейдле писал: 
«вовсе еще не дошло, как будто, до всеобщего сознания, что 
в статье о «Евхаристическом догмате», напечатанной в двух 
номерах журнала «Путь» (и к которой существует еще неиз
данное дополнение), изложено впервые то учение о преложе
нии даров, которое православие может противопоставить 
всему огромному богатству мыслей на эту тему, выражен-
ных в западном богословии средних веков, Реформации и но-
вого времени, и что одной этой работы было бы достаточно, 
чтобы поставить о. Сергия едва ли не на первое место среди 
всех современных богословов, любого вероисповедания»30.

Евхаристическая жертва

В своем богословии о.  Сергий всегда отталкивался от 
текстов Священного Писания, и случай его статьи «Евхари-
стическая жертва» – не исключение. В этом тексте о. Сергий 
дает подробное толкование евхаристическому учению 6-й 
главы евангелия от Иоанна и 5–7 главам послания к Евреям. 
«Жертва, – пишет о. Сергий, – вообще есть основной и изна-
чальный феномен религиозной жизни… жертвоприношение 
есть образ соединения человека с Богом»31. Отец Сергий от-
мечает три главных аспекта жертвы: 1) принесение Богу дара, 
2) освобождение от вины и 3) обожение, или соединение с 
Богом через вкушение жертвы. Эти универсальные элементы 
жертвы были присущи и языческому религиозному опыту, и 
о. Сергий называет это «всеобщим инстинктом жертвопри-

30 Вейдле В. Памяти о. Сергия Булгакова // «Православная 
мысль» № 8, Париж, 1951. С. 13.

31 Булгаков С., прот. Евхаристическая жертва // Евхаристия. Мос- 
ква – Париж, 2005. С. 13.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 157

ношения» и видит в нем «общее предчувствие спасения и 
искупления, как и его потребность»32. Но предчувствия эти 
осуществились лишь во Христе, лишь в Его Жертве, и Жерт-
ва эта мыслится о. Сергием не только как Крест и страдания 
Спасителя, но и вся Его жизнь есть Жертва, «вся Его крест-
ная жизнь, которая вся – от начала в Вифлеемской пещере и 
от гонения Иродова – есть путь к Голгофе»33. Отец Сергий 
настаивает даже на том, что само бытие Сына как Второй 
Ипостаси Святой Троицы уже есть жертвоприношение, «ибо 
Христос есть Первосвященник вовек, а не во времени только, 
именно известного срока. И жертва в небесах приносится в 
вечности, надвременно, хотя связана и с событием, проис- 
шедшим во времени. Евхаристия, на земле совершаемая, в  
вечности происходит в небесах, и понять природу ее как 
связь Евхаристии земной и небесной есть первая задача евха-
ристического богословия»34.

Здесь о. Сергием формулируется очень важная и, одновре
менно, сложная тема богословия времени, конечно, не в «чис
том виде», но в связи с Таинством Евхаристии. Евхаристию 
принято называть Таинством Воспоминания, но есть ли это 
просто память о событии, которое случилось однажды, оста-
вив нам только память? Нет, – говорит о. Сергий, – но Евхари-
стия есть снятие граней пространства и времени, и каждый 
из нас, приобщаясь Божественных Таин, не просто вспоми-
нает некое событие, но участвует в самой Тайной Вечери, 
однажды происшедшей в легендарной Сионской горнице, а 
потому всякая литургия есть Тайная Вечеря35. Опять же, это 
не есть повторение Тайной вечери, но живое участие, личное 
присутствие на этом таинстве, которое, в свою очередь, со-
относится с Небесным Жертвоприношением, Вечной Евха-
ристией, которая есть однократное, вечнодлящееся действие.

32 Там же. С. 20.
33 Там же. С. 25.
34 Там же. С. 28.
35 Там же. С. 64.



158	 Архимандрит Савва (Мажуко)

Отец Сергий подчеркивает, «что причащение учеников 
уже состоялось на Тайной Вечери до крестной смерти Хрис
товой, следовательно, со снятием граней времени, в сверх-
временном единстве этого события, как установление Таин-
ства на все времена»36. 

Образ Святого Грааля

По словам одного из самых авторитетных исследователей 
русской философии С. С. Хоружего, «основной мотив фило-
софской мысли Булгакова есть оправдание мира – убежден-
ное, нередко эмоциональное, утверждение ценности и ос-
мысленности здешнего бытия и материального космоса»37. 
Однако – что в мире следует оправдывать и перед кем, по-
чему мир должен быть оправдан и какой именно мир и, в 
конце концов, почему именно это стало ведущим мотивом 
творчества Булгакова? – это вопросы, которые ставит перед 
собой современный читатель текстов о. Сергия. Не вдаваясь 
в длинные рассуждения, подтверждаемые ссылками на ис-
точники, мы должны просто продекларировать факты, хоро
шо известные исследователям: о.  Сергий Булгаков – хрис
тианский мыслитель и не просто некий кабинетный или 
келейный теоретик, а самый настоящий практик, хотя бы и 
в силу своего священного сана, а потому и его оригиналь-
ный подход к философской проблематике, как заметил уже 
упомянутый Хоружий, был не абстрактно-теоретическим, а 
«литургическим», ибо, по существу, не чуждым софийности 
у Булгакова признается все то, «за что можно молиться», что 
благословляет и освящает церковь в своем богослужении»38. 
Энергии Божества пронизывают весь мир, и не только сте-

36 Там же. С. 62–63.
37 Хоружий С. С.  После перерыва: Пути русской философии. 

Спб., 1994. С. 84.
38 Там же. С. 85.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 159

рильно-ноэтический, изысканно-интеллектуальный, но всю 
материю, мир, видимый и осязаемый, материальный, грубый 
в своей вещественности и даже прозаичности, он каким-то 
таинственным образом «дышит Богом», и эту связь следует  
выявить, оправдывая не только деятельность философа, од-
ной ногой стоящего в «занебесной области», но и всякого 
труженика, семьянина, политика, простого человека, культу
ру, которую он создает, и саму природу, которую он, по биб
лейской заповеди, призван хранить и возделывать. Но в этой 
интуиции «религиозного материализма» присутствует еще и 
подлинно христианский элемент, связанный с догматом о Бо-
говоплощении – Бог не только в слове и заповедях, но и Сам 
вошел в человеческую историю, в саму ткань тварного мира, 
соединился с ним «по-халкидонски» – неслитно, неизменно, 
нераздельно и неразлучно – и это единство мы опытно по-
стигаем в таинстве Евхаристии.

В 1932 году в журнале «Путь» о.  Сергий публикует не-
обычный текст, в котором идея оправдания мира ставится 
автором в контекст евхаристического богословия. Статья на- 
зывалась «Святой Грааль. (Опыт догматической экзегезы: 
Ин 19:34)». Как следует из названия, основу работы состав-
ляет толкование хорошо известного стиха 19 главы еванге-
лия от Иоанна: «один из воинов копьем пронзил Ему ребра, 
и тотчас истекла кровь и вода». Этот стих является не толь-
ко частью евангельского повествования о смерти Христа 
на Кресте, но и имеет прямое применение в литургической 
практике: он произносится священником во время проско-
мидии, первой части Божественной Литургии. Отец Сергий, 
размышляя над этим стихом, говорит, что на Кресте про-
изошло разделение телесности Иисуса: перед снятием тела  
Спасителя со Креста от этого тела отделилась Его одушев-
ленная телесность – как кровь и вода, а единство крови 
(соединения душевного и вещественного) и воды (метафи-
зической первоосновы мира) есть выражение полноты чело-
вечности, «воодушевленной телесности, так что кровь есть 



160	 Архимандрит Савва (Мажуко)

душа, а вода – тело»39. Кровь и воду Своего Тела Христос 
отдает миру, а значит, остается в этом мире своей подлинной 
человечностью навсегда. Поэтому о.  Сергий и вспоминает 
в связи с этим древнюю легенду о Чаше Грааля: сказание о 
чаше, высеченной из камня райского сада, в которую Иосиф 
Аримафейский собрал кровь и воду, истекшие из раны Хрис
та. Эта кровь не имеет евхаристического предназначения, ею 
не причащают, но она излилась для освящения и преображе-
ния мира. «Образ св. Грааля, хранящего св. Кровь Христову, 
– пишет о.  Сергий, – выражает именно ту идею, что, хотя 
Господь вознесся в честной плоти Своей на небо, однако в 
крови и воде, излиявшихся из ребра Его, мир приял Его свя-
тую реликвию, и чаша Грааля есть ее киворий и рака. И весь 
мир есть эта чаша св. Грааля. Он недоступен поклонению, 
по святости своей он сокрыт в мире от мира. Однако, он су-
ществует в нем, как невидимая сила, и он становится види-
мым, является чистым сердцам, того достойным. Это и есть 
божественное видение, воплощенное в легенде о Граале»40. 
Однако о.  Сергий предостерегает от отождествления этой 
«излиянной крови» с евхаристическим приобщением: через 
Евхаристию верные духовно соединяются со Христом, но 
Евхаристия не пребывает в мире, поскольку по достижении 
своей цели – приобщения верующих – она прекращается, го-
воря церковным языком, «дары потребляются». «Напротив, 
св. Грааль (так мы будем условно называть излившуюся из 
ребра Христова кровь и воду) не подается для причащения, 
но пребывает в мире, как его таинственная святыня, как сила 
жизни, как тот огонь, в котором мир преобразится в новое 
небо и новую землю. Ибо Церковь, тело Христово, есть не 
только «общество верующих», но и вся вселенная в Боге»41. 
И далее о. Сергий произносит по-пророчески дерзновенные 

39 Булгаков С., прот. Святой Грааль (Опыт догматической экзе-
гезы: Ин 19:34) // Путь парижского богословия. М., 2007. С. 368–369.

40 Там же. С. 372.
41 Там же. 



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 161

слова: «Церковь, Тело Христово, есть не только “общество 
верующих”, но и вся вселенная в Боге. Как человек есть мик
рокосм, а мир есть антропокосмос, так и область Церкви и 
сила ее простираются на все мироздание. Вся природа жаж-
дет Тела и Крови Христовых и приобщается их – в Крови и 
воде, излиявшихся на Кресте. Природа также принадлежит к 
человеческому естеству, Телу Христову»42. Христос не оста-
вил мира в Своем Вознесении, Его человечность продолжает 
незримо пребывать в мире, преображая его изнутри, изнутри 
подготавливая его «к новому небу и новой земле».

Любопытно отметить, что о. Сергий как подлинный фи-
лософ не довольствуется здесь стройной умозрительной кон-
струкцией, но идет дальше, выводя из онтологии этические 
последствия. «Человечество Христа, – настаивает о. Сергий, 
– как нового Адама, есть всечеловечество, т.е. человечество 
каждого из нас и нас всех в совокупности. Известную пого-
ворку: homo sum et nihil humani a me alienum esse puto43, надо 
понимать не только в смысле принадлежности к ветхому 
Адаму – homo, но и к новому Адаму – Христу, – не только 
к натуральному, но и к Христову человечеству»44. Именно в 
этом ключе о. Сергий предлагает понимать этический закон 
Христа, то мерило нравственности, которым каждому пред-
стоит быть испытанным в день Страшного суда. В Еванге-
лии от Матфея Христос – будущий судия вселенной – Сам 
дает описание этого события: люди испытываются законом 
любви: «так как вы не сделали (сделали) этого одному из сих  
меньших, то не сделали (сделали) Мне» (Mф  25:45). Я дол-
жен делать добро своему ближнему не просто потому, что 
того требует нравственный или религиозный закон, мало 
понятный или слабо обоснованный. В каждом человеке не-
видимо присутствует Сам Христос, в силу причастности Его 
всему человечеству, всему тварному космосу, а потому всякое  

42 Там же. С. 372–373.
43 Я человек и ничто человеческое мне не чуждо. (лат.)
44 Там же. С. 386.



162	 Архимандрит Савва (Мажуко)

мое добро или зло относятся теперь непосредственно ко 
Христу – Ему я делаю добро или Его оскорбляю.

Идеи, высказанные о. Сергием в «Святом Граале», имели 
продолжение и в других текстах, и, в частности, в еще недо-
опубликованной работе «Христос в мире»45. О ее содержании 
мы можем судить по воспоминаниям сестры Иоанны (Рейт-
лингер), которая сообщает, что в этой статье о. Сергий ведет 
дальше свою мысль о всечеловечестве Христа в русле осмыс-
ления проблемы страдания невинных, теодицеи: Христос, 
пребывающий в мире Своей плотью и кровью, причастен 
страданиям всех невинных, с каждым разделяя его боль46. 

Проблема интеркоммуниона

Прот. Сергий Булгаков известен не только как пастырь, 
философ и богослов, но и как активный деятель, стоявший у 
истоков экуменического движения. Лозаннская конференция 
1927 года была первым экуменическим форумом, в котором 
о. Сергий принимал самое активное участие. На этой конфе-
ренции обнаружилась особая близость взглядов православ-
ной и англиканской делегаций, что в дальнейшем привело  
к созданию православно-англиканского содружества св. Ал-
бания и прп. Сергия Радонежского, энергичным сотрудни-
ком которого о. Сергий оставался до самой своей кончины. 
Л. А. Зандер в своей книге «Бог и мир», рассказывающей о 
жизни и трудах о.  Сергия, приводит список 36 текстов ба-
тюшки, посвященных экуменической тематике47. Надо заме-

45 Первая часть этой статьи была опубликована в «Вестнике 
РХД» № 182, I – 2001. С. 6–18, с обнадеживающим примечанием: 
«В скором времени эта работа о. С. Булгакова 1940 года выйдет в 
издательстве «Русский путь».

46 Сестра Иоанна (Рейтлингер). Отрывки воспоминаний об  
о. Сергии // «Вестник РХД», № 159, Париж, 1990, (II). С. 65–66.

47 Зандер Л. А. Бог и мир (миросозерцание отца Сергия Булгако-
ва). Париж, 1948, том 1. С. 160–163.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 163

тить, что о. Сергий мыслил целью экуменической деятель-
ности не просто политическое или каноническое сближение, 
но, прежде всего, единство мистически-церковное, которое 
может осуществиться только через Чашу Евхаристии. Это 
связано с тем, что, как писал о. Александр Шмеман, «бого
словие о.  Сергия, на последней своей глубине, именно и 
прежде всего «литургическое» – раскрытие опыта, данного 
в богослужении, передача той таинственной «славы», что 
пронизывает его, того «таинства», в котором оно укоренено 
и «эпифанией» которого оно является. Явление Бога, но по-
тому и мира в его Божественной первозданности, Божествен-
ных корней творения, предназначенного к тому, чтобы Бог 
наполнил его и стал «всяческим во всех»48. 

Одним из ключевых текстов экуменического богословия 
о.  Сергия является статья «У кладезя Иаковля (Ин  4:23). О 
реальном единстве разделенной Церкви в вере, молитве и та-
инствах», опубликованная в 1933 г. В этой работе о. Сергий 
ставит вопрос: в какой зависимости мистическая действи-
тельность таинств находится от канонической? Влияют ли 
на действительность таинств догматическая и каноническая 
разобщенность? Отец Сергий верил, что совершившееся раз-
деление на различные конфессии не доходит до дна, и раз-
делившиеся части единой Церкви находятся в таинственном 
общении между собой, общении, которое никогда до конца 
не прерывалось. Мы привыкли считать, что путь к христи-
анскому единству пролегает через согласие в догматических 
формулировках и разрешении канонических недоразумений, 
но почему не наоборот – искать единства через единство в 
таинствах, с соучастия в таинствах начинать путь навстре-
чу друг к другу, преодолевать не ересь учений, а ересь жиз-
ни? «Разделение Церкви, – пишет о. Сергий, – не доходит до 
глубины. В своей таинственной жизни Церковь остается 

48 Шмеман А., прот. Три образа // Собрание статей 1947–1983. 
М.: Русский путь, 2009. С. 856.



164	 Архимандрит Савва (Мажуко)

едина, по крайней мере, это можно утверждать в отношениях 
между православием и католичеством»49. И это таинствен-
ное единство Церкви нужно не создавать через подписание 
соглашений или проведение богословских турниров, а обна-
ружить: «Строго говоря, соединение церквей здесь даже и не 
требуется, хотя, к сожалению, это единство обычно и мало 
сознается»50.

Практическим выводом из этих размышлений было пред-
ложение о. Сергия о введении «частичного интеркоммунио-
на», т.е. совместного причащения православных и англикан 
в рамках содружества св. Албания и прп. Сергия. Однако эта 
инициатива после подробного обсуждения не была приня-
та51. Надо заметить, что о. Сергий предлагал введение этой 
практики только относительно этого конкретного братства 
и только в период общих собраний, т.е. это была идея, по 
мнению о. Сергия, требовавшая большой канонической про-
работки и богословской осмотрительности. Такое предложе-
ние вовсе не было плодом экзальтации или наивной сенти-
ментальности. В более позднем тексте 1938 года с красивым 
названием «Una Sancta (основания экуменизма)»52 о. Сергий 
говорит, что «инославные остаются отделены от нас в сво-
ей сакраментальной жизни (и стремление преждевременно и 
поверхностно преодолевать эти границы в чересчур широко 
и легко применяемом «Intercommunion» не только не дости-

49 Булгаков С., прот. У кладезя Иаковля (Ин 4:23). О реальном 
единстве разделенной церкви в вере, молитве и таинствах // «Пра-
вославие и экуменизм: документы и материалы 1902–1998. М., 1999. 
С. 106.

50 Там же.
51 Активным противником этой инициативы выступил друг и 

ученик о. Сергия – о. Георгий Флоровский. Однако – вот ведь за-
мечательный пример христианской любви! – это не помешало ни 
о. Сергию любить о. Георгия, ни о. Георгию почитать своего духов-
ника и учителя.

52 Интересно сравнить этот доклад с текстом «У кладезя Иаков-
ля»: они подходят друг к другу, как шестеренки в механизме – та 
же структура, цитация и проблематика.



Евхаристия в жизни и богословии протоиерея С. Булгакова	 165

гает цели, но даже от нее скорее удаляет)»53. Не думаю, что 
о. Сергий как-то «истрезвился» или «пришел в себя» относи-
тельно идеи интеркоммуниона. Он и раньше высказывался 
против подобных экспериментов54. Но как настоящий уче-
ник Христов, он горел идеей единства христиан и полагал, 
что стремление к этому единству совершенно естественно и 
нормально для каждого христианина. «Но, как бы история 
ни разрешила вопрос о путях к единению церквей, само еди-
нение в таинствах уже существует и не должно быть нами 
забываемо и умаляемо и теперь, при разделении. Сущест
вующее единство церквей есть и положительное основание 
к их единению, без первого невозможно было бы и второе. 
Сознание своего единства как данности и разъединения как 
факта живою антиномией присутствует в душе христианина. 
Эта антиномия не может оставлять человека в покое равно-
душия, но должна искать своего разрешения. И «экумениче-
ское» движение наших дней выражает для нас это искание»55.

53 Булгаков С., прот. Una Sancta (основания экуменизма) // Путь 
парижского богословия. М. –  МГУ. С. 555.

54 В дневниковых записях 1923 года читаем: «Узнал по дороге, 
что К-льский патриарх признал англиканскую иерархию и факти-
чески установил Interkommunion, – столь же произвольно, сколь 
еретично и неканонично, и это, кажется, подтвердили «восточные 
патриархи», эти вечные статисты… Нет каково: что бы завопили, 
если бы установился Interkommunion? С католиками, а здесь все 
безмолствуют, и «народ», хранитель православия». – Булгаков С., 
прот. Из дневника // «Вестник РХД», № 130, IV – 1979, Париж, 1979. 
С. 267. Подобную оценку бездумному и «политическому» интер-
коммуниону он дает и в записных книжках 1924 года: «Но уже за-
шло дальше, чем допустимо, в уступках англиканству: епископы их 
благословляют у нас, взаимно присутствуют в облачениях в алта-
ре, вообще устраивают какой-то предварительный интеркоммуни-
он». – Булгаков С., прот. Пражская записная книжка. 1924–1925 гг. //  
Ю. Н. Рейтлингер (сестра Иоанна) и о. Сергий Булгаков. Диалог 
художника и богослова. Дневники. Записные книжки. Письма.  
М.: Никея, 2011. С. 120.

55 Булгаков С., прот. У кладезя Иаковля. С. 107.



166	 Архимандрит Савва (Мажуко)

Тем не менее, несмотря на спорность некоторых сужде-
ний о.  Сергия и даже практическую неудачу в реализации 
«частичного интеркоммуниона», мы должны признать, что 
богословские идеи, высказанные о. Сергием Булгаковым, во 
многом способствовали не только развитию экуменического 
движения, но и уточнению и прояснению многих проблем 
православного богословия.

Мы отметили основные грани евхаристического богосло
вия о. Сергия Булгакова. Очевидно, что эта тема требует даль-
нейшего изучения и вдумчивого исследования. Духовная  
дочь о. Сергия, монахиня Мария (Скобцова), однажды в бе-
седе с Мочульским сказала: «Отец Сергий – мой духовный 
отец, я ему всем обязана. Через сто лет его будут почитать, 
как отца Церкви»56. Со дня смерти о.  Сергия уже прошло 
почти 70 лет, и, если мать Мария была права, грядущее трид-
цатилетие должно стать временем освоения духовного насле-
дия о. Сергия Булгакова. 

Гомель, июнь, 2013 г.

56 Емельянова Т. «Руководитель, друг, отец»: мать Мария (Скоб-
цова) и прот. Сергий (Булгаков) // «Вестник РХД», № 182, I – 2001, 
Париж, 2001. С. 48.



Священник Владимир Зелинский

ХЛЕБ, СВИДЕТЕЛЬ ВЕРЫ1

Тема нашей встречи – свидетельство. Увиденное мной ста- 
новится вестью для другого. Такая весть, передаваемая от 
одного к другому, – самый убедительный и доступный язык 
христианской веры.

Вы же свидетели сему, – говорит Иисус перед Вознесени-
ем, прощаясь с учениками (Лк 24:48). Вы – это кто? Прежде 
всего те, кто стоит сейчас перед Воскресшим. Но вместе с 
ними вы суть и все те, кто услышал Слово о Воскресении, 
уверовал, что пророчества о Мессии исполнились, увидел ис-
полнение их своими очами (1 Ин 1:1). Но свидетели – также и 
те, кому Иисус отверз... ум к уразумению Писаний (Лк 24:45), 
ибо такому уму открывается в Писаниях присутствие Хрис
та, о Котором писали Моисей в законе и пророки (Ин 1:45). За­
кон и пророки через несколько поколений станут для учени-
ков Христовых Первым, или Ветхим Заветом, из собрания их 
свидетельств, передаваемых друг другу и связанных воеди-
но Духом Святым, родится Новый Завет. Дух обратит слова, 
когда-то сказанные Иисусом, в то самое Слово, которое не-
зависимо от временных обстоятельств, на тысяче языков, че-
ловеческих и иных, по-своему обращается к сердцу каждого 
человека. Дух, если мы Ему не противимся, не глушим Его, 
держит ум открытым для голоса, говорящего с нами здесь и 
сейчас, для вести, актуальной во все времена. Вы Апостолов, 
современников Иисуса Дух прелагает в «нас», вчерашних, 
сегодняшних и завтрашних. Он творит общую память, кото- 
рая связует нас, как и упование, разделяемое нами. И мы де-
лаемся свидетелями или сопричастниками слов и событий, 

1 Выступление на Пятой международной конференции «Амвро
сиевские чтения», «Христианское свидетельство в современном се- 
кулярном мире». (Милан, сентябрь 2012 г.)



168	 Священник Владимир Зелинский

произнесенных и свершившихся 20 веков назад. Но посколь-
ку за эти века свидетельство учеников Христовых продолжа
ло жить во времени и дышать Духом того же свидетельства, 
то история Духа, Его пребывание в общине верующих стано-
вится освященной памятью, или Преданием. Предание в пра- 
вославной Церкви есть наследие Духа-Утешителя, передан-
ного общине верующих как Телу Христову, соединяющему 
ныне живущих в том же Слове и Духе со многими поколе-
ниями их предщественников. Молитвы, созданные святыми, 
как и память об этих святых, мученики древних и недавних 
времен, просветители народов, все вообще люди, посвятив-
шие свои жизни служению Богу в молитве и любви, участни-
ки великих Соборов, иконы, «умозрения в красках», и иные 
человеческие сосуды, в которые вылилось Откровение, – суть 
свидетели нестираемых следов, которые Бог оставил на пути 
Своего народа. Можем ли мы отказываться от этого «роди-
тельского капитала святости», оставленного облаком свиде­
телей (Евр  12:1) и предназначенного каждому из нас, как 
если бы между Словом и нами была бы сплошная пустота, 
ничейная земля? Коль скоро эта земля, пройденная Народом 
Божиим, есть Земля Живых, как византийская иконография 
и молитва называет Христа, она остается свидетельством на-
шей веры. Вы же свидетели в силу того, что пребываете в 
живом общении со всеми проявлениями Слова и Духа в исто-
рии и среди людей. 

Из такого общения рождается Церковь.
Из бесчисленных свидетелей или участников общения уде- 

лим внимание одному из самых бессловесных и самых суще
ственных среди них – хлебу. Хлебу, сделанному человечески-
ми руками, но при этому вмещающему в себя тайну общения 
с Богом Живым.

Помню, когда впервые я прочел Евангелие, мне было око-
ло 20 лет, я не был ни верующим, ни крещеным, и тогда более 
всего меня почему-то поразили стихи Иоанна: Я есмь хлеб 
жизни, приходящий ко Мне не будет алкать... (Ин 6:35), Я 



Хлеб, свидетель веры	 169

есмь хлеб, сшедший с небес (Ин 6:41). Что-то непостижимое 
словно коснулось меня теплым крылом; богочеловеческое Я  
почему-то соединилось с каким-то хлебом, повседневная пи
ща вдруг стала вестью присутствия Божия, в то время для 
меня еще неясного. В контексте иоанновых слов тот особый 
хлеб как-то соотносился с жизнью неба. Небо открывалось в 
пище, той пище, которая – как я узнал позднее – отождеств
ляется с невыразимой и неисчерпаемой личностью Человека, 
сказавшего о Себе: Я и Отец – одно (Ин 10:30). 

Позднее, уже будучи христианином, я обнаружил, что все 
Евангелие, все благовестие Иисуса в его полноте и глубине, 
может просветлеть, осветиться изнутри от «искры» любого  
эпизода, оттолкнувшись лишь от одного слова, если оно как 
зерно падает в сердце и прорастает там. На все ложится мяг-
кий, но иногда пронизывающий, жгучий свет Радостной Ве-
сти, которая умножается перед нашими глазами как хлеб из 
известной притчи (Мф  17; Мк  6). Хлеб соединяет землю и 
небо, человеческую жизнь в ее краткости и хрупкости с не-
кой трапезой вечной жизни. Более того, хлеб неожиданно сам 
свидетельствует о своей подлинной природе, когда становит-
ся евхаристическим, носителем жизни Христовой. На все тво- 
рение падает отсвет его евхаристической тайны. Такое виде
ние вещи присуще скорее восточному видению духовной 
жизни, где нет столь по-западному четкого рассечения есте-
ственного и сверхъестественного, где живет ощущение Хрис- 
товой, словесной – в контексте Пролога Иоанна – природы 
всего сотворенного. Всякое дыхание и создание скрывает в 
себе слово, призвавшее его к существованию, но хлеб, сде-
ланный из колосьев, – травы, посаженной еще в раю, – об-
ладает все же своим особым «призванием». Вместе с хлебом 
человек может получить само Слово и сделать его своим те-
лом, потому что Слово решило соединить себя с этой пищей, 
собрав воедино плоды земли и дары неба. И потому хлеб 
может быть «местопребыванием» и даже «плотью» Бога, ду-
ховным, но также и физическим телом Его Слова. Все это  



170	 Священник Владимир Зелинский

открывалось и предчувствовалось уже пророками и мудры-
ми Израиля, когда отсутствие Слова они сравнивали с телес
ным голодом. 

Вот наступают дни, говорит Господь Бог, когда Я пошлю 
на землю голод, не голод хлеба, не жажду воды, но жажду 
слышания слов Господних (Ам 8:11). 

Почему именно хлебу даровано этой свойство или это чу- 
до принятия Слова Божия? За таким восприятием стоит тра
диция; Библия нередко соединяет хлеб с состоянием души 
человека: Слезы мои были для меня хлебом день и ночь 
(Пс 41:4). Ты напитал их хлебом слезным (Пс 80:6) Я ем пепел 
как хлеб (Пс 101:10). А вот в Екклесиасте слезы высыхают: 
итак, иди, ешь с весельем хлеб твой и пей в радости серд­
ца вино твое, когда Бог благоволит к делам твоим (Екк 9:7). 
Грешники едят хлеб беззакония, и пьют вино хищения 
(Притч 4:17). В той же книге Притч мы находим предупреж-
дение против греха ленности: Она наблюдает за хозяйством 
своим и не ест хлеба праздности (Притч 31:27). Хлеб служит 
также знаком дружбы, но она может быть и предана, и тогда 
печать греха словно касается и его: Даже человек мирный со 
мною, на которого я полагался, который ел хлеб мой, поднял 
на меня пяту (Пс 40:10). В устах Иисуса такой хлеб становит-
ся причастием предательства (см. Ин 13:18).

Но хлеб – верный знак и живой свидетель даров Божиих, 
«икона» самой жизни, как и всего того, что она несет с со-
бою: дружбы, веселья, гостеприимства, радости, семейного 
очага, но на нем лежит образ слез, испытаний, горя. В по­
те лица будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, 
из которой ты взят; ибо прах ты, и в прах возвратишься 
(Быт 3:19), – предрекает Адаму Господь после падения. Но 
когда Иисус на Тайной Вечере раздает хлеб со словами: Сие 
есть Тело Мое, он снимает древнее проклятие и освобожда-
ет хлеб от тяготевшего над ним рока рабства и смерти. Сие 
есть Тело Мое означает дар жизни в этом Теле; душа, при-
нявшая этот хлеб-Тело, от праха земного восходит к небу, 



Хлеб, свидетель веры	 171

воскресает в Господе, входит в радость Его, которая не ис-
сякает. Радости никто не отнимет от Вас,- говорит Иисус 
(Ин 16:22), но такая радость дается вместе с хлебом Евхарис
тии; само это слово по-гречески означает «благодарение». 
Откровение подлинной природы человека состоит в благо-
дарении, в радости и в единстве с Богом, Который «создал 
нас для Себя». Евхаристия делает повседневную пищу пир-
шеством нового неба и новой земли, на которой соединяются 
все ученики Христовы. 

Их единство являет себя, прежде всего, в Евхаристии.
Обращаясь к новокрещенным, бл.  Августин учит: «Вам 

говорят: Тело Христово. И вы отвечаете: аминь. Станьте же  
членами Тела Христова, дабы подлинно это стало вашим 
«Аминь»... И почему же тайна сия сотворена из хлеба? – Ни
чего не скажем от самих себя. Послушаем Апостола, кото
рый, говоря об этих таинствах, сказал: Один хлеб, и мы мно­
гие одно тело, ибо все мы причащаемся от одного хлеба 
(1 Кор 10:17). Поймите и возрадуйтесь. Единство, благочес
тие, любовь! Один хлеб и что же это за единственный хлеб? 
– Одно тело, сделанное из многих. Подумайте, ведь не из од-
ного зерна делается хлеб, но из многих. Во время изгнания 
нечистых духов вы в каком-то смысле перемалывались жер-
новом. При крещении вы были напитаны водою. Дух Святой 
сошел на вас как огонь, который запекает тесто, будьте же 
тем, что вы видите, и примите то, что вы есть...».

Разделенный хлеб несет в себе основное свидетельство о 
единстве учеников Христовых, как говорит о том книга Де-
яний: И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в об­
щении и преломлении хлеба и в молитвах (Деян 2:42). В этой 
строке не содержится лишь простое свидетельство о том, что  
было и не вернется; столь простая по виду, она несет в се- 
бе четыре главных элемента церковной жизни, неразрывно 
взаимосвязанных: апостольское вероучение, незыблемое ощу- 
щение братства в общине, общую молитву и совместное уча-
стие в трапезе Господней. Все это охватывается понятием 



172	 Священник Владимир Зелинский

общения, в котором причастие тайнам Христовым и любовь 
между братьями едины между собой.

Надо сказать, что апостольская эпоха была еще способна 
примирять между собой самые различные традиции; одна 
из них, которой придерживались первые из учеников Хрис
товых, имела иудейские корни, другие же родились в язы-
ческих народах, едва принявших Благую Весть. Евхаристия 
апостольского века могла соединять в себе некоторые эле-
менты пасхального иудейского богослужения с различны- 
ми частями языческих культов, достаточно от него далеких.  
В ту пору для Запада, как и для Востока, освященные хлеб 
и вино служили знаком единства, утверждавшимся евхарис
тической молитвой: «Как хлеб сей был рассеян по горам и, 
будучи собран, стал единым, так да будет собрана Церковь 
Твоя со всех концов земли в Царствии Твоем!.. Вспомяни, 
Господи, о Церкви Твоей и собери ее от четырех ветров  
освященной в Царствии Твоем!» (св.  Серапион Тмутий- 
ский). 

Таким было восприятие единого хлеба, которое сохраня-
лось несколько веков. Мы можем различить здесь три бого-
словских уровня, которые отнюдь не подчинены один друго-
му. Первый уровень – общинный: смысл единства, радость 
в Духе Святом, братская любовь в Господе. Второй уровень 
– сакраментальный: хлеб становится воплощенным Словом, 
плотью Христовой, принимая его, мы соучаствуем в самой 
жизни Божией. Третий уровень – богослужебный: хлеб, ко-
торый люди приносят Господу как жертву, после освящения 
становится Телом; литургия завершается тем, что Господь 
раздает его людям руками епископа или священника. В опы-
те первых христиан три этих уровня были соединены верой в 
единой общине, ибо они, если обратиться к словам апостола 
Павла, составляли один хлеб, и мы многие одно тело, ибо все 
причащаемся от одного хлеба (1 Кор 10:17). Причащение еще 
не называлось таинством, но уже было им; таинством веры 
было и собирание Тела Христова в общине, и молитвенное 



Хлеб, свидетель веры	 173

обращение ко Христу, и наконец, сердце, ощущавшее себя 
местом пребывания Божия. 

Апостольская эпоха, которая была отмечена примирением 
между избранным народом, поклонявшимся единому Богу,  
и новообращенными, пришедшими «от языков», оказалась 
впоследствии расколотой «неисцелимым» разделением меж-
ду христианами. Хлеб, бывший свидетелем единства, стал за-
тем и носителем церковного разделения. Тот стих из Деяний, 
в котором говорится, что ученики пребывали единодушно в 
слушании слова и преломлении хлеба, остался ностальгиче-
ским воспоминанием о «детстве» Церкви, скорее даже ико-
ной времени, которого больше нет. Хлеб преломляется ныне 
внутри общины, объединенной верой и таинствами, которая 
и есть одна Церковь, и она знать не знает других. «Чужой», 
хотя и освященный, хлеб – теперь уже знак разделения, пото-
му что разделены догматы, учения, молитвы и опыты разных 
общин.

Было бы наивно думать, что для того, чтобы вернуться ко  
временам единства, достаточно разом зачеркнуть всю эту 
толщу веков, прожитых во взаимном незнании и отвращении  
друг к другу. Но даже такая горестная констатация, когда мы  
задумываемся над ней, уже несет в себе какой-то полу-
взгляд в сторону утраченного единства, и она требует вся-
кий раз нового осмысления того, в чем мы разделены, как 
и того, что мы еще можем считать общим. В прошлые века 
на почве общего наследия возникли и развились различные 
Предания, и определяющие «лицо» каждой из Церквей и то 
«приданое» ее, от которого она не может отказаться. Прежде 
всего, следует заглянуть в это чужое наследие, но не враж-
дебным оком, ищущим только отталкивающее и «не наше», 
но взглядом памятным и милосердным, способным находить 
в различных формах Предания то, что может быть понято и 
не отвергнуто нами. Способным воспринять то Откровение, 
которое по-разному преломилось в иных ментальностях,  
в иных образах и человеческих проявлениях, оставаясь при 



174	 Священник Владимир Зелинский

этом по-своему верным изначальной Вести Христовой и Ду- 
ху-Утешителю. В образах, которые иногда кажутся такими  
далекими, можно увидеть, как иначе преломляется лик Гос- 
пода, соединяющего всех. Однако главным свидетелем при-
мирения между Церковью Востока и Церковью Запада, когда 
оно произойдет и если произойдет, должен стать именно хлеб, 
хоть и преломляемый по-разному, пусть даже по-разному  
осмысляемый, но несущий в себе тот же свет тайны непости-
жимого соединения Бога и людей.

Авторизованный перевод
с итальянского

Владимира Зелинского



Монах Восточной Церкви 

СВЯЩЕННИК ПЕРЕД 
ПРЕСТОЛОМ1

В каждой литургии, которую он служит, священник при-
зван воспроизвести тот священнический акт, который наш 
Спаситель совершил во время Тайной Вечери накануне Сво-
ей смерти. В этом действии, в этой бескровной жертве свя-
щенник является священником в высшем смысле. Если бы 
миссия священника состояла только в том, чтобы возвещать 
Евангелие и вести души людей к Богу, то и тогда она дости-
гала бы ангельской высоты. Но исторически сущность всяко-
го священства всегда заключалась в «принесении жертвы». 
Христианский священник – прежде всего служитель, «при-
носящий жертву», однако он является таковым лишь в силу 
священнического акта нашего единственного и суверенного 
Жертвоприносителя – Иисуса Христа.

Жертвоприношение Христа – это центр и вершина всякой 
христианской молитвы. Священнику надлежит со всей точ-
ностью, достоинством и простотой совершать все обряды, 
предписанные Церковью; он позаботится о том, чтобы храм 
его был действительно домом молитвы, и о том, чтобы каж-
дый произносимый текст был понятен людям и был угоден 
Богу; он объяснит верующим, что все богослужения в Церк-
ви устремлены к акту жертвоприношения, знаменующему 
наше Искупление – Тайной Вечере.

Священник не устанет повторять верующим: «Вы прихо
дите в храм не только благодарить Бога, молиться Ему и слу-
шать Его Слово. Вы приходите сюда, чтобы внутренне соеди-
ниться со Страстями Господа нашего Иисуса Христа».

1 Глава из книги Монаха Восточной Церкви (о. Льва Жилле) 
«Будь Моим священником». М.: Общедоступный Православный 
Университет, основанный прот. Александром Менем, 2013.



176	 Монах Восточной Церкви

Он объяснит прихожанам, что святая Евхаристия – это 
не только принятие Тела и Крови Спасителя. Она – духов-
ное жертвоприношение. Несомненно, Крестная Жертва, как 
бы стирающая грех мира, была принесена однажды за всех; 
наши земные Евхаристии – это не вторая, новая жертва; но 
они даруют сегодняшним людям благодать единственной и 
вечной жертвы Христовой.

Священник должен глубоко переживать все это при совер-
шении проскомидии, когда он пронзает хлеб копием, когда 
вливает в Чашу вино и погружает в нее хлеб. Ему надлежит 
объяснить свои действия верующим. Вместе с ними во время 
этих действий священник должен духом своим пребывать на 
Голгофе, мысленно предстоять у подножия Креста.

Если Страсти Христовы воспроизводятся здесь таинствен-
ным и бескровным образом, если хлеб и вино становятся для 
нас Телом и Кровью Иисуса, совершается это лишь излияни-
ем Духа Cвятого. Многократно священник молится о соше-
ствии Святого Духа на нас и на дары, лежащие на престоле. 
Отметим это: не только на святые дары, но и на нас. Священ-
ник должен сопровождать свое обращение к Духу Святому 
безмолвным поклонением, что подчеркивает всю значимость 
этого обращения. Каждая литургия – это Пятидесятница, но 
также и Голгофа. Дух Святой приходит к нам и нисходит на 
нас. Предадимся же Ему полностью.

Святые Дары, которые были приготовлены на проскоми-
дии и освящены на престоле, становятся приношением. Это 
значит, что приносящим становится сам Иисус Христос, или, 
скорее, Он сам, представляемый священником, дарует Себя 
Отцу ради жизни и спасения мира. Когда священник возносит 
Святые Дары со словами: «Твоя от Твоих, Тебе приносяще о 
всех и за вся!», он входит в средоточие своего молитвенного 
ходатайствования. В этот момент он раскрывает смысл сво-
его существования и своего служения всему миру. Он при-
носит жертву, спасающую людей. Все эти долгие прошения, 



Священник перед престолом	 177

все эти перечисления нужд, которые совершаются во вре- 
мя литургии (причем священник, пользуясь свободой, кото- 
рую предоставляет ему обряд, не побоится вставить какие-то  
имена, просьбы, вызванные конкретными обстоятельствами),  
восходят к этому приношению божественной жертвы. Бла-
жен священник, который в этот момент ощущает, что он осу-
ществляет свое личное предназначение и достигает главной 
цели своей жизни!

Священник вместе с верующими приносит Иисуса как 
жертву. Но Христос и Его Церковь просят также, чтобы свя-
щенник и верующие приносили в жертву самих себя со Хрис
том и во Христе. Все частицы хлеба, которые священник 
располагает вокруг Агнца, той части освященного хлеба, что  
находится в центре дискоса, – все эти частицы, представля
ющие живых и усопших или даже того или иного конкрет-
ного верующего, полагаются в Чашу. Этот акт означает, что 
все мы духовно погружены в Кровь Христову. Мы стано-
вимся причастниками Его Страстей, Его Смерти и Его Вос-
кресения. Напомнит ли об этом священник верующим? В 
каком-то смысле каждая Евхаристия для священника и веру-
ющих, участвующих в ней, — это как бы самоубийство. Вет-
хий человек-грешник приносится в жертву. Новый человек 
во Христе Иисусе заменяет его. Меч Страстей Христовых 
убивает наши грехи и все дурные желания. Человека-эго
иста, которым является каждый из нас, больше нет. Именно 
так должно все происходить, если мы поистине участвуем в 
литургии. Когда после литургии человек выходит из храма, 
он не должен быть таким же, каким он вошел в него. Увы! 
Большинство верующих даже не подозревает о том, чтó 
именно литургия требует от них. Но священнику надлежит 
знать больше. По крайней мере, каждый раз, приближаясь к 
алтарю для принесения бескровной жертвы, коль скоро это 
происходит в духе и истине, он умирает сам, чтобы родить- 
ся вновь. Да и возможно ли, чтобы священник готовился к 



178	 Монах Восточной Церкви

принесению жертвы без внутренней глубокой боли, без прон-
зительного ощущения своей скорби и своего греха, и, в то же 
время, без возгласа покаяния и доверия? Пройти через это 
грозное огненное испытание священнику помогает, с одной 
стороны, уверенность в том, что сам он перед престолом в 
каком-то смысле исчезает, его поглощает Личность Священ
ника Невидимого – Иисуса Христа. А с другой стороны, осо
знание его собственных нужд отступает перед всей той че-
ловеческой нищетой, которую он приносит Богу, ибо вместе 
с водой, которую он смешивает с вином, он вносит в Иисуса 
жизнь и слезы всех несчастных. Молясь за каждого из них, 
за грешника, преступника, блудницу, он отождествляет се- 
бя с ними и добавляет: «От них же первый есмь аз». Но та-
кое растворение в вечном Священнике и в других людях не  
должно быть для священника попыткой бегства от собствен-
ной ответственности.

Более, чем всякий другой, должен он прилагать к себе сло-
ва ап. Павла: Не можете пить чашу Господню и чашу бесов­
скую; не можете быть участниками в трапезе Господней 
и в трапезе бесовской (1Кор 10:21). Посему, кто будет есть 
хлеб сей или пить чашу Господню недостойно, виновен будет 
против Тела и Крови Господней. Да испытывает же себя че­
ловек... (1Кор 11:27-28).

Агнец Божий, как говорит текст нашей литургии, – Агнец  
«Приемляй и Раздаваемый», ибо божественная жертва не 
только приносится, но и дается в причастии.

Участие в Тайной Вечере Господней ставит перед священ-
ником ряд трудных практических проблем. Нужно ли поощ
рять частое причащение? Или, напротив, сохранять «свя-
тость» причастия, делая его более редким?

На этот вопрос нельзя дать один общий ответ. Нет сомне-
ния в том, что Спаситель зовет на Свою трапезу всякого, кто 
очистил свою совесть и желает искренне соединиться с Хле-
бом Жизни. Столь же несомненно и то, что Церковь хотела 



Священник перед престолом	 179

бы, чтобы верующие как можно чаще приступали к Святым 
Тайнам. Было бы ошибочным считать причастие неким воз-
награждением для праведников, ибо оно есть лекарство для 
грешников. Часто именно причащение и только оно может 
помочь слабой душе освободиться от искушения и быстро 
восстать после падения. С другой стороны, надо следить за 
тем, чтобы частое причащение не становилось слишком лег-
ким, не делалось привычкой и рутиной и не подерживало бы 
слишком материалистическое отношение к таинству, когда 
само действие значит больше, чем готовность к нему и благо-
дать. Кроме того, следует быть внимательным к конкретным 
обстоятельствам, умеряя робость некоторых душ, а иногда 
принимая за лучшее воздержание от действия, похвального 
самого по себе. Разумеется, священнику следует спрашивать 
совета у своего епископа и руководствоваться его указани-
ями. Он рассмотрит все конкретные случаи и разрешит их 
с осмотрительностью, в зависимости от состояния и нужд 
каждого.

Священник будет только рад, если верующие будут час- 
то и благоговейно приступать к причастию. Он будет на-
стаивать на том, чтобы во время главных христианских 
праздников верующие не пренебрегали бы принятием Тела 
и Крови Христовых. Однако важнее материальной частоты 
причащения он будет считать должное понимание Евхари-
стии и ревностную подготовку к ней. Вот основные момен-
ты, к которым должны постоянно возвращаться его увеще-
вания.

Причастие – это не только и не главным образом принятие 
Господа Иисуса как гостя, не только питание души. Оно есть, 
прежде всего, участие в закланном Теле и пролитой Крови, 
т.е. в искупительной Жертве на Кресте. Оно соединяет нас со 
Страстями Господа.

В Евхаристии мы причащаемся не только Главе Мистиче
ского Тела Христа, т.е самой Личности нашего Господа, но 



180	 Монах Восточной Церкви

всему Мистическому Телу Его. Причастие соединяет нас со 
всеми мужчинами и женщинами, членами Тела Христова. 
Оно превосходит все различия в расах, классах, националь-
ностях, ибо одно тело и один дух... для созидания Тела Хри­
стова (Еф 4:4,12).

В причастии мы должны принять в себя нужды, страда
ния, заблуждения, покаяние всех людей и погрузить все это  
– вместе с нашей собственной душой – в милосердное Серд-
це Спасителя. В Евхаристии мы живем в тайне общения свя-
тых. Вокруг освященного хлеба священник кладет не только 
частицы, которые представляют верующих, но и частицы, в  
честь Преблагословенной Девы Марии, ангелов и святых. 
Именно в этом акте культ святых находит свое самое совер-
шенное выражение. Церковь увещевает нас взывать к хода-
тайству Пресвятой Матери Божией, ангелов и святых, удо-
стоившихся прославления. Мы поклоняемся им, обретаем 
близость с ними, но никогда не станем отделять их от Того, 
Кто «един свят» в абсолютном смысле слова, – от Иисуса 
Христа, ибо они суть лучшие члены Его Тела. И причащение 
Тела и Крови Иисуса теснейшим образом связывает нас со 
святыми, этими блаженными душами, и с Пречистой Мате-
рью всех людей.

Пост, церковные службы, исповедь представляют собой 
превосходную подготовку к причастию. Но более, чем эти 
материальные действия, важны внутренняя молитва, проще-
ние, любовь к ближнему. В тех случаях, когда бывает трудно 
соблюсти внешние условия, их заменяет внутренняя подго-
товка. 

Когда нет возможности видимым образом участвовать в 
таинстве, всегда остается возможность служить невидимую 
и духовную Вечерю в глубине нашей души, верой и любо-
вью питаться от Хлеба Жизни. Се, стою у двери и стучу: 
если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему, 
и буду вечерять с ним, и он со Мною (Откр 3:20). Ведь евха-



Священник перед престолом	 181

ристическую благодать, которая превосходит видимое таин-
ство, душа, жаждущая Спасителя, может получить в любое 
время.

Наконец, когда мы причащаемся, мы должны помнить, 
что в этом таинстве уже заключено провозглашение и на-
ступление будущего Царства Божия. Здесь мы переступа-
ем границы нашего земного существования и взываем к 
Тому, видение Которого станет нашей будущей истинной 
жизнью. Ей, гряду скоро! Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе! 
(Откр 22:20). Так давайте же привыкать к тому, чтобы пере-
носить наше сердце по ту сторону порога нашего земного 
бытия. 

Молитва отца Льва Жилле

Господи Иисусе, умоляю тебя простить меня за то, что 
столь часто я недостойно осмеливался приносить Тебе 
жертву на престоле. Я служил перед ним рассеянно, те­
плохладно, с грешными мыслями, с волей, не сосредото­
ченной на таинстве. Я заслужил и действительно достоин 
наказания немедленно быть испепеленным на месте Тво­
им небесным огнем. Пошли этот огонь, Господи, пусть он 
убьет меня, если до того сможет зажечь и очистить мое 
сердце. У меня нет иного убежища, кроме чаши с Твоей 
Кровью. И потому я пью эту Чашу. Истреби меня, Господи. 
Не оставляй во мне ничего от человека-грешника. Если я 
смотрю лишь на самого себя, я пью мой суд и мое осужде­
ние. Но если я смотрю на Тебя – Распятого – то принимаю 
с трепетом, но и с упованием Кровь, которая струится из 
Твоих ран. Господи, несмотря на все мое недостоинство, 
сделай так, чтобы тем, кто из моих рук принимают Твое 
Тело и Твою Кровь, причащение это было бы во спасение 
и чтобы они могли нести в мир, за пределы Твоего храма, 



182	 Монах Восточной Церкви

другим людям плоды мира и любви Твоей Евхаристии. Ис­
купитель мой, прости и благослови!

Перевод с французского
свящ. Владимира Зелинского



ИЗ ОПЫТА ДРЕВНИХ 
ВОСТОЧНЫХ ЦЕРКВЕЙ





Священник Уго Занетти

Уго Занетти родился в г. Льеже (Бельгия) в 1948 году. За­
кончил философский факультет лондонского университета; 
богословие изучал в Грегорианском университете (Рим) и в 
Папском Восточном институте (Рим). С 1966 г. по 2001 г. – 
член Ордена иезуитов, входил также в общество болланди­
стов. В 1978 г. в Брюсселе был рукоположен в сан священника 
Греко-мелькитским Патриархом Максимом V Хакимом.

В 1985 г. Защитил докторскую диссертацию по коптско­
му лекционарию1. 

С 1985 г. – профессор Католического университета в Лу­
вене; преподавал в Литургическом институте в Париже и в 
Папском Восточном институте в Риме. 

Владеет многими древними и современными языками.
С 2001 г. член братии бенедиктинского аббатства Свя­

того Креста в Шеветони (Бельгия). 

Коптская литургия

Потомков древних египтян, в первые века нашей эры при-
нявших христианство, принято называть коптами (от араб-
ского наименования Египта – аль-Кибт).

Христианство проникло в Египет уже в I-м веке. Согласно 
церковному преданию, первым здесь проповедовал еванге-
лист Марк. К началу IV-го в. значительная часть коренного 
населения Египта исповедовала христианство.

Коптская Церковь – одна из Древних Восточных Церквей, 
придерживающаяся в богослужении коптского обряда, при-

1 Лекционáрий – богослужебная книга в Католической церкви, 
сборник фрагментов текстов Священного Писания, расположенных  
согласно порядку церковного года и применяемая во время бого-
служений для библейских чтений Литургии слова.



186	 Священник Уго Занетти

надлежащего к александрийской литургической традиции. 
В коптском обряде существуют различные анафоры, однако 
чаще всего используется коптский вариант литургии св. Ва-
силия Великого с анафорой византийского типа. 

В своей знаменитой работе «Сравнительная литургика», 
опубликованной в 1939 г., Антон Баумштарк2 напоминал, что 
византийская литургия восходит к Византийскому придвор-
ному церемониалу, в то время как коптская литургия – это 
«литургия крестьян долины Нила». Если не доводить это 
сравнение до крайностей, мы можем опираться на него и се-
годня. Так же как византийская литургия, по крайней мере, 
если она совершается по всем правилам, поражает своей тор-
жественностью и приводит к мысли о том, что «мы на небе, 
а не на земле», в присутствии Царя царей, коптская литургия 
помогает нам осознать, что мы – община, собравшаяся вме-
сте для молитвы, вместе предстательствующая перед всеми-
лостивым Отцом, чтобы благодарить Его за все, что Он дает 
нам, и просить прощения за наши грехи.

Христианин, впервые посещающий коптскую церковь, бо-
лее всего бывает поражен тем, как община верных – все вме-
сте – отвечает священнику, активно участвуя в богослуже-
нии. Даже анафора постоянно прерывается диалогом между 
служащими и верными. Для примера, приведем кусок ана-
форы св. Василия Великого по александрийской традиции:

(Священник) – ... Он воскрес в третий день, вознесся на 
небеса, воссел одесную Тебя, Отче, утвердил день воздаяния, 
когда Он явится, чтобы судить мир справедливо, и воздаст 
каждому по делам его.

(Верные) – По милосердию твоему, Господи, а не по гре­
хам нашим.

2 Антон Баумштарк (1872–1948) – немецкий ученый, доктор фи-
лологии, богословия; специалист в области семитских языков. Глав-
ный труд «Сравнительная литургика. Принципы и методы истори-
ческого исследования христианских литургий». – Прим. ред.



Коптская литургия	 187

– Он оставил нам великую и святую тайну сию и отдал 
Себя на смерть за жизнь мира. Взяв хлеб в Свои пречистые, 
нетленные и незапятнанные руки, блаженные и животво­
рящие, Он возвел очи к небу, к Тебе, Господи, Отцу Своему и 
Владыке всех. Возблагодарил,

– Аминь.
– Благословил,
– Аминь.
– Освятил,
– Аминь. Веруем, исповедуем и прославляем.
– Преломил, дал святым и пречистым своим апостолам и 

сказал: «Примите, ешьте, это Тело Мое, за вас и за многих 
предаваемое ради прощения грехов. Сие творите в Мое вос­
поминание». 

– Это истинно. Аминь.

И так далее. Важно отметить, что у коптов священнику 
отвечают все присутствующие, не только хор. Хор, прежде 
традиционно состоявший из диаконов (часто в приходе было 
несколько диаконов, и все они были добровольцами), сегод-
ня чаще всего состоит из необученных волонтеров, и скорее 
направляет пение, руководит им. Хор самостоятельно поет 
только постоянно меняющиеся части службы, которые вер-
ные не знают наизусть, или особо сложные мелодии. Боль-
шая часть верных хорошо знает службу.

Божественная Литургия называется, как и у всех арабо
язычных христиан, quddâs, от корня qds, означающего свя- 
тость; Бурместер3 переводит это слово как «служба освяще
ния». На коптском языке Божественная Литургия всегда назы-
валась synaxis – от греческого слова, означающего «собрание»,  

3 Освальд Хью Эдвард Бурместер (1897–1977) – британский 
ученый-арабист, исследователь в области коптологии (комплекс-
ная научная дисциплина, объектом исследования которой является 
культура коптов); был профессором Кембриджского университета. 
Более всего известен как переводчик на английский язык Истории 
Александрийских Патриархов. – Прим. ред.



188	 Священник Уго Занетти

пришедшего в коптский язык; так же можно встретить слово 
anaphora, другое греческое слово, перешедшее в коптский, 
которое стало обозначать всю Божественную Литургию це-
ликом. Зато она никогда не обозначалась словом «литургия», 
как это было в византийской традиции.

У коптов литургия может совершаться ежедневно, за ис-
ключением трех первых дней Страстной Седмицы и Страст-
ной Пятницы; в отличие от Византийской традиции она 
также совершается в постные дни, поскольку Великий Пост 
– почти единственное время года, когда в большинстве церк-
вей Евхаристия совершается ежедневно; в остальное время 
года чаще всего synaxis совершается только в воскресные 
и праздничные дни, а также при соответствующих обстоя-
тельствах, например, для поминовения усопших. Устав тре-
бует, чтобы она не совершалась без двух предшествующих 
служб «приношения ладана», вечером и утром, на практике 
только утренняя служба никогда не опускается.

Утреннее и вечернее «приношение ладана» – это древняя 
приходская служба, которая занимает в коптской церкви ме-
сто византийской вечерни и утрени. Древняя византийская 
традиция приходского пения вечерни и утрени вышла из 
употребления после взятия Константинополя в 1204 г. (хоть 
и сохранялась в Фессалониках еще в течение двух веков), и ее 
постепенно заменил Типикон, используемый в Иерусалиме в 
монастыре Святого Саввы Освященного и на Синае. Сегодня 
в византийской традиции не сохранился «приходской» чин, 
его повсеместно заменила монастырская служба. В коптской 
же традиции эти два вида богослужения до сих пор четко раз-
личаются: есть agbiyya (правило) для монахов (хотя его могут 
читать особо благочестивые миряне) и две службы приноше-
ния ладана, которые в принципе должны совершаться еже-
дневно в каждой церкви, как монастырской, так и в приходе, 
и которые всегда служатся перед совершением synaxis.

Очевидная разница между «приходской» и «монастыр-
ской» службой состоит в том, что для последней не нужен 



Коптская литургия	 189

священник, даже если правило совершается общиной (толь-
ко последнее благословение дает священник, и оно просто 
опускается, если священника нет); напротив, службу прино
шения ладана совершают священник, диакон и собрание ве-
рующих.

Вернемся к совершению Евхаристии. Таинство совершает 
всегда епископ или священник, желательно, чтобы ему со-
служил, по крайней мере, еще один священник; последний не 
«сослужит» в византийском понимании этого слова: он как  
бы помощник, заменяющий предстоятеля для некоторых 
молитв и каждений, поскольку их очень много и трудно все 
совершить в одиночку. Также требуется присутствие одного 
или нескольких диаконов (нередко трех или четырех), а так-
же, разумеется, верных. Однако у алтаря может находиться 
только один священник, предстоятель, или один из его по-
мощников; это напоминает о том, что у нас лишь один перво-
священник – Христос. 

Сегодня коптская Церковь признает три анафоры: Васи
лия Великого (Александрийскую версию, не полностью соот- 
ветствующую византийской), анафору Григория Назианзина, 
которая используется по праздникам, и анафору святого Ки-
рилла – коптскую форму древней литургии св. Марка. Только 
последняя – действительно египетская по своему происхож-
дению, но она давно вышла из употребления и используется 
лишь в особых случаях. Что касается литургического языка, 
то в большинстве приходов служат на арабском, вставляя 
иногда большие куски на коптском языке (этот язык, проис-
ходящий от древнеегипетского, давно уже мертв). Большая 
часть верных не понимает коптского, но знает наизусть араб-
ский перевод того, что поет священник, так что древний язык 
не препятствует участию в службе; в монастырском богослу-
жении коптский используется шире.

Здесь мы кратко представим читателю коптскую syna- 
xis или quddâs, используя сравнение с византийской тради-
цией.



190	 Священник Уго Занетти

Как правило, в коптской церкви немного икон, посколь-
ку копты не пережили иконоборческого кризиса; в каждом 
храме есть икона Божьей Матери, икона Воскресения, кото-
рую несут на пасхальном крестном ходе, и иконы святых по-
кровителей прихода. Последние могут также быть вытканы, 
например, на завесе, которая вне богослужения закрывает 
алтарь, или на ткани, которая покрывает мощи святых (мощи 
часто помещаются в ствол дерева и укрываются драгоценны-
ми тканями).

В иконостасе нередко только одни врата, через которые 
все совершающие богослужение входят и выходят из алта-
ря, но входить в алтарь можно только с правой ноги, а выхо
дить только пятясь, ступая сначала на левую ногу. Раньше 
перед входом в коптский храм нужно было разуться, и в мо-
настырских церквах это так и сегодня; в приходских храмах, 
как правило, разуваются только входя в алтарь или на место 
перед алтарем, где находится хор диаконов (соответствую-
щее византийской солее).

Отдельной службы проскомидии не существует, но свя-
щенник, подходя к престолу, готовит его, располагая на нем 
дискос и потир; на престоле находится коробка более или 
менее кубической формы, открытая сверху, которая называ-
ется «троном потира», и в которую опускают потир, чтобы 
не опрокинуть его во время службы. Есть также несколько 
разных платов, которые священник использует во время бо-
гослужения. В это время верные поют гимн. Затем староста 
общины, чаще всего священник или диакон, но им может 
быть и особо уважаемый член общины, приносит священ-
нику поднос с тремя, пятью или семью хлебами, только что 
испеченными (в принципе, они должны быть еще горячими); 
священник выбирает из них самый красивый и белый: он ста-
нет «Агнцем», а остальные хлебы раздадут как освященный 
хлеб. Священник протирает его и торжественно представля-
ет верным, обходя с ним престол, за ним следуют диаконы, 
неся вино, и поют: «Слава и честь, слава и честь пресвятой 



Коптская литургия	 191

Троице, Отцу, Сыну и Святому Духу, мир и крепость Церкви 
Божией, единой, святой, вселенской и апостольской…», Свя-
щенник поминает тех живых и усопших, в чью память при-
носится жертва.

Затем произносится та «Молитва благодарения», что от-
крывает каждое коптское богослужение (мы опускаем воз-
гласы диакона и реплики верных):

(Верные) – Вознесем хвалу благотворящему и милосерд­
ному Богу, Отцу Господа Нашего, Бога и Спасителя Иисуса 
Христа, так как Он защитил нас, помог, сохранил, принял 
в присутствии Своем, покрыл милостью Своей, укрепил и 
позволил дожить до часа сего. Молитвенно просим Его со­
хранить нас в этот святой день и во все дни жизни нашей в 
мире целом, Его, Всемогущего Господа и Бога нашего.

(Священник) – Господь и Бог всемогущий, Отец Господа  
Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, хвалим Тебя за 
всякое дело, всякую вещь и во всякой вещи, потому что Ты 
нас защитил, помог, сохранил и принял в присутствии Сво­
ем, покрыл милостью Своей и даровал нам дожить до часа 
сего. Поэтому мы молим и просим о благости Твоей, о Друг 
рода человеческого: даруй нам прожить этот святой день и 
все дни нашей жизни в мире целом и святом страхе Твоем. 
Всякое желание, всякое искушение, всякое действо дьяволь­
ское, всякий совет человека лукавого, всякое нападение зри­
мых и незримых врагов удали от нас, от всего народа Твоего 
и этого святого места, принадлежащего Тебе. Даруй нам 
то, что для нас хорошо и полезно. Потому что Ты даровал 
нам власть попирать ногами змиев, скорпионов и всякую си­
лу вражью. Не введи нас во искушение, но избави нас от лу­
кавого. Благодатью, милосердием и человеколюбием едино­
родного Сына Твоего и Господа Нашего и спасителя Иисуса 
Христа, через которого Тебе и слава и честь и сила и по­
клонение, с животворящим и единородным Святым Духом, 
ныне и присно и во веки веков. 



192	 Священник Уго Занетти

Затем следует молитва над хлебом и вином, после кото-
рой произносится так называемая «Разрешительная молитва 
Сына» (как правило, священник читает ее про себя, потому  
что она уже произносилась вслух в конце службы приноше
ния ладана), разрешительная молитва служащим (священ-
никам, помощникам и диаконам). Последнюю молитву про-
износит самый высокий по чину священнослужитель из 
присутствующих в храме – патриарх, епископ, игумен, помо
гающий священник, и только в крайнем случае, если он один 
– предстоятель.

Затем – чтения; три апостольских чтения: одно из посла
ний ап.  Павла, второе из соборных посланий, третье – из 
Деяний; синаксарий дня, поется Трисвятое (с христологиче
скими добавлениями: родившийся от Девы, распятый за нас,  
воскресший из мертвых и вознесшийся на небо); чтение 
Евангелия предваряют молитва и прокимен, проповедь бы-
вает после Евангелия.

Как и в других литургических традициях (византийской, 
латинской), просительные молитвы (ектеньи) следуют за 
Евангелием, в частности, три главных прошения (о мире в 
Церкви, о священноначалии, о собрании молящихся; сегодня 
они, как правило, читаются про себя, так как уже произноси-
лись вслух на приношении ладана). Символ веры произносит-
ся вместе всем народом; за ним следует молитва, предваряю-
щая поцелуй мира, и сам поцелуй мира: верные вкладывают 
сложенные вместе ладони в раскрытые ладони другого, в это 
время поется гимн поцелуя мира, под аккомпанемент кимва-
лов. Анафору полностью поет предстоящий священник, нет 
никаких молитв, читаемых тайно. Как и в большинстве тра-
диций ее открывает диалог: «Горé имеем сердца!» – «Благо-
дарим Господа», – «Достойно и праведно…», за которым идет 
Praefatio (в понимании латинской литургии), где описывается 
величие Божие. Эта молитва начинается словами «Достойно  
и праведно» и заканчивается гимном «Свят, свят, свят», кото-



Коптская литургия	 193

рый поют верные. Затем следует молитва освящения, Sanctus. 
начинающаяся со слов «Свят, свят, свят», рассказывающая 
об истории спасения, и завершающаяся словами установле-
ния Евхаристии, анамнесис и эпиклезис, как в византийской 
анафоре св. Василия Великого. После эпиклезиса в анафорах 
св. Василия и св. Григория – разные молитвенные прошения: 
за Церковь и священноначалие, за плоды земные (в зависи-
мости от времени года) и за тех, о ком особо молятся за этой 
службой. Затем читаются записки, молитва о живых и об 
усопших. В анафоре св. Кирилла эта молитва предшествует 
Sanctus.

После эпиклезиса и вплоть до благословения, завершаю-
щего службу, поскольку Христос сам присутствует на пре-
столе в освященных вине и хлебе, священник больше не 
благословляет народ, он только протягивает правую руку к  
верным, а левую к святому Телу Христову, и не соверша-
ет крестного знамени над молящимися. Типично египет-
ская особенность службы – молитва времени года; молитва 
«о плодах земных» меняется: с июня по октябрь молятся о 
«разливе вод Нила», с октября по январь «о семенах, расте-
ниях и полях», с января по июнь «о благорастворении воз-
духов и изобилии плодов земных». Воспоминание о святых 
теоретически должно включать в себя имена всех покойных 
патриархов Александрийских (на сегодняшний день – 117).

После анафоры совершается молитва преломления (изме-
няемая), во время которой священник сначала благословля-
ет отдельно хлеб и вино, а затем, установленным образом, 
дробит святое Тело Христово. Эта молитва завершается Мо-
литвой Господней и молитвой над верными, преклонивши-
ми головы. Священник произносит молитву Разрешения от 
Отца, за которой следуют слова «Святая святым!». Верные 
отвечают: «Един свят Отец, един свят Сын, един свят Дух 
Святой. Аминь». Перед причастием священник возглашает 
торжественное исповедание веры:



194	 Священник Уго Занетти

Верую, верую, верую и исповедую до последнего вздоха, 
что сие есть животворящее Тело Сына Твоего единород­
ного, Господа нашего, Бога и Спасителя Иисуса Христа. Он 
взял его у нашей единой Владычицы, Богородицы, Пречистой 
Святой Марии. Он соединил Его со Своей божественной 
природой, без смешений и изменения. Он достойно засвиде­
тельствовал веру перед Понтием Пилатом (см. 1 Тим 6:13). 
Он предал Тело Свое на святом древе Крестном по собствен­
ной воле за нас всех. Верую поистине, что Его божествен­
ная природа никогда не отделялась от человеческой, ни на 
мгновение, ни даже на миг. Он даровал нам Тело Свое для 
спасения и оставления грехов и для жизни вечной каждого 
причастника. Верую, верую, верую, что это воистину так. 
Аминь.

Во время причастия верные сначала принимают у свя-
щенника Святое Тело Христово, а затем, от помогающего свя- 
щенника или от диакона, Святую Кровь, подаваемую лжицей. 
В это время поется псалом  150, прерываемый Аллилуией.  
С помощью сослужащего священника и диаконов священ-
ник омывает святые сосуды, сначала произнося благодарст
венные молитвы за Причащение, а после возгласа диакона 
«главы ваши Господу преклоните» – молитву благословения 
верных, в конце которой он проходит через храм, окропляя 
всех святой водой. В конце священник произносит длинную 
молитву отпуста, и раздает антидор.

Апрель 2013 г.
Chevetogne. Бельгия

Перевод с французского
Марии Великановой



ТРАНСФОРМАЦИЯ ЛИТУРГИИ 
НА ЗАПАДЕ





Священник Хью Уайбру

Хью Уайбру (Hugh Wybrew ) родился в 1934 г. С 1961 го- 
да – каноник (священник) Англиканской церкви. Богословское 
образование получал, в Кембридже, Оксфорде, в Свято-Сер- 
гиевском православном богословском институте в Париже,  
в Католическом университете Лувена. Магистр богословия 
(Оксфорд). С  1965 по 1971 год – сотрудник богословского 
факультета Оксфордского университета и преподаватель 
англиканского богословского колледжа St  Stephen’s House 
(Оксфорд). С 1971 по 1973 – англиканский капеллан в Румы­
нии, Болгарии и Югославии. Был секретарем англикано-
православного Содружества св. Албания и преп. Сергия. Хью 
Уайбру с 1974 г. принимает участие в работе Международ­
ной англикано-православной богословской комиссии, он ав- 
тор нескольких книг по православному богослужению, кото­
рые пользуются большим успехом в англоязычном мире и  
переведены на многие иностранные языки1. С 1986 по 1989 год  
– настоятель англиканского собора св. Георгия в Иерусали­
ме. С 1989 по 2004 – настоятель храма св. Марии Магдалины 
(Оксфорд). С  1989  г. преподает в Оксфорде литургику по 
раннехристианским памятникам.

Евхаристическая жизнь 
Англиканской церкви

К началу XVI столетия Церковь в Англии, как и во всей 
Западной Европе, служила литургию в латинском обряде. 
Кое-где допускались незначительные местные добавления, 
но евхаристическая молитва, сам канон Мессы, оставался 
неизменным. Главное событие всей богослужебной жизни 

1 На русском языке издана книга Хью Уайбру. Православная ли-
тургия. Развитие евхаристического богослужения византийского 
обряда. М.: ББИ, 2000.



198	 Священник Хью Уайбру

Церкви, литургия совершалась на латыни, по воскресеньям 
и в главные церковные праздники ее пели, в остальные дни 
– читали. Миряне причащались редко и только под одним 
видом: в Римско-католической церкви Чашу у них отняли 
несколькими столетиями ранее. Переживание литургии было 
сосредоточено на том моменте, когда священник возносил 
чашу и верные поклонялись Христу, истинно пребывающему 
в Святых Дарах и приносимому в жертву, примиряющую нас 
с Богом. 

Идеи Реформации пришли в Англию довольно рано. Воз
зрения Лютера, Кальвина и Цвингли быстро завладевали ума
ми. Под их влиянием миряне стали более часто приступать 
к Чаше, и в 1548 году был принято Правило к причащению. 
Оно состояло из нескольких, читаемых по-английски молитв,  
которые произносились сразу после причащения клира. Под  
воздействием лютеранского обычая, который Томас Кран
мер, тогдашний архиепископ Кентерберийский, знал доволь
но хорошо, в английских храмах тоже вошло в традицию 
причащать мирян под двумя видами. Новое Правило, вклю- 
чавшее общую исповедь и разрешительную молитву, увеще- 
вательные слова из Писания, а также молитву перед при- 
частием, должно было войти в обиход всей Церкви Англии, 
хотя многие епископы и священники ему поначалу сопро
тивлялись. 

В 1549 году вышла первая реформированная Книга об­
щих молитв, в которой Правило к причащению включили в 
текст евхаристической литургии. Сама служба называлась 
«Вечеря Господня и Святое Причащение, обычно именуе
мые Мессой». Совершали ее по-английски, но, в целом, она  
мало чем отличалась от богослужения Римско-католической 
Церкви. Литургическое последование почти не изменилось, 
песнопения и облачения сохранились, убранство храма тоже  
оставалось прежним, однако теперь священнику запрещалось, 
произнося установительную формулу, поднимать дискос и  
Чашу. Сама евхаристическая молитва была намеренно состав



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 199

лена так, чтобы обойти две главные идеи средневекового 
евхаристического богословия, отстаивавшего «реальное при- 
сутствие» Христа в хлебе и вине, пресуществленных в Тело  
и Кровь Христову и трактовавшего Евхаристию как «иску
пительную жертву», которую приносит священник за живых 
и усопших. Однако эти богословские мотивы по-прежне- 
му звучали и прочитывались в литургических текстах, и в 
1552 году было предпринято новое издание Книги общих 
молитв, главным образом, с тем, чтобы исключить из них 
даже намек на «римское учение». 

Составленная при деятельном участии архиепископа Кран- 
мера, новая редакция отражала его представления о литур
гии. Порядок богослужения существенно изменился, слово 
«Месса» исчезло вообще, а сам текст стал называться «Пра- 
вило совершения Трапезы Господней или Святого Причаще
ния». По убеждению Кранмера, воспоминание о страдани
ях и смерти Христовой «творится» не в тот момент, когда 
священник возносит хлеб и вино (и тем более – Тело и Кровь 
Христову), но в совместном приобщении Дарам в Святом 
Причастии. Из богослужения полностью ушла мысль о том, 
что священник приносит «жертву Христову», осталось лишь 
то, что присутствует в Новом Завете – слова благодарения и 
хвалы, молитвы, просьбы, а также нераздельное – «душою 
и телом» – предстояние всех христиан. В издании 1549 года 
евхаристические молитвы разбили на несколько смысловых 
частей и распределили по соответствующим разделам Пра
вила к причащению. Из текста исчезло все, что могло бы 
напоминать о молитве пресуществления; установительная 
формула сохранилась, но теперь священник не читал ее над 
хлебом и вином, а обращал ко всей общине. Ее вряд ли можно 
было назвать молитвой, в конце не произносилось «Аминь». 
В сборнике 1549 года формула, которая произносилась, когда 
уделялось причастие, звучала так: «Тело Господа нашего 
Иисуса Христа, отданное за тебя, да сохранит твое тело и ду- 
шу в жизнь вечную»; «Кровь Господа нашего Иисуса Христа,  



200	 Священник Хью Уайбру

пролитая за тебя, да сохранит твое тело и душу в жизнь 
вечную». Затем, по изданию 1552 года, эта формула читалась 
иначе: «Примите и ешьте сие в воспоминание о том, что 
Христос умер за вас и насытьте сердца ваши верою с благо- 
дарением»... «Пейте сие в воспоминание о том, что кровь 
Христова излилась за вас и возблагодарите». Хлеб и вино 
оставались хлебом и вином; чтобы это подчеркнуть, уста
новленное Кранмером литургическое правило допускало, что  
священник может забрать домой оставшиеся после причастия 
евхаристические дары и потребить их с обычной пищей. 

Окрашенный в покаянные тона, новый литургический об- 
ряд повлек за собой переустройство храмовых построек. 
Каменный алтарь у восточной стены сменился длинным 
столом, вытянувшимся вдоль алтарной части. Вокруг стола 
располагались причастники, священник стоял у северного 
торца. Исчезло литургическое пение, от одежд остался только 
стихарь (комжа). Статуи к тому времени уже разрушили или 
вынесли из храмов, яркие средневековые фрески забелили 
известкой. При всей приверженности воззрениям Цвингли, 
сам Кранмер был не столь радикален. Например, он считал, 
что Трапеза Господня или служба Святого Причащения 
должна совершаться каждую неделю, а не раз в три месяца 
и даже ввел в литургический лекционарий указания для 
ежедневных богослужений. Изданная в 1552 году Книга общих  
молитв продержалась в церковном обиходе совсем недолго.  
Год спустя она была упразднена Марией I Тюдор, сменив
шей на престоле своего брата Эдуарда VI. В 1558 году, после 
восшествия на престол Елизаветы I, Книгу общих молитв 
вернули с одним существенным изменением, относившимся  
к обряду Причащения. Появившейся в 1552 году формуле, 
которая произносилась, когда преподавались евхаристические 
дары, теперь предшествовали слова из редакции 1549 года, 
напоминавшие о реальном присутствии Тела и Крови Хрис
товой.

Этим изданием Книги общих молитв пользовались вплоть 
до 1662 года, однако в период Республики 1642–1660 годов, 



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 201

когда Церковь Англии оказалась во власти пуритан, его вы- 
теснило более близкое их богословию кальвинистское «Ру
ководство к общественному богослужению» (1645). Тем  
временем, в 1637 году король Карл I и архиепископ Кентер- 
берийский Уильям Лауд ввели исправленную и дополненную 
Книгу общих молитв в обиход Церкви Шотландии. Евха
ристия в ней, по-прежнему, именовалась Трапезой Господней 
или Святым Причащением, евхаристическая молитва вклю- 
чала тексты из более ранних изданий той же Книги, но вместе 
с тем, она приобрела более традиционный вид. В «Молитве  
освящения», следовавшей за префацием2 и Sanctus, явно 
прослеживалось влияние редакции 1549 года. Сама молитва 
состояла из призывания Духа на хлеб и вино, а также про
шения о том, чтобы «они стали для нас Телом и Кровью 
возлюбленного Твоего Сына, дабы мы, принимая их по свя- 
тому установлению Сына Твоего Спасителя нашего Иисуса  
Христа, стали причастниками Его пречистого Тела и Крови».  
Молитва жертвоприношения следовала сразу за установи
тельными словами, что также возвращало богослужению 
традиционный облик. В ней говорилось о «святых дарах» и 
«воспоминании», которое «заповедал нам совершать Твой 
Сын», однако смысловой центр ее по-прежнему составляло 
приношение хвалы, благодарения и самих себя, «душ и 
телес», в достойную, святую и живую жертву Богу. 

Принятый в 1637 году Церковью Шотландии евхаристи
ческий канон отражал представления весьма влиятельных в 
Англиканской церкви конца XVI – начала XVII века «чарль- 
зовых богословов», которые вместе с королем Карлом I и 
архиепископом Лаудом выступили против преобладавшего в 
церкви пуританского учения. Их идеи вызвали в Шотландии 
ожесточенные споры, переросшие в восстание, которое было 
направлено, в том числе, и против епископов, пытавшихся 

2 Префаций (лат. Praefatio – введение) – начальная часть евха-
ристической молитвы или анафоры в литургии, как правило, об-
ращенная к Богу Отцу. – Прим. пер.



202	 Священник Хью Уайбру

навязать чуждый пресвитерианской церкви богослужебный 
обычай. В 1638 году Генеральная ассамблея Церкви Шотлан
дии отказалась признать новый канон и вероучительные 
определения; некоторое время спустя она упразднила епис
копат. Взгляды шотландских реформаторов повлияли на по- 
следующую историю англиканского богослужения, в част
ности, на вышедшую в 1662 году новую редакцию Книги 
общих молитв. После того, как в 1660 году была восстановле
на британская монархия, начались жаркие споры о том, каким 
должно быть богослужение в возрожденной Церкви. Было 
очевидно, что вносить радикальные изменения, подобные тем,  
что были сделаны в Книге 1637 года, нельзя, однако некото
рые перемены в ее структуре все же произошли, в частности, 
установительные слова были отделены заголовком «Молит- 
ва освящения» и после них следовало «Аминь». К евха
ристическим субстанциям – хлебу и вину – также стали 
относиться более благоговейно; по новым правилам все 
оставшиеся после причащения Святые Дары должен был 
потребить священник. Таким образом, Книга общих молитв 
1662 года утверждала более традиционное понимание Евха
ристии. Одновременно архиепископ Лауд вернул алтарь к  
восточной стене, попутно восстановив в правах само понятие  
«алтарь», и велел установить в храмах алтарные преграды. 
Возрождалось евхаристическое благочестие, постепенно воз
вращались в обиход священнические одежды. Для некоторых 
англиканских храмов обычай служить в облачениях и кадить 
во время литургии был не внове, однако в большинстве 
приходских церквей богослужение по-прежнему оставалось 
очень скромным.

Хотя Книга общих молитв предписывала совершать служ- 
бу Святого Причастия, по меньшей мере, каждое воскресенье, 
в литургической жизни большинства приходов это правило 
не соблюдалось. Кранмер, равно как и другие реформаторы, 
настаивал на том, чтобы на каждой службе приступало к 
причастию хотя бы несколько мирян. Однако преодолеть 



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 203

вековые привычки было нелегко. В XVI веке причащаться 
чаще, нежели раз в год, миряне приучены не были, и, каза
лось, переубедить их невозможно. Согласно каноническим 
предписаниям, священник мог совершать полную литур
гию только если собиралось больше трех или четырех 
причастников. Поэтому в большинстве приходов воскресная 
служба, состояла, как правило, из утренней молитвы, после 
которой шла первая часть богослужения Трапезы Господней 
(Ante-Communion), включавшая в себя литургию слова, мо
литвы предстательства и заключительную молитву, затем 
собравшимся преподавалось благословение. Полностью ли
тургия совершалась раз в месяц, а иногда и единожды в три 
месяца, не считая великих праздников Рождества и Пасхи. 
Заканчивалось воскресное богослужение вечерней молитвой, 
которая читалась в полдень. 

Следует заметить также, что в Книгу общих молитв 1549 
года Кранмер включил реформированную им службу Часов. 
Из восьмичастного средневекового последования он оставил 
две части: утреню и хвалы утренние объединил в утренние 
молитвы, а вечерню и повечерие – в вечерние. Он хотел 
создать молитвенное правило, которое предназначалось бы  
для всей церкви, а не только для клириков, как это почти 
повсеместно было в средние века. Напротив, отныне священ
никам вменялось в обязанность заботиться о том, чтобы на  
утреннюю и вечернюю молитву в храм приходило как можно 
больше людей. В будни на эти службы народу собиралось, 
по-прежнему, немного, но по воскресеньям они стали посто
янной частью общественного богослужения и со временем, 
поскольку реформаторам так и не удалось привить обычай 
часто причащаться – основными воскресными службами в 
большинстве приходов. 

С редким причащением, равно как и с редкими службами 
смирились далеко не все. В начале XVIII века против этой 
укоренившейся в церковном сознании привычки, выступили 
братья Джон и Чарльз Уэсли. Позднее, в том же столетии, 



204	 Священник Хью Уайбру

о необходимости часто приступать к Трапезе Господней, на- 
поминали сторонники евангелического возрождения. В при- 
ходах, находившихся под их влиянием, воскресное богослу- 
жение начиналось службой Святого Причащения, которая, 
как правило, совершалась в восемь часов утра, за ней, в  
одиннадцать часов, следовала утренняя молитва с пропо
ведью, а ранним вечером, не позднее половины седьмого, 
община собиралась на вечерню, во время которой священник 
проповедовал. 

Последующее развитие литургической традиции в церкви 
Англии во многом связано с Оксфордским движением. Оно 
возникло в 1833 году под влиянием проповеди Джона Кибла  
и довольно скоро распространилось из Оксфорда по всей 
стране. «Трактарианцы» – так поначалу называли сторонни- 
ков движения, поскольку всем прочим жанрам они предпо
читали богословский трактат – обосновывали кафоличность 
Англиканской церкви, отстаивали ее независимость от 
государства и не уставали напоминать о том, что церковная 
жизнь может строиться только вокруг Евхаристии. Некото- 
рые из них, в том числе, Джон Генри Ньюмен, впоследствии 
присоединились к Католической церкви, но и в англиканских 
приходах, под воздействием идей Оксфордского движения, 
постепенно стали вводить латинский обряд, призванный зри- 
мо свидетельствовать о том, что Церковь, по существу своему,  
евхаристична. Постепенно усваивалось католическое бого
словие Евхаристии и многие благочестивые обычаи, в том  
числе, выставление Святых Даров и поклонение им (адора
ция), а в некоторых местах – благословение Дарами. При том, 
что эти практики воспринимались настолько неоднозначно, 
что их даже пытались запретить, само по себе aнгло-като
лическое движение, как его называли, оказало огромное воз
действие на Англиканскую церковь и, прежде всего, на ее  
богослужебный опыт. Отныне главным воскресным и празд- 
ничным богослужением стала «высокая месса», которая со
вершалась по Римско-католическому обряду; само понятие 



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 205

«месса» было реабилитировано. Вернулись церковные обла
чения и обычай кадить во время главной службы дня; в не
которых приходах Евхаристию стали совершать ежедневно.

Англо-католические богослужебные новшества приви
лись, главным образом, в больших городах; гораздо труднее 
они воспринимались в деревенских приходах. Здесь, как пра- 
вило, служили раннюю Евхаристию для всех, кто хотел при- 
частиться, а затем, после полудня совершалась обедня, во вре- 
мя которой причащали только немощных и больных. Строго 
соблюдалось принятое в тогдашней Католической церкви 
предписание о евхаристическом посте. День завершался Ве- 
черней (как правило, ее пела вся община) и проповедью, не- 
которые священники ввели обычай в конце вечерней службы 
благословлять верных. Евангелическое возрождение и усилия 
англо-католиков способствовали тому, что постепенно почти 
во всех приходах день стал начинаться с евхаристического 
богослужения, которое в разных местах называли по-разно- 
му – Мессой, Евхаристией или службой Святого Причащения. 
В тех приходах, где «Оксфордское влияние» было не столь 
сильно, по-прежнему, первой службой дня была утреня, 
служба Причащения совершалась раз в месяц, но каждый ве- 
чер пели вечерню. Как правило, на нее приходило больше 
всего народу, в том числе, и те члены Церкви, которые не были 
миропомазаны. Они не могли приступать к Причастию, и, 
как можно предположить, предпочитали паралитургические 
службы. 

В начале XX века Англиканскую церковь охватило «При- 
ходское евхаристическое движение». Его сторонники были  
убеждены: сердцевину христианского богослужения и осно- 
ву приходской жизни составляет Евхаристия, поэтому на
стаивали на том, чтобы на главной службе дня причащалась 
вся община. Отчасти эти идеи сложились под влиянием 
Католической церкви, в те же десятилетия переживавшей 
литургическое возрождение, одной из форм которого стало  
движение мирян за сознательное участие в литургии и  



206	 Священник Хью Уайбру

частое причащение. Однако у Англиканской церкви было  
неоспоримое преимущество: ее богослужение было более  
понятно мирянам, поскольку совершалось на национальном 
языке, тогда как в Католической церкви по-прежнему слу
жили на латыни. Новое литургическое движение оказалось 
настолько убедительным, что ко второй половине XX века 
в большинстве приходов Англиканской церкви главной вос- 
кресной службой стала Евхаристия. Литургические тексты  
не произносились, а пелись, кроме того, в состав богослу
жения вошли гимны, которые пела вся община – старани
ями братьев Уэсли общее пение стало неотъемлемой частью 
англиканской богослужебной традиции. Священники служи- 
ли, как правило, в облачениях, однако обычай кадить престол 
и храм закрепился, по преимуществу, в англо-католических 
приходах. Утреня в большинстве приходов более не счита
лась главной службой дня, хотя в некоторых местах на нее  
по-прежнему собиралось немало прихожан; вечерняя молит
ва, или как ее называли, «вечерня с пением», равно как и 
проповедь, которая на ней произносилась, вплоть до 1970-х  
годов воспринимались как важное событие приходской жиз
ни, однако в последующие годы их значимость постепенно 
утрачивается.

Все это время единственным, признанным Англиканской 
церковью молитвословом и богослужебным сборником оста
валась Книга общих молитв в редакции 1662 года. Однако 
уже в конце XIX века становилось все очевидней, что она 
требует существенной переработки, поскольку не учитывает 
происшедших за последние столетия литургических изме
нений и общественных перемен. Появившиеся на рубеже 
XIX–XX веков в католической и англиканской среде иссле
дования в области литургики, в частности, изучение ранне
христианского богослужения, помогли увидеть, что в об- 
ряде 1662 года довольно много странностей. Некоторые свя- 
щенники, нарушая канонические предписания, начали тай
но вводить латинский обряд, и церковные власти сочли 



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 207

невозможным за это наказывать. Новое, существенно пере
смотренное и дополненное издание Книги общих молитв 
появилось в 1927 году. Вошедшее в него литургическое по- 
следование носило более традиционный характер, в част
ности, евхаристическая молитва включала не только уста
новительные слова, но и эпиклезис (призывание Святого 
Духа), который следовал за молитвой приношения. Год спус
тя это издание, вызвавшее немало споров в церковной среде, 
было запрещено парламентом, со времен случившегося в 
1534 году разрыва Генриха XVIII с Римом, обладавшим наи
высшим авторитетом во всех церковных делах, в том числе, в 
литургических и вероучительных полемиках. 

После Второй мировой войны в Англиканской, равно как  
и в Католической церкви, снова заговорили о необходимости 
богослужебной реформы. В 1955 году была создана Литур
гическая комиссия, вскоре предложившая приходам несколь
ко пробных вариантов реформированного богослужения. 
Первая часть богослужебных текстов, представлявших со- 
бой отчасти переработанное последование из Книги общих  
молитв 1927 года, была официально утверждена и введена 
в церковный обиход в 1966 году. Две другие части вышли 
в конце 1960-х, в третью вошли молитвословия на совре
менном английском языке, тогда как в редакции 1662 года и 
ее последующих переизданиях сохранялся язык XVI века.  
В 1974 году Англиканская церковь получила право само
стоятельно, не обращаясь к парламенту, принимать новые  
богослужебные практики. На их основе был составлен Аль­
тернативный Служебник, утвержденный к повсеместному 
использованию в 1980 году. Через двадцать лет, с первого 
воскресенья Адвента 2000 года его сменила объединившая 
сложившиеся к тому времени многообразные богослужеб- 
ные формы многотомная Книга общественного богослуже­
ния. В нее вошли составленные с учетом последних ли
тургических исследований и пастырских потребностей 
основные последования и вспомогательные тексты всех 



208	 Священник Хью Уайбру

общественных богослужений, которые могут совершаться 
в Церкви Англии. При том, что основным литургическим 
источником по-прежнему остается Книга общих молитв 
1662 года, в большинстве приходов главная воскресная и все 
праздничные службы совершаются, как правило, по новому 
последованию, а более традиционный обряд часто оставляют 
для ранней воскресной и повседневных служб. Утреня и 
вечерня, причем не только в кафедральных соборах, также 
нередко совершаются по Книге 1662 года, и «вечерня с 
пением» по-прежнему собирает немало людей, хотя в при
ходских храмах обычай обязательно участвовать в ней 
постепенно утрачивается. Евхаристическая литургия чаще 
всего называется «Святым Причащением» или «Вечерей Гос- 
подней», название «Евхаристия» также вошло в церковный 
язык; англо-католики, как и прежде, предпочитают имено
вать литургическое богослужение «Мессой». Различия в бо- 
гословской трактовке этих понятий позволяют увидеть 
многообразие евхаристического богословия современной 
Англиканской церкви. 

В наши дни Церковь Англии признает несколько евха
ристических канонов, внутри каждого из которых возможен 
выбор подходящих молитвословий для изменяемых частей  
богослужения. Как и в Католической церкви после Второго  
Ватиканского собора, значимое место в структуре службы 
занимает литургия или служение Слова, да и само после
дование во многом напоминает реформированную Мессу.  
Вступительная часть содержит чин покаяния и молитву от- 
пущения грехов (в некоторых приходах покаянный чин 
предшествует приношению хлеба и вина), затем священник 
произносит короткую молитву дня – коллекту, содержание 
которой диктует литургический календарь. По воскресеньям 
и праздникам Лекционарий предлагает три литургических 
чтения, как правило, тех же, что и в Католической церк
ви, затем следует проповедь, Никео-Константинопольский 
Символ веры, который читают все собравшиеся, и молитва 



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 209

верных. Литургия жертвы или «служение Таинства», как 
ее принято называть в Англиканской церкви, начинается с 
приветствия мира. Обычно оно предшествует приношению 
даров, вслед за латинской традицией именуемому также оф
ферторием. Хлеб и вино приносятся на престол (во многих 
приходах это делают миряне), после чего (в некоторых мес
тах – предваряемая кратким молитвословием) произносится 
евхаристическая молитва освящения Даров. После нее об
щина вместе читает «Отче наш», краткие молитвы перед 
причастием – и священник приглашает приступить к таин
ству. Как и в Католической церкви, причащаются почти все 
присутствующие на литургии. Завершает службу молитва 
после причастия, благословение и отпуст. По воскресеньям 
и праздникам в начале и в конце богослужения, а также на 
приношение даров принято петь гимны. 

Под влиянием произошедшей после Второго Ватиканско
го собора литургической реформы Англиканская церковь 
вслед за Католической ввела в церковный обиход несколько 
евхаристических канонов; некоторые из них, как в католи
ческой, так и в англиканской традиции, составлены под 
непосредственным влиянием раннехристианских молитв. 
Так, например, в Книге общих молитв 1662 года чин Святого 
Причащения, как и современная ему латинская месса, во  
все дни, кроме главных праздников, предписывал только  
краткую благодарственную формулу. В новый евхаристи
ческий канон вошла повсеместно читавшаяся в первые три 
века христианской истории благодарственная молитва за со
творение, искупление и царственное священство всего народа 
Божьего. Дошедшие с тех времен свидетельства позволяют 
предположить, что освящение хлеба и вина в ранней Церкви 
понималось как «ответ» на благодарение, и только с IV века 
смысловой акцент смещается – евхаристическое приношение 
начинает трактоваться не столько как благодарный дар, сколь- 
ко как искупительная жертва.

Другая черта, сближающая современную англиканскую 
и реформированную католическую литургию – появление 



210	 Священник Хью Уайбру

эпиклезиса, призывания Святого Духа. Изначально в латин
ской литургии эпиклезиса не было. Уже в IV веке было 
принято думать, что дары освящаются словами Иисуса, про
изнесенными на Тайной Вечере. Однако в старом чине Мес
сы запечатлелось также более раннее богословское мнение, 
соласно которому освящение происходит в тот момент, когда 
ангел возносит принесенные на алтарь дары к небесному 
престолу. Оно, в свою очередь, было связано с бытовавшим в 
первые два века представлением о Христе как ангеле Божьем; 
отголоски подобных воззрений сохранились в литургическом 
каноне даже тогда, когда пресуществление стали напрямую 
соотносить со словами Христа. В XIV веке Николай Кавасила 
в Изъяснении Божественной литургии убедительно писал 
о том, что молитва об освящении равнозначна эпиклезе в 
византийской литургии. Из экуменических соображений 
англикане, равно как и католики, включили призывание 
Святого Духа в новые литургические молитвы; обычно оно 
произносится перед установительной формулой, чтобы не 
возникло впечатление, будто ее одной недостаточно, и она, 
чтобы стать действенной, должна завершиться эпиклезисом. 
Однако и в англиканской, и в католической богослужебной 
традиции молитва ко Святому Духу звучит не столь прямо, 
как в анафоре литургии св. Иоанна Златоуста или св. Василия 
Великого: священник просит не «преложить» хлеб и вино в 
Тело и Кровь, но благословить их, чтобы они стали для нас, 
принимающих, Телом и Кровью Христовой. 

В наши дни Евхаристия стала главной воскресной и празд- 
ничной службой богослужением во всех общинах Англикан
ского содружества3. Большинство священников совершают 

3 Англиканское содружество – объединение церквей, признаю-
щих вероучение Англиканской церкви, в разной мере придержи-
вающихся практики богослужения, определяемой Книгой общих 
молитв, допускающих евхаристическое общение и признающих, в 
той или иной степени авторитет архиепископа Кентерберийского. 
– Прим. пер.



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 211

ее по одному из современных обрядов. Современная англи
канская практика допускает значительное многообразие ли
тургических форм; так, в некоторых храмах предпочитают 
более скромное и сдержанное богослужение, но есть немало 
тех, кому привычней традиционный богослужебный уклад. 
Обычай кадить во время литургии сохранился лишь в не
многих храмах. В большинстве приходов священник, как 
и в Римско-католической церкви, стоит во время литургии 
лицом к верным; как правило, служат в праздничных обла
чениях, хотя в некоторых общинах литургические одежды 
почти вышли из обихода. Обязанности алтарников, чтецов, 
«служителей таинства», передающих во время общего при
чащения Чашу, закреплены за мирянами. Кроме того, в нача
ле евхаристической литургии, как правило, именно миряне 
приносят на алтарь хлеб и вино; тем самым они символиче
ски свидетельствуют о том, что община вверяет себя Богу в 
дарах, с которыми она приходит. 

Церковь Англии очень многообразна в том смысле, что  
она допускает сосуществование внутри нее разных, порой  
полярных, богословских позиций и групп – от англо-като- 
ликов, которых иногда ошибочно называют «высокой цер- 
ковью», до евангельских протестантов фундаменталистского 
толка (их зачастую относят к «низкой церкви»). Та часть 
«евангелистского крыла», которая находится под влиянием 
харизматического движения, выработала свою литургиче
скую культуру, в которой, помимо евхаристического богослу- 
жения, значительное место занимают различные молитвен
ные собрания и встречи. В более традиционных евангельских 
общинах Евхаристия, по значимости, явно уступает пропо
веди, как это было несколько столетий тому назад, когда в 
пуританских церковных кругах конца XVI – начала XVII ве- 
ка все богослужение строилось вокруг «изъяснения Слова 
Божьего». 

Итак, с XVI вплоть до XX века Книга общих молитв оста- 
валась единственным, утвержденным для общественных 



212	 Священник Хью Уайбру

богослужений и признанным парламентом, литургическим 
сборником Англиканской церкви. Различные богословские 
традиции были объединены в ней общей богослужебной 
практикой, стараниями англиканских миссионеров распро
странившейся повсюду, где существовали британские коло
нии. Переведенная на множество языков, Книга общих мо­
литв связывала англикан, живших на разных континентах, 
общей молитвой и литургическим переживанием. В наши 
дни Англиканское Содружество состоит из тридцати восьми 
независимых провинций, существующих в ста шестидесяти 
пяти странах. Каждая из них управляется самостоятельно, 
при этом архиепископ Кентерберийский считается «первым 
среди равных» – «primus inter pares». По структуре и канони- 
ческим принципам современная Англиканская церковь суще- 
ственно отличается от Православной. Например, в наши дни  
общины Англиканского содружества более не объединены  
общим порядком богослужения. С тех пор, как в XVIII веке  
была реформирована Книга общих молитв 1662 года, в тече- 
ние двух последующих столетий почти во всех провинциях 
создавались собственные литургические последования, в ко- 
торых общее англиканское наследие вписывалось в контекст 
местной культуры. Литургическое обновление во многом 
помогло сближению христианских общин; благодаря ему  
Англиканская церковь смогла усвоить и «вместить» не толь- 
ко литургический обиход Католический церкви, но и бого- 
служебные обычаи разных протестантских деноминаций. 
Принятые в современной англиканской практике литурги
ческие чины близки друг другу по структуре и различают- 
ся лишь в более или менее значимых богословских подроб
ностях. 

В заключение даем одну из евхаристических молитв, при
нятых в Англиканской церкви:



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 213

Господь с вами	 или	 Господь среди нас 
И со духом твоим	Д ух Его с нами

Вознесем сердца 
Возносим ко Господу 

Возблагодарим Господа Бога нашего.
Ему подобает благодарение и хвала.
Воистину достойно, 
Должно и радостно 
Во всякое время и на всяком месте 
Воздавать Тебе благодарение и хвалу, 
Святой Отче, Царю небесный, 
Всемогущий вечный Боже, 
Во Христе, Твоем Сыне и Господе Нашем.

Если читается краткий префаций, следующую часть 
обычно опускают 

Ибо Он – Твое живое Слово, 
Через Него Ты все сотворил 
И создал нас по образу Твоему, 
Через Него Ты избавил нас от рабства греха, 
�Когда по произволению Твоему Он родился от Девы и 
принял смерть на кресте. 
Ты восставил Его из мертвых 
И вознес Его одесную в вышних. 
Через Него ты послал нам 
Святого и жизнеподательного Духа, 
И взял нас в удел себе. 
Поэтому с ангелами и архангелами, 
Со всеми небесными силами 
Мы возвещаем святое и славное Имя Твое, 
Хвалим тебя и взываем: 



214	 Священник Хью Уайбру

Все: Свят, Свят, Свят Господь, 
	 Бог владычества и силы, 
	 Полны небеса и земля славы Твоей. 
	 Осанна в вышних. 
	 Благословен грядущий во имя Господне.
	 Осанна в вышних. 
Прими наши молитвы, небесный Отче, 
Через Сына Твоего Спасителя нашего Иисуса Христа, 
�И пусть для нас, следующих Его путем и послушных Его 
заповедям, 
Силой Духа Твоего Святого 
Эти дары хлеба и вина
Станут Его Телом и Кровью. 
В ту самую ночь, когда был предан, 
Он взял хлеб и, возблагодарив, 
Преломил и подал ученикам своим, говоря:
�«Примите, едите, ибо это есть Тело Мое, которое за вас 
будет предано.
Это совершайте в память обо мне».
Подобным же образом, после вечери, 
Взял чашу и, вознося Тебе благодарение, 
Подал ученикам своим, говоря:
«Пейте от нее все, 
Ибо это есть чаша Крови Моей Нового Завета, 
Которая за вас и за многих прольется во оставление грехов.
Всякий раз, когда будете пить ее, 
Совершайте это в память обо Мне».
Ныне и мы, небесный Отче, 
Вспоминая Его жертву, 
Некогда принесенную за нас на Кресте, 
Возвещаем Его славное воскресение и вознесение во славе, 
Ожидаем пришествие Его Царства, 
И этим хлебом и вином 
Творим воспоминание Господа нашего Иисуса Христа.



Евхаристическая жизнь англиканской церкви	 215

Велика тайна нашей веры:
Христос умер, Христос воскрес, Христос вернется.
 
Прими через Него, нашего милостивого Первосвященника, 
Эту жертву благодарения и хвалы, 
�И обнови Святым Духом нас, вкушающих эти святые 
Дары
Перед лицом Твоего Божественного величия, 
Воспламени нас Твоей любовью 
И соедини нас в Тело Твоего Сына 
Господа Нашего Иисуса Христа.

Через Него, и с Ним, и в Нем, 
в единстве Святого Духа
Со всеми, кто стоит перед Тобой на земле и на небе, 
Прославляем Тебя, Всемогущий Отче, 
Песнью непрестанной хвалы: 

Ибо Твое есть благословение, и честь, и слава, и сила
Во веки веков. Аминь. 
 
(Далее следует молитва Господня).

Перевод с английского
Светланы Панич



СОДЕРЖАНИЕ

Литургия – сердце Церкви

Наследие Христа.......................................................................7

КОРНИ ХРИСТИАНСКОЙ ЛИТУРГИИ

Пол Самнер
«Тот, Кто приходит, или Спрятанный афикоман» 

(перевод с английского)......................................................13

Давид Даубе
«Два эпизода после Тайной Вечери» 

(перевод с английского)......................................................19

Клеменс Леонгард
«От застолья к утреннему приветствию.

Когда и почему Евхаристия перестала быть общинной 
трапезой?»  (перевод с английского).................................26

Священник Антоний Лакирев 
«Знак Завета»............................................................................48

ЛИТУРГИЯ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

Священник Владимир Лапшин 
«Литургия»................................................................................57

Протоиерей Александр Мень
«Христос зовёт нас быть с ним за одним столом»...............65

Антоний (Блум) митрополит Сурожский 
«Крещение и Евхаристия. Наша разделенность и наше 

единство» (1972) (перевод с английского).........................78
«Церковь как евхаристическая община» (1986) 

(перевод с английского)......................................................81



	 Содержание	 217

«Церковь как евхаристическое община» (1988)
(перевод с английского)......................................................96

Архиепископ Иов (Геча)
«Вселенская литургия: творение в литургии Право-

славной Церкви» (перевод с французского)...................120

СВЯЩЕННИЧЕСКОЕ СЛУЖЕНИЕ

Архимандрит Савва (Мажуко)
«Евхаристия в жизни и богословии протоиерея 

Сергия Булгакова».............................................................143

Священник Владимир Зелинский
«Хлеб, свидетель веры» (перевод с итальянского).............167

Монах Восточной Церкви (отец Лев Жилле)
«Священник перед престолом» 

(перевод с французского).................................................. 175

ИЗ ОПЫТА ДРЕВНИХ ВОСТОЧНЫХ ЦЕРКВЕЙ

Иеромонах Уго Занетти
«Литургия Коптской Церкви» 

(перевод с французского)..................................................185

ТРАНСФОРМАЦИЯ ЛИТУРГИИ НА ЗАПАДЕ

Священник Хью Уайбру
«Литургическая жизнь Англиканской Церкви» 

(перевод с английского)....................................................197



SOMMAIRE

La Liturgie, cœur de l’Eglise.....................................................5

LES RACINES DE LA LITURGIE CHRETIENNE

Paul Sumner
Celui qui vient ou l’aficomane caché (traduit de l’anglais)......... 13

David Daube
Deux épisodes après la Dernière Cène (traduit de l’anglais)...... 19

Clemens Leonhard
Du banquet à la salutation du matin. Quand et pourquoi 

l’Eucharistie a cessé d’être une agape 
communautaire (traduit de l’anglais).....................................26

Prêtre Antoine Lakirev 
Le Signe de l’Alliance.................................................................48

LA LITURGIE DE L’EGLISE ORTHODOXE

Prêtre Vladimir Lapchine 
La liturgie.................................................................................... 57

Archiprêtre Alexandre Men
Le Christ nous appelle à partager avec Lui la Cène................... 65

Antoine (Bloom), métropolite de Souroge
Baptême et Eucharistie. Nos divisions et notre unité (1972) 

(traduit de l’anglais)............................................................... 78
L’Eglise comme communauté eucharistique (1986) 

(traduit de l’anglais)............................................................... 81
L’Eglise comme communauté eucharistique (1988) 

(traduit de l’anglais)...............................................................96



	 SOMMAIRE	 219

Archevêque Job (Getcha)
Une liturgie cosmique : La création dans la liturgie 

de l’Eglise orthodoxe (traduit du français).......................... 120

LE SERVICE SACERDOTAL

Archimandrite Savva (Majouko)
L’Eucharistie dans la vie et la théologie de l’archiprêtre 

Serge Boulgakov.................................................................. 143

Prêtre Vladimir Zélinsky
Le pain, témoin de la foi (traduit de l’italien)........................... 167

Un moine de l’Eglise d’Orient (le père Lev Gillet)
Le prêtre devant l’autel (traduit du français)............................. 175

DE L’EXPERIENCE DES anciennes 
EGLISES ORIENTALES

Hiéromoine Ugo Zanetti
La liturgie copte (traduit du français)....................................... 185

TRANSFORMATION : LA LITURGIE EN OCCIDENT

Chanoine Hugh Wybrew
La vie liturgique de l’Eglise anglicane 

(traduit de l’anglais)............................................................. 197



CONTENTS

Liturgy is the Heart of the Church............................................ 5

THE ROOTS OF CHRISTIAN LITURGY

Paul Sumner
“He Who is coming. The hidden afikoman” 

(Transl. from English)............................................................ 13

David Daube
“Two episodes after the Last Supper” 

(Transl. from English)............................................................ 19

Clemens Leonhard
“From banquet to morning salutation. When and why did the 

Christian Eucharist lose its shape as a communal Meal?” 
(Transl. from English)............................................................ 26

Priest Anthony Lakirev 
“The sign of the Covenant”........................................................ 48

LITURGY OF THE ORTHODOX CHURCH

Priest Vladimir Lapshin 
“Liturgy”..................................................................................... 57

Archpriest Alexander Men’
“Christ calls us to be with Him at the table”.............................. 65

Anthony (Bloom), the Metropolitan of Sourozh 
“Baptism and Eucharist. Our dividedness and unity” 

(10 November, 1972) (Transl. from English)......................... 78
“The Church as Eucharistic Community” 

(22 August, 1986) (Transl. from English).............................. 81
“The Church as Eucharistic Community” 

(4 March, 1988) (Transl. from English)................................. 96



	 Contents	 221

Archbishop Dr. Job (Getcha)
“Cosmic Liturgy: creation in the Liturgy of the 

Orthodox Church” (Transl. from French)............................ 120

PRIESTLY MINISTRY

Archimandrite Savva (Mazhuko)
“Eucharist in the life and theology of 

archpriest Sergius Bulgakov”...............................................143

Priest Vladimir Zelinsky
“Bread, the witness of faith” (Transl. from Italian)...................167

Monk of the Eastern Church (Fr Lev Gillet)
“Priest before the Altar” (Transl. from French).........................175

FROM THE EXPERIENCE OF THE 
ANCIENT EASTERN CHURCHES

Hieromonk Ugo Zanetti
“Liturgy of the Coptic Church” 

(Transl. from French)............................................................185

TRANSFORMATION OF THE LITURGY 
IN THE WEST

Priest Hugh Wybrew
“The Eucharistic life of the Anglican Church” 

(Transl. from English).......................................................... 197



Международным Благотворительным Обществом 
имени Александра Меня 

(Рига, Латвия)
изданы (1991–2013)

Альманах «Христианос» – выпуски I – XXII

Книги:

Протоиерей Александр Мень
«Практическое руководство к молитве»
«Апокалипсис» – 
Комментарий протоиерея Александра Меня
«Крестный Путь». Молитвенные размышления и молитвы 
Вселенского Патриарха Варфоломея
Архимандрит Зинон (Теодор) «Беседы иконописца»
Владимир Френкель «Время пустыни». Стихи
Малая сестра Магдалена Иисуса 
«По следам брата Шарля» (Зеленая тетрадь)
Иеромонах Габриэль Бунге «Скудельные сосуды» – 
практика личной молитвы по преданию Святых Отцов
София Рукова «Отец Александр Мень»
Протоиерей Александр Мень «Истоки религии» 
(«Reliģijas pirmsākumi») на латышском языке
Артуро Каттанео «Брак: дар и служение»

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Другой Утешитель. Икона Пресвятой Троицы 
преп. Андрея Рублева»
Светлана Домбровская «Пастырь» 
(Повесть об отце Александре Мене)

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Вино дракона и хлеб ангельский» – 
учение Евагрия Понтийского о гневе и кротости



		  223

Священник Владимир Лапшин
«Деяния Святых Апостолов» – Комментарии 

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Акедия» – духовное учение Евагрия Понтийского 
об унынии

Наталия Большакова
«Христианство осуществимо на земле»
(История создания и жизнь монастыря 
Покрова Пресвятой Богородицы в Бюси-ан-От (Франция)

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Коринфянам,
Послание к Галатам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Фессалоникийцам,
Послание к Римлянам – Беседы»

Наталия Большакова
«Жизнь и служение епископа 
Кампанского Мефодия (Кульмана)»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Филиппийцам,
Послание к Колоссянам, Послание к Филимону, 
Послание к Ефесянам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Титу,
Послания к Тимофею,
Послание к Евреям – Беседы»



Адрес редакции:
Alexander Men’ International Charity Society
Kr. Valdemara Str. 121, apt. 1
Riga LV 1013
LATVIA
Phone: +371 29147350
E-mail: vasilij@mailbox.riga.lv


