
V

2006Рига



ISSN – 1407 – 0898 

Издание осуществлено с помощью ACER – RUSSIE
Обложка работы архимандрита Зинона

Редакционный совет

Наталья Большакова, главный редактор, Латвия
Священник Георгий Чистяков, Россия

Священник Владимир Зели нский, Италия
Андрей Десницкий, Россия

Ответственный за выпуск
Василий Минченко

При перепечатке материалов
ссылка на альманах обязательна

© Международный Благотворительный Фонд
имени Александра Меня

Рига, Латвия, 2006



Путям,
которыми идет душа
человеческая к Богу, 

посвящен этот альманах.
Особенно значима для нас

жизнь христиан нашего времени,
войдем же и мы вместе с ними

в святое любовное
единение с Богом – Отцом
и Сыном и Духом Святым,

Троицей единосущной
и Нераздельной. Аминь





	 Свет мира	 5

СВЕТ МИРА

Мы знаем, какое большое значение в Священном Писании име-
ет свет. Согласно библейской традиции, он был создан раньше 
всего, он – первенец творения, без него немыслима жизнь. Свет 
был также символом мудрости, знания, спасения. Бог часто назы-
вается в Библии светом. В Новом Завете, по пророчеству Исайи, 
«светом миру» становится Иисус, Который Сам свидетельствует 
о Себе: «Я – свет миру» (Ин 8:12). «Я свет пришел в мир, чтобы 
всякий верующий в Меня не оставался во тьме.» (Ин 12:46). 

А у Матфея мы читаем, что Он в Нагорной проповеди гово-
рит Своим ученикам: «Вы свет мира» (Мф 5:14). Называя учени-
ков «светом», Христос говорит об их назначении, их призвании, 
их задаче – нести в мир, передавать другим людям божественный 
свет спасения, который они получили. И дальше Иисус продолжа- 

ет: «Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши 
добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Мф 5:16). 

Христос призывает учеников на великое служение, на миссию:  
через них, через их веру и жизнь люди смогут познать Бога и 
прославить Его. Через учеников Христовых в мире должен сиять 
свет, исходящий от Отца и Его Сына, и добрые дела их будут со-
вершаться во имя Отца Небесного, во славу Его, а не ради собст
венного превозношения. 

Сегодня, в 2006 году от Рождества Христова, эта проповедь об- 
ращена к тем, кто читает Евангелие, кто крещен во имя Отца и 
Сына и Святого Духа, кто составляет Церковь – Тело Христово. Это  
нам, христианам, Господь говорит: «Вы свет мира». И мы должны 
сиять «как светила в мире…» (Флп 2:15)

Мы не можем уйти от Его призыва, от нашего призвания, по 
той причине, что мы не были современниками Христа во время 



6	 От редакции

Его земной жизни, не слушали Его проповеди, не ходили за Ним 
по дорогам Палестины, не были непосредственно вблизи «Света 
миру», не видели лица Его. 

Но нам известно, что Христа видели и слышали многие, в том 
числе, и враги Его, и саддукейский трибунал, и Пилат, и это не 
спасло их… А тот, кто является для нас «первоверховным апос-
толом», – Павел, тоже, как и мы, никогда не видел Христа, но так 
любил Его, пережив внутреннюю встречу с Ним, что жил Им, но- 
сил на себе раны Христовы и был истинным свидетелем Воскрес-
шего и бесстрашным и неутомимым проповедником Благой Вес-
ти среди многих языческих народов. 

Но главное для нас то, что говорит нам Христос в Евангелии: 
«Я с вами во все дни до скончания века» (Мф 28:20). Тайна хрис-
тианства в том, что Воскресший Христос всегда и везде с нами: 
когда мы предстоим Ему в молитве, причащаемся Святых Тайн, 
стараемся жить по воле Его – мы прикасаемся к Нему, соединяем
ся с Ним, и Свет Христов просвещает нас, и Дух Святой напол
няет нас. Тогда мы можем свидетельствовать о Христе из опыта  
нашего сердца, нашей веры, ведь Он посылает нас к людям: «…иди- 
те, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго 
Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам» (Мф 28:19-20). 
Для этого мы должны стать святыми, мы все призваны к святос-
ти, иначе не сможем осуществить наше служение. Святость – это 
в высшей степени универсальное и личное призвание каждого че- 
ловека. 

Но кто же из нас сегодня может стать святым?! – напрашива-
ется возражение. Но святость в Библии не равнозначна безгрешно
сти. Все, что посвящено Богу – люди, предметы, здания, – имену-
ется «святым», «священным», оно считается отделенным от мира, 
не принадлежащим ему, иноприродным. По слову о. Александра 
Меня, «святость – осуществленная в жизни посвященность Богу». 
Человек, возлюбивший Бога, посвятивший себя Ему, не застрахо
ван от падения. Преподобный Серафим говорил, что святой от 
грешника отличается только решимостью стать святым, посвя-
тить себя Богу. 



	 Свет мира	 7

«Бог ожидает, что мы станем отблеском Его присутствия, теми,  
кто несет Евангельскую надежду. Отвечая на Его призыв, чело-
век не забывает о своей слабости, поэтому хранит в сердце слова 
Христа: «Не бойся, только веруй» (Мк 5:36)… Когда в нас есть 
простое желание впустить в свою жизнь присутствие Бога, то в 
глубине души загорается огонь. Бог невидим. Мы не видим Его, и 
все же через Духа Святого Бог пребывает в глубине нашей души. 
И со временем Его присутствие понемногу меняет нас…» (Брат 
Роже из Тэзе)

«Как только я поверил в Бога, я понял, что не могу жить ина-
че, нежели только для Него… Каждый христианин должен видеть 
в любом человеке своего возлюбленного брата… Испытывать по 
отношению к любому человеку те же чувства, какие живут в Серд
це Иисуса». (Брат Шарль Иисуса)

Стремление к святости – приближение к смерти. К большим ис-
пытаниям, страданиям. Но только такой ценой в мире еще мерцает 
свет. «… тьма не объяла его» только ценой святости и смерти, стра-
даний и жертв добровольных. Святость не уничтожима ни точ- 
но рассчитанным ударом топора, ни ударами ножа, пресекающими 
земную жизнь святого. Святость, как дар Божий, посылаемый че-
ловеку, открывшемуся для святости, вспыхивает, становится ярче, 
во всяком случае, «приметнее» для большего количества людей, 
когда «носителя» святости убивают. Его самого как будто нет, а 
святость горит и сияет. 

«Свет пришел в мир, но люди более возлюбили тьму» (Ин 3:19).
Свет слепит человека (тьмы). Встреча со Светом может стать спа-
сением для человека, а может обернуться гибелью, как для Иуды, 
как для убийц брата Шарля де Фуко, как для убийц отца Алек-
сандра Меня, как для убийцы брата Роже Шютца. Что-то темное 
в человеке может не вынести этого ослепительного света любви. 
Любви жертвенной, истинной, Христовой любви. Чем человек бо-
лее исполнен этой любви, тем более он становится мишенью, тем 
более он притягивает сатанинские силы тьмы, и жизнь его стано-
вится жертвоприношением. И он, идущий за Христом, становится 
Ему подобен, становится подобен Агнцу Божьему, берущему на 



8	 От редакции

себя и искупляющему собой грехи мира. И его нельзя уберечь ни 
в пустыне, ни на безлюдной тропинке ранним утром, ни в монас-
тыре среди братьев и двух с половиной тысяч молящихся…

«По какой бы причине нас ни убили, если в душе мы принима-
ем жестокую и несправедливую смерть как дар, благословленный 
Твоею рукой, если мы благодарим за нее, как за дивную милость, 
как за блаженное подражание Твоей кончине, если мы приносим 
ее Тебе, как совершенно добровольную жертву, если мы не сопро
тивляемся, повинуясь Твоим словам: «Не противься злому» и сле- 
дуя Твоему примеру: «Как овца веден был Он на заклание, и как 
агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Сво-
их» (Ис 53:7)… если все это так, то по какой бы причине нас ни 
убили, мы умрем в чистой любви, и наша смерть будет благоугод-
ной Тебе жертвой. И если это не будет мученичеством в узком 
смысле слова и в глазах людей, то в Твоих глазах это станет совер-
шенным образом Твоей смерти». (Брат Шарль Иисуса).

«…Чтобы в этом темном мире
просветился наш свет,
от Тебя идущий,
и люди познали любовь Твою
в любви Отца, в спасении Сына
и в причастии Святого Духа.
Аминь». 

(Прот. Александр Мень)

Редакционный совет альманаха «ХРICTIANOC» 



	 Святой как икона Бога	 9

ОБЩЕНИЕ СВЯТЫХ 



10	 Ирина Языкова



	 Святой как икона Бога	 11

Ирина ЯЗЫКОВА

СВЯТОЙ КАК ИКОНА БОГА

«Дети мои, для которых я снова
 в муках рождения, доколе 
не изобразится в вас Христос!» 

(Гал 4:19)

Согласно Св. Писанию, Бог создал человека по Своему образу 
и подобию (Быт 1:26-27). И этим определяется высокий онтологи
ческий статус человека. Когда Спаситель говорит ученикам: «будь
те совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф 5:48), Он 
лишь напоминает о подлинном достоинстве человека и изначаль-
ном его призвании быть святым – «будьте святы, ибо Я, Господь 
Бог ваш, свят» (Лев 11:44). 

Но что есть святость? И кто может быть святым, кроме Бога? 
«Един свят, Един Господь!» – возглашаем мы на литургии. Да, 
святость – это главное и неотъемлемое свойство Бога, и она абсо-
лютна. Святость человека – как отраженный свет Света Абсолют-
ного, она осуществляется только через причастность Богу, она есть 
зеркало Его славы, Его образ, отображение. Святость человеческая 
не существует сама по себе, она является результатом действия 
Божьей благодати, которая через преображение и обожение при-
общает человека к божественной жизни, делает богоподобным. В 
преображенном человеке восстанавливается его поврежденная 
грехом природа, он соединяется с Богом как чадо Божье, как но-
вая тварь. И это апостол Павел называет «рождением свыше».

Однако в обыденной жизни бывает непросто найти этому под-
тверждение. Отпав от источника Бытия, человек в своем «есте
ственном» состоянии не отражает Бога, не является совершенным 
образом Творца, зеркалом Божьей славы, он более похож на замут
ненное стекло, через которое не проходит божественный свет. В 
мире существует множество образов, которые претендуют на то, 



12	 Ирина Языкова

чтобы занять место Бога, и человек представляет Бога по своему 
образу и подобию. Но Бог, творящий мир Словом, не имеющий 
образа, но образуя все (давая всему образ), задумал человека как 
образ, в котором должен отразиться Его лик, как в капле воды от-
ражается солнце. Каков же образ Того, Кто не имеет образа? Как 
можно отобразить Того, Кого не вмещает вселенная, перед Кем тре- 
пещут ангелы, Кто превыше всякого образа?

«Бога не видел никто никогда, – пишет св. Иоанн Богослов и  
продолжает: – Единородный Сын, сущий в недре Отчем, Он явил»  
(Ин 1:18). Всемогущий и непостижимый Бог в таинственном акте 
Боговоплощения соединяется с человеческой природой, Невиди-
мый и Неприступный становится Видимым и Доступным для че-
ловека. «Слово стало плотью, и обитало с нами, полное благода-
ти и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от 
Отца», – свидетельствует св. Иоанн Богослов (Ин 1:14). Бог, Творец 
Неба и земли, Бог Авраама, Исаака и Иакова, говоривший с Мо- 
исеем на Синае, призывавший пророков, Божественный Логос –  
явился на землю как Богочеловек Иисус Христос. Тем самым Ии-
сус Христос явил нам Бога, и потому апостол Павел пишет: «Он 
есть образ (εικόν) Бога невидимого» (Кол 1:15). Употребляя грече
ское слово εικόν (образ), Павел показывает, что Иисус Христос –  
единственный и истинный образ Отца, то есть первая и абсолют-
ная икона Бога. 

Став человеком, Божественный Логос прожил на земле во всей 
полноте человеческую жизнь – от рождения до смерти. И потому 
Иисус Христос, – по выражению св. отцов – «совершенный Бог и 
совершенный Человек», – являет нам не только истинный образ 
Бога, но и подлинный образ человека. «Все благовестие Ветхого 
Завета состоит в том, что человек есть икона Божия: все Благовес
тие Нового Завета в том, что Богочеловек – икона человека», – пи-
шет современный сербский православный богослов Иустин По-
пович.1 

1 Цитата приведена по изданию: В. Лепахин «Икона и иконичность», 
с. 143. Перевод цитат из неопубликованных по-русски произведений 
Иустина (Поповича) сделан В. Лепахиным.



	 Святой как икона Бога	 13

Как известно, в Десяти заповедях был дан строжайший запрет 
на изображение Бога. Человек не в силах вообразить Бога – неви
димого, неизреченного, непостижимого – и передать Его облик; в 
рукотворном искусстве любой образ Бога, сделанный человеком, 
был бы неполон, а потому неистинен, ложен. Но преп. Иоанн Да
маскин, один из защитников иконопочитания, видел в этом за-
прете пророчество о будущем Боговоплощении. Он пишет: «Ясно, 
что тогда (в Ветхом Завете) тбе нельзя было изображать невиди- 
мого Бога, но когда увидишь Бестелесного вочеловечившимся ра- 
ди тебя, тогда будешь делать изображения Его человеческого ви
да. Когда Невидимый, облекшись в плоть, становится видимым, 
тогда изображай подобие Явившегося... Все рисуй – и словом, и 
красками, и в книгах, и на досках»2. 

В православной традиции икона Христа понимается не прос- 
то как снятие ветхозаветного запрета на изображение Бога, но  
как раскрытие смысла Божественного плана спасения. Икона есть  
образ Богочеловечества Христа, свидетельство тайны Богово
площения. Согласно VII Вселенскому собору, иконопочитание и 
иконописание не нарушают второй заповеди, ибо Иисус Христос 
изображается по человечеству, а Его божество остается неизоб-
разимым, но таинственно присутствует в Его иконах, так как две 
природы – божественная и человеческая – соединены во Христе 
неслиянно и нераздельно. Созерцая на иконе человечество Хрис-
та, мы предстоим и Его божеству. Спаситель говорит: «видевший 
Меня, видел Отца» (Ин 14:9), потому что Сын – единственный 
Образ Отца, Его икона, где «εικόν» понимается как образ-зеркало, 
неискаженное отражение Прообраза. 

Слово «εικόν» мы встречаем в Св. Писании еще раз. Так в гре-
ческом тексте Св. Писания (Септуагинте) в рассказе о творении 
человек также назван иконой Бога (εικόν) (Быт 1:26-27). Человек 
задуман Богом как Его отражение, как чистый образ, зеркало Пер
вообраза. Но в результате грехопадения человек утратил чистоту 

2 Преподобный Иоанн Дамаскин. Третье защитительное слово про-
тив порицающих святые иконы, 8



14	 Ирина Языкова

и незамутненность образа. Но утрата Божьего образа приводит за- 
частую к тому, что человек теряет и образ человеческий. Потому 
и был послан в мир Сын Божий, чтобы показать не только недо- 
ступный для нашего созерцания и понимания образ Отца, но явить  
нам образ человека, восстановить утраченный человечеством εικόν.  
Вот почему преп. Иоанн Дамаскин восклицает: «Я увидел чело-
веческое лицо Бога, и душа моя была спасена». Иисус Христос –  
икона (εικόν) Бога-Отца, но Он же и икона (εικόν) человека, образ 
того, что Бог задумал о человеке, и образец для нас. Потому мож-
но сказать: «видевший Христа, видел человека». 

Уже цитированный нами Иустин (Попович) пишет: «Богообра-
зие человеческого существа есть протоевангелие, протоевангелие 
бессмертное, неуничтожимое евангелие, природное евангелие для  
всякого человека, рождающегося в мир (Ин 1:9). В этом богооб-
разии и человеческое ощущение Бога, и человеческое осознание 
Бога, и человеческая тоска по Богу, и огромная человеческая сво-
бода, и вечная жизнь человека, и его освобождение от смерти, и 
неустанное человеческое стремление ко всему, что вечно. В бо-
гообразии – сущность человека, сущность неуничтожимая и бес-
смертная. Оно составляет ядро человеческой личности, ипостаси 
человека».3

Теория образа, легшая в основу православного иконопочитания,  
несет в себе прежде всего сотериологический смысл, она откры-
вает суть спасения человека. Отцы Церкви довольно рано обрати-
ли внимание на то, что в библейском повествовании о сотворении 
человека есть некоторое противоречие: в 26 стихе 1 главы книги 
Бытия написано: «И сказал Бог: сотворим человека по образу На-
шему и по подобию Нашему», а в следующем, 27 стихе, сказано: 
«И сотворил Бог человека по образу Своему». Это можно рассмат-
ривать и как проявление поэтического параллелизма, характерно
го для Библии, но и как некоторый парадокс, разрешающийся че- 
рез кажущееся противоречие. Многие отцы толковали это место  

3 Цитата приведена по изданию: В. Лепахин «Икона и иконичность», 
С. 143.



	 Святой как икона Бога	 15

так: Бог задумал человека по образу и подобию (Быт 1:26), а со-
здал только по образу (Быт 1:27), определив этим своего рода ан-
тропологическую перспективу, ибо образ нам дан, а подобие за-
дано. Каждый человек получает образ при рождении, а подобия 
достигает в течение жизни. В греческом богословии для обозначе-
ния конечной цели человеческого преображения был выработан 
термин «теозис» – обóжение (особенно активно его использовали 
исихасты), то есть, это значит, что конечная цель спасения – это 
стать подобным Богу. Св. Афанасий Великий говорил: «Бог стал 
человеком, чтобы человек стал богом». В русской традиции есть 
слово «преподобный» – так называют святых, достигших этой це
ли, подобия Божия, уподобившихся Христу. Этого звания удоста
иваются величайшие святые подвижники, такие как Сергий Ра-
донежский, Серафим Саровский, Силуан Афонский и др. Но эта 
перспектива открыта каждому человеку, более того, для христиа-
нина она заповедана (Мф 5:48). Св. Василий Великий говорил, что 
«христианство – это уподобление Богу в той мере, в которой это 
возможно для природы человеческой». Ему вторит св. Иоанн Да-
маскин: «Бог из видимой и невидимой природы Своими руками 
творит человека по Своему образу и подобию. Из земли Он обра
зовал тело человека, душу же разумную и мыслящую дал ему 
Своим вдухновением. Это мы и называем образом Божиим, ибо 
выражение «по образу» указывает на умственную способность и  
свободную волю, тогда как выражение «по подобию» означает упо- 
добление Богу в добродетели, насколько оно возможно для чело-
века»4. 

Грехопадением образ Божий в человеке был осквернен и ис
кажен, однако он не был полностью утрачен. И это также важ-
но помнить, память об этом уберегает нас от греха человеконе
навистничества. Любой человек – падший, грешный, преступный 
– остается образом Бога, хотя искаженным и оскверненным, он 
словно потемневшая от времени и копоти икона, испоганенная и  

4 Преподобный Иоанн Дамаскин. Точное изложение православной 
веры, 2, 12.



16	 Ирина Языкова

поруганная, с многочисленными утратами, но все-таки икона (!). 
Процесс духовного становления человека, как его описывают св. 
отцы, напоминает реставрацию иконы: вначале почерневшую, за-
копченную доску промывают, расчищают, затем снимают слой за  
слоем старую олифу, позднейшие наслоения и записи, пока в кон- 
це концов не проступит Лик, не воссияет Свет, не проявится Образ. 
Этот образ человек не может создать внутри себя сам, он пишется 
в нем Святым Духом. Этой «духовной реставрации» и посвящали 
себя величайшие подвижники. Св. отцы называли аскетическую 
практику истинным иконописанием, «художеством художеств», 
полагая, что рукотворное искусство – только помощь в духовном 
восстановлении образа. Не восстановив внутри себя нерукотвор
ный образ, не напишешь и рукотворную икону, вот почему к ико-
нописцам предъявляли такие требования, как к священникам. По- 
нятие об истинном (внутреннем) иконописании сформировалось 
в Церкви задолго до того, как появилось иконописание как искус-
ство. Еще апостол Павел писал своим ученикам: «Дети мои, для 
которых я снова в муках рождения, доколе не изобразится в вас 
Христос!» (Гал 4:19). Этим он показывает, что целью христиан
ской жизни является не просто нравственность или праведность, 
но уподобление Христу, богоподобие. С развитием искусства за-
дача духовного творчества не только не отменяется, напротив, че- 
ловек получает благодатную помощь: рукотворный иконный об-
раз напоминает нам о том, что человек есть образ Бога и должен 
стать Его подобием, икона святого показывает его как пример 
осуществления замысла Божия о человеке. Каждая икона есть не-
кое пророчество и о нас самих, о том, какими мы должны стать.

Созерцанию икон (молитве перед иконами) в святоотеческой 
традиции придавалось большое значение. Икона – не украшение 
интерьера и даже не просто обязательный предмет благочестия. 
Глядя на икону, человек должен сам становиться иконой, в против
ном случае его душа впитает в себя иные образы. Иустин (Попо-
вич) пишет: «Каждый человек – иконописец, ибо он живописует 
свою душу, пишет в ней Бога или беса. Да, человек есть или бо-
гописец, или бесописец: в боголюбии – богописец, в грехолюбии 



	 Святой как икона Бога	 17

– бесописец. Ибо всякий грех несет в себе бесовскую печать и не
избежно отпечатлевает в душе человеческой свое изображение, и 
так душа превращается в дьявольский иконостас».5

Человека, в котором изобразился Христос, который стал ико-
ной Бога, Его образом и Его подобием, мы и называем святым. 
Еврейское слово «кадош» – святой, означает отделенный от мира. 
Этим и определялась в Библии инаковость Бога – Он иной, чем 
мир, иной, чем Его творение. Как же человек, будучи частью тво-
рения, может войти в эту инаковость? Библия говорит нам, что все, 
к чему Бог прикасается, также становится святым, то есть причаст
ным святости, принадлежащим Богу: святым названы ковчег За-
вета, священные сосуды, храм, земля, вода. Конечно, во всех этих 
предметах только «частица» святости, только отражение святос-
ти Бога, как отблеск Его света. Абсолютна и полна лишь святость 
Бога. На иконах это изображается пробелами и ассистом – белы-
ми или золотыми бликами, которые лежат на всем: на ликах, на 
одежде персонажей, на горках, на архитектуре и проч. 

Когда мы что-то называем святым, мы должны помнить, что 
это лишь условное обозначение, а не абсолютная ценность. На-
пример, Бог на горе Синай сказал Моисею: «сними обувь твою с 
ног твоих, ибо место, на котором ты стоишь, есть земля святая» 
(Исх 3:5). Это означает, что синайская земля не свята сама по себе, 
не изначальна свята, но наполняется святостью лишь потому, что 
ее коснулся Бог, потому что здесь просиял свет Неопалимой купи-
ны, здесь звучал голос Бога. Здесь Бог и человек встретились. 

Святость Бога может передаваться и человеку, когда Бог запе-
чатлевает в нем Свой образ, освящающий человека и раскрываю-
щий иное, новое бытие в нем. Переживая это новое бытие в себе, 
апостол Павел говорит: «Уже не я живу, но живет во мне Христос» 
(Гал 2:20). 

Как известно, Павел был призван после смерти и воскресения 
Спасителя, он не знал Христа во плоти, но встретился с Ним по 

5 Цитата приведена по изданию: В. Лепахин «Икона и иконичность». 
СПб., 2002. С. 684



18	 Ирина Языкова

дороге в Дамаск, и эта встреча преобразила его. Павел полностью 
вверился воле Христа, став Его верным апостолом. Большинство 
современников Павла также никогда не видели Христа, но слово 
апостола, его проповедь, его вера, его образ жизни были для них 
свидетельством о Христе. В его свете они видели свет Христов. 
Павел приходил в Рим, Коринф, Фессалоники, и словно бы сам 
Христос посетил жителей этих городов. Через свидетельство Пав-
ла, через его личность, через его проповедь многие открывали и 
обретали Христа. Так же приводили ко Христу и другие апосто-
лы, являя собой Того, Кого они проповедовали. Мученики, стра-
давшие за Христа, не только проявляли силу веры – прежде все-
го, они свидетельствовали о Христе (мученик по-греч. «мартис» 
– и значит свидетель). Но это свидетельство было не на словах, 
оно явлено было делом, жизнью, они «вплоть до смерти, и смер- 
ти крестной» уподобились Христу «предав себя в жертву святую» 
(Рим 12:1). О мучениках более чем о ком бы то ни было можно ска-
зать, что в них «изобразился Христос». Все святые Церкви – святи-
тели, литургисты, гимнографы, богословы, проповедники, аске- 
ты, столпники, пустынники – каждый по своему являли лик и 
свет Христов миру. Они жили в разное время, в разных условиях,  
некоторые из них не были согласны по отдельным вопросам с 
другими, но их объединяет то, что они жили Христом и во имя 
Христа, они не только о Нем говорили, но являли миру Его образ. 
И вплоть до последнего времени этот ряд свидетелей не прекра-
щается. 

Можно сказать, что святой актуализирует Христа в определ
енное время и в определенном месте. Более того, святой отвечает 
на вызовы этого мира, являя собой ту грань Божественного лика, 
которую наиболее важно узреть миру в данных обстоятельствах, 
здесь и сейчас. Яркий пример тому – минувший ХХ век. В нача-
ле столетия казалось, что религия, вера, христианство стали сда-
вать свои позиции под натиском атеистических идеологий и новой 
псевдодуховности. Но именно в этом веке был явлен величайший 
подвиг новомучеников, которые, как и мученики первых веков, по
казали пример истинной святости, прошли крестный путь и Гол- 



	 Святой как икона Бога	 19

гофу, подобно самому Христу. Причем как на Востоке, так и на 
Западе. Вот уж где очевидно, что наши перегородки до неба не 
доходят.

Православная монахиня мать Мария (Скобцова), католики – се- 
стра Тереза Бенедикта Креста (Эдит Штайн) и священник Макси-
милиан Мария Кольбе, лютеранский пастор Дитрих Бонхёффер, 
который никогда не будет канонизирован в собственной церкви, 
потому что лютеране отказались от этой традиции, – все они свя-
тые ХХ века, новомученики и свидетели Христа. Каждый из них 
– икона Бога, страдающего в этом мире безбожия, насилия, же
стокости. Но можно вспомнить примеры не только жертв концла-
герей, но и революций – русской, мексиканской, китайской, или 
тех, кто был убит за свое служение как брат Шарль де Фуко, отец 
Александр Мень, брат Роже Шютц. В ХХ в. путь многих христиан 
в разных странах был мученическим. И смерть их стала тем семе-
нем, которое, умерев, приносит свои плоды. 

Евангелие учит, что целью человека является не просто само-
совершенствование как развитие его естественных способностей 
и природных качеств, но раскрытие в себе истинного Образа Бо-
жия и достижение Божьего подобия, что святые отцы и назвали 
«обожением» (теозис). Процесс этот апостол Павел сравнивает с 
муками рождения, потому что образ и подобие в нас разделены. 
Но можно сказать, что в этих муках рождается новое человечест-
во, которое начал «первенец» Христос, а за Ним следуют Христо-
вы. И живя среди без-образия мира они обретают истинный об-
раз. Этот путь заповедан всем, а святые – только первопроходцы, 
пролагающие пути для других. «Подражайте мне, как я Христу» 
(1 Кор 4:16), – говорит апостол Павел. О святых можно сказать так  
же, как сказано о Христе в Послании к Евреям: «как Сам Он пре-
терпел, быв искушен, то может и искушаемым помочь» (Евр 2:18). 
Владыка Антоний Сурожский любил повторять, что никто не по-
верит во Христа, если не увидит Его свет, отраженный в глазах 
другого человека.

Святой, в котором просиял образ Божий, который достиг Божь-
его подобия, то есть стал в полной мере иконой Христа, ведет нас 



20	 Ирина Языкова

к Первообразу, к Богу. Святой являет нам не самого себя, но Того, 
кто более Его, он раскрывает через себя истинный образ Бога. Как 
и рукотворная икона больше чем художественное произведение –  
она есть образ Того, Кто на ней изображен. И святой являет нам не 
себя как некую уникальную личность, героя или гения, и даже не 
человека сверхъестественных способностей, но образ святости, об- 
раз Того, Кто является источником святости. Святой ведет нас к 
Тому, к Кому сам был устремлен в земной жизни, и ныне, при-
надлежа Царству Небесному, помогает другим придти туда же. 
Смысл почитания святых, согласно православной традиции, не в 
увековечивании памяти выдающихся личностей или обожествле-
нии их (сонм святых – это отнюдь не аналогия языческим пантео-
нам). Смысл почитания святых – в общении со святыми, Церковь 
называет это «общением святых», поскольку мы как потенциаль-
ные святые общаемся с теми, кто уже достиг святости. Молитва к 
святым есть, прежде всего, молитва со святыми, которые сами об-
ращены ко Христу, и мы вместе с ними предстоим Единому Богу. 
Подобно тому, как и молитва перед иконой не есть молитва иконе, 
но Тому, чей образ начертан на иконе. Ведь иконописец, создавая 
иконный образ, не предъявляет нам плод своей фантазии и не за-
слоняет собой образ Того, Кого изображает на иконе. В иконе и 
иконописец, и молящейся находятся в одной позиции к Богу – они 
оба вместе предстоят Его образу, только один, молясь, пишет ико-
ну, а другой, молясь, созерцает через нее Христа. 

Святость – христоцентрична. Святой не замещает Бога, не яв-
ляется посредником между Богом и нами, он открывает нам Бога. 
Святой – это человек, в ком прославился Христос, в ком отобрази-
лась святость Христа, и он явил эту святость в конкретных обсто-
ятельствах жизни и смерти. 

Святость – прозрачна, через нее всегда виден Христос. Икону 
обычно сравнивают с окном в невидимый мир, а, как известно, чем  
окно чище и прозрачней, тем больше через него проходит света 
и тем больше оно позволяет глазу увидеть то, что находится за 
окном. Если святой заменяет Бога, он теряет свою прозрачность, а 
значит и свет, и источник света.



	 Святой как икона Бога	 21

Общение святых, как и иконопочитание, св. отцами понималось 
как часть «умного делания» – соединения с Богом через созерца-
ние образов Христа, Богородицы, святых и молитвенного обще-
ния с ними. Здесь возникает синергия, совместное делание Бога и 
человека, совместное созидание Царства Божия святыми и нами, 
находящимися на пути к святости. Конечно, святость дает некото-
рые преимущества: святому дана возможность действовать и пос
ле смерти, преодолевая непроницаемую стену, разделяющую мир 
дольний и мир горний. Святой рядом с нами и готов прийти нам 
на помощь, но при этом он напоминает и о близости Бога, о Его 
бесконечном милосердии к человеку.

Выдающийся современный иконописец, архим. Зинон (Теодор)  
говорит, что «икона ничего не изображает, она являет. Она явле-
ние Царства Христова, явление преображенной, обоженной твари,  
того самого преображенного человечества, которое в своем лице 
явил Христос».6 Так же и лик святого как человека преображен-
ного Духом Святым, являет нам Царство Божье, победившее в од
ной отдельной душе. К. С. Льюис писал, что святой есть новый 
вид человечества, представленный в единичном экземпляре. 

Икона, согласно православному пониманию, – не портрет, не 
картина, не фотография, она не претендует на точную передачу 
внешнего облика святого, в иконе изображается прославленный 
и преображенный лик человека. Образ может сохранять портрет-
ное сходство и узнаваемость, но он не должен быть натуралистич
ным, чувственным, плотским. Даже когда мы точно знаем, как вы
глядел человек, например, хорошо представляем себе благодаря 
фотографиям тех людей, которых Церковь прославила в недавнее 
время, тем не менее, иконописец при написании икон избегает на-
туралистических характеристик. В отличие от фотографии или 
т. н. реалистической (натуралистической) живописи икона стре-
мится сохранить лишь самые характерные особенности внешнего 
облика святого, более общие черты, чем индивидуальные. Также 
облик святого в иконе не может быть искажен как в карикатуре 

6 Архимандрит Зинон. Беседы иконописца. Рига, 1997. С. 5.



22	 Ирина Языкова

или модернистской живописи, потому что святость – красива и 
гармонична. В святом, как в живой иконе, нам, конечно, интерес-
ны и его индивидуальные проявления, его природная данность, 
его таланты, особенности его характера и проч., но гораздо более  
важно то, что запечатлелось в нем Духом Святым, то, что и сдела-
ло Его святым, похожим на Христа. В древних житиях неслучай
но существовал тот же канон, что и в иконописи, который позво-
лял, обобщая частности, выявить главное.

Святитель Григорий Нисский пишет: «Божественная красота не 
во внешних чертах, не в приятном окладе лица и не какой-либо 
доброцветностью сияет, но усматривается в невыразимом блажен
стве добродетели… Как живописцы представляют на картине че-
ловеческие лица красками, растирая для этого краски таких цве-
тов, которые близко и соответственно выражают подобие, чтобы 
красота подлинника в точности изобразилась в списке, так пред-
ставь себе, что и наш Зиждитель, как бы наложением некоторых 
красок, т.е. добродетелями, расцветил изображение до подобия с 
собственной Своей красотою, чтобы в нас показать собственное 
свое начальство. Многообразны и различны эти как бы краски 
изображения, которыми живописуется истинный образ: это не ру
мянец, не белизна, не какое-либо смешение этих цветов одного 
с другим; не черный какой-либо очерк, изображающий брови и 
глаза; не какое-либо смешение красок, оттеняющее углубленные 
черты, и не что-либо подобное всему тому, что искусственно про-
изведено руками живописцев, но вместо всего этого – чистота, 
бесстрастие, блаженство, отчуждение от всего худого и все одно
родное с тем, чем изображается в человеке подобие Божеству. Та- 
кими цветами Творец собственного Своего образа живописал на
ше естество»7.

 «Икона, – пишет иконописец и богослов русского зарубежья  
Л. А. Успенский, – есть образ человека, в котором реально пре-
бывает попаляющая страсти и всеосвящающая благодать Духа 
Святого. Поэтому плоть его изображается существенно иной, чем 

7 Святитель Григорий Нисский. О сотворении человека, гл.5.



	 Святой как икона Бога	 23

обычная тленная плоть человека. Икона – трезвенная, основанная 
на духовном опыте и совершенно лишенная всякой экзальтации 
передача определенной духовной реальности. Если благодать про-
свещает всего человека, так что весь его духовно-душевно-теле-
сный состав охватывается молитвой и пребывает в божественном 
свете, то икона видимо запечатлевает этого человека, ставшего жи- 
вой иконой, подобием Бога»8. 

Е. Трубецкой говорит о том, что икона противопоставляет но- 
вое жизнепонимание биологической, животной, зверопоклонниче
ской жизни падшего человека9. Главное в иконе – «радость окон-
чательной победы Богочеловека над зверочеловеком, введение во  
храм всего человечества и всей твари». Но «к этой радости чело
век должен быть подготовлен подвигом: он не может войти в со- 
став Божьего храма таким, каков он есть, потому что для необ
резанного сердца и для разжиревшей, самодовлеющей плоти в 
этом храме нет места: и вот почему иконы нельзя писать с живых 
людей»10. Церковь также не причисляет к лику святых человека 
при жизни, но только спустя некоторое время после его кончи-
ны, чтобы время и люди, и Сам Бог засвидетельствовали его свя-
тость. Конечно, мы знаем святых, которые были почитаемы уже 
при жизни – преп. Сергий Радонежский, св. Иоанн Кронштадт-
ский, св. Франциск Ассизский, падре Пио. Не вызывала сомнений 
при жизни и теперь после их ухода святость владыки Антония 
Сурожского, матери Терезы Калькуттской или папы Иоанна Пав-
ла II. Для хорошо знавших о. Александра Меня его святость также 
вполне очевидна. В земном бытии этих людей уже просвечивалось 
бытие небесное, в их ликах люди видели сияние Божьей славы. 
Однако были святые, которым пришлось не одно десятилетие, а 
то и столетия дожидаться своего прославления, что никак не ума-
ляет их достоинства. Есть святые, которые, возможно, никогда не 

8 Л. Успенский. Богословие иконы Православной Церкви. Париж, 1989. 
 С. 132.

9 Е. Трубецкой. Три очерка о русской иконе. М., «Лепта-Пресс», 2003. 
С. 40–41. 

10 Там же, С. 25.



24	 Ирина Языкова

будут прославлены, но это также не исключает их иконности. Эти 
святые, незамеченные ни миром, ни Церковью, но они известны 
Богу, ибо они явили Его лик пусть даже только для одного или 
нескольких человек на этой земле.

Сегодня бытует мнение, что святой – это Божий избранник, 
исключение из правил. В раннехристианские времена, напротив, 
всех христиан именовали святыми. Апостол Павел, например, пи- 
шет: «всем находящимся в Риме возлюбленным Божиим, призван
ным святым…» (Рим 1:7). Тем самым он напоминает римским хрис- 
тианам об их призвании к святости. Апостол Петр также пишет 
своим собратьям по вере: «вы – род избранный, царственное свя-
щенство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совер-
шенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет» (1 Пет 2:9). 
Сегодня христиане об этом вспоминают редко, предпочитая сми-
ренно именовать себя грешными, недостойными, сирыми и убо- 
гими. Вряд ли это можно назвать библейским подходом к челове-
ку, как говорит русская пословица: «уничижение паче гордости». 
Но на фоне этого общего псевдосмирения ярче сияют те, кто де-
рзнул открыть себя Духу Святому, сиянию Божьей славы. Св. Те-
реза Младенца Иисуса имела такое дерзновение сказать: «Я хочу 
быть святой!» Стремление к святости – это не гордыня, это риск. 
Но такой риск более чем оправдан. Святые – закваска будущего  
человечества, не грешного, не сирого и убогого, но святого и пре-
красного, в котором будет пребывать Бог «все во всем». Этот про-
цесс Пьер Тейяр де Шарден называл «христогенезом».

Святой как нерукотворная икона, которую пишет Сам Господь, 
являет нам действительно нечто особое, противостоящее плотско
му началу этого мира, имеющее своим основанием Царство бу- 
дущего века. Можно вспомнить древних монахов, пустынников,  
столпников, которые испытывали человеческую природу на про-
чность, полагаясь только на действие Божьей благодати. Но можно 
вспомнить и Марту Робен, нашу современницу, которая в течение 
десятилетий жила одной облаткой в день. И это в мире всеобще-
го потребления! Или преп. Серафим Саровский, который тысячу 
дней и ночей стоял в молитве на камне. И это в XIX в., когда мо-



	 Святой как икона Бога	 25

литвы в мире становилось все меньше и меньше! Конечно, все эти 
случаи исключительные, совсем не каждый человек призван к та-
кого рода подвигам. В большинстве своем святые такие же люди, 
как каждый из нас, поэтому и образ святого становится близким и 
понятным, он как ступенечка в восхождении на недосягаемую вы-
соту божественного бытия, которое с нами хочет разделить Бог.  
Антропология святости есть насущная тема для XXI века, для эпо
хи, в которой «разрушены все основания».

Как ни странно, для современного человека Богочеловечество  
Христа и особая избранность Богородицы зачастую служат кам-
нем преткновения и лазейкой в оправдании своего духовного без
действия. Всегда можно сказать: Христос и Богородица – они дру-
гие, где уж нам, слабым и грешным. Но среди сонма святых всегда 
есть кто-то, кто окажется близким лично тебе, понятным, станет 
другом и помощником, поддержит на трудном духовном пути. 
Именно здесь и раскрывается тайна общения святых. Как и в обы-
денной жизни, из множества людей мы выбираем себе друзей, их 
может быть совсем немного, но они понимают нас, и мы понима-
ем их, с ними мы можем быть духовно и душевно близки. Так и 
среди сонма святых у каждого найдутся такие, которые станут 
близкими душе, помогут решить какие-то внутренние проблемы, 
станут спутниками в жизни. 

В храме обычно нас окружает множество икон, и среди них не-
мало образов святых: на иконостасе (особенно деисисный чин), в 
киотах, на стенах и сводах, и проч. Все эти образы вместе состав-
ляют образ Церкви Торжествующей, той Церкви, которая молится 
на небесах у престола Божия. И это невидимое, но ощутимое для 
верующего «облако свидетелей», все эти святые предстоят на ли-
тургии рядом с нами, с теми, кто находится в земном времени и 
пространстве. Сонм святых – это и есть небо, сходящее на землю. 
Но заметьте, что во время литургии дьякон или священник кадит 
не только перед иконами, но и перед людьми, стоящими в храме. 
Потому что каждый человек – икона, образ Божий, каждый чело-
век – потенциально святой, только в святых эта потенция реали-
зована, а в нас еще нет. Иконы, песнопения, богослужение, весь 



26	 Ирина Языкова

строй церковной жизни учит нас смотреть на каждого человека 
как на образ Бога, потому что в ближнем нам открывается Бог. 
«Человеческий род на земле есть не что иное, как прекраснейший 
иконостас Божий. Этот мир, все эти миры, эта Вселенная, все эти 
бесчисленные вселенные суть величественный храм Божий, а лю
ди – иконостас этого храма».11 (Архим. Иустин (Попович).

Святой как икона Бога имеет все признаки иконы: в нем сияет 
нетварный свет, его лик повернут к Богу и одновременно к нам, он 
прекрасен, но запечатлен не земной красотой, а красотой Святого 
Духа, он несет собой Благую Весть и являет нам Христа, Который 
в свою очередь явил нам Отца. Этот обоженный и преображенный  
образ помогает нам открыть в нас самих новые источники бытия.  
В общении со святыми мы через них как через живые иконы вос-
ходим к Первообразу, источнику святости и бытия, и это не может 
не изменять и не преображать нас. Как пишет апостол Павел: «Мы 
же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, 
преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня 
Духа» (2 Кор 3:18).

11 Цитата приведена по изданию: В. Лепахин «Икона и иконичность», 
С. 683.



Год тому назад, 16 августа 2005 года в монастыре Тэзе (Франция) 
во время вечернего богослужения был убит основатель общины Прими-
рения брат Роже Шютц. 

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II, выражая 
соболезнования общине в связи с трагической кончиной брата Роже, пи­
сал: «С глубокой скорбью узнал о трагической гибели основателя общи­
ны Тэзе брата Роже Шютца, земной путь которого был примером хрис­
тианина, посвятившего себя служению Господу. 

Брат Роже был известен во всем мире как основатель общины Тэзе, 
которую он возглавлял на протяжении более чем 60 лет. Вдохновенный 
проповедник и молитвенник, усердный труженик на ниве Христовой, он 
снискал повсеместное уважение за свое неустанное стремление к уста­
новлению отношений мира и любви среди христиан и проповедь христи­
анских идеалов молодежи Европы. Убежден, что трагическая гибель 
брата Роже является тяжелой потерей для всего христианского мира. 
Выражаю искренние соболезнования всем членам общины Тэзе и молюсь 
об упокоении новопреставленного брата Роже в обителях небесных».

Брат Роже Шютц (1915–2005)
фото С. Бессмертного



Священник ВЛАДИМИР ЛАПШИН

ПАМЯТИ БРАТА РОЖЕ

Доклад прочитан на XV Международной конференции памяти 
протоиерея Александра Меня – «Пастырство», 

г. Москва, 8 сентября 2005 

Дорогие братья и сестры! 
Организаторами встречи мне было поручено подготовить серь

езный доклад о брате Роже из Taizé как о пастыре. Признаюсь, я 
оказался в очень затруднительном положении. Во-первых, пото-
му что совершенно не способен на серьезный доклад, да еще на 
такую тему, по крайней мере, сейчас, когда прошло так мало вре-
мени со дня трагической гибели брата Роже, и когда эмоции явно 
оказывают давление на разум. А во-вторых, потому что сам брат 
Роже не был пастырем в узком традиционно понимаемом смысле 
этого слова. Он не был священником, имеющим право «вязать и 
решить», отпустить грехи или назначить епитимью. Он не был и 
«старцем-прозорливцем», спешащим предсказать тебе судьбу или 
дать указание по жизни, например, жениться или не жениться, и 
если жениться, то на ком. Он скорее не пастырь, а иконописец, на-
писавший всей своей жизнью только одну икону – икону Единой, 
Святой, Соборной и Апостольской Церкви, неразделенной Церкви 
Христовой. Эта икона – созданная им община, община Taizé. И го- 
ворить о брате Роже можно только в неразрывной связи с его об-
щиной, говорить как о христианине, как о церковном деятеле, ну 
и как о пастыре тоже, о пастыре как об основателе и настоятеле 
монашеской общины. Это еще одна трудность, так как в одном до- 
кладе сказать о Taizé все просто невозможно, приходится ограни-
читься самым главным.

Мне кажется, в этой аудитории все знают или, по крайней ме
ре, что-то слышали о брате Роже и о его общине. Но, на всякий 



	 Памяти брата Роже	 29

случай, я приведу несколько строк, рассказывающих об истории 
Taizé, из книги православного французского богослова Оливье 
Клемана. «Все началось в августе 1940 года с великого одиноче
ства, когда двадцатипятилетний брат Роже переехал из родной 
Швейцарии во Францию, на родину своей матери. Вот уже многие 
годы он мечтал о создании общины, в которой бы день ото дня 
претворялась в жизнь идея примирения христиан, «где бы реаль-
но существовала доброжелательность сердца и где основой все-
го была бы любовь». Желая погрузиться в пучину человеческого 
отчаяния, он в разгар мировой войны поселился в бургундской 
деревушке Тэзе, в нескольких километрах от демаркационной ли-
нии, разделившей Францию надвое. Там он стал прятать у себя бе- 
женцев, в частности евреев, знавших, что его дом может послу-
жить им укрытием при побеге из оккупированной зоны.

Понемногу к нему присоединялись другие братья, и на Пасху 
1949 года они связали себя обетом безбрачия и жизни в общине 
в максимальной простоте. (Тогда их было уже семеро, и все они 
были протестантами, как и Роже).

В тишине долгого уединения зимой 1952–1953 года основатель 
общины написал Устав Тэзе, в котором изложил для братьев «ос-
новы жизни в общине».<…>

Сегодня в общине около сотни братьев, католиков и протестан
тов, более чем из 25 стран мира. Само ее существование являет 
собой конкретный знак примирения разобщенных христианских 
церквей и народов». (О. Клеман «Тэзе – Земля доверия и надеж-
ды», 2000. С. 101–103).

Оливье Клеман отмечает, что до того как брат Роже поселился 
в Taizé, он много лет мечтал о создании общины христианского 
примирения. Сам Роже часто рассказывал, что его жизненный вы
бор был во многом определен историей его бабушки. Во время 
Первой мировой войны, живя на севере Франции, она укрывала 
в своем доме беженцев. Столкнувшись с глубинами человеческо-
го горя и отчаяния, она страстно желала, чтобы никому никогда 
больше не привелось пережить подобное. Но для этого, по ее мне-
нию, разделенные между собой христиане должны были прими-



риться. Это примирение она, как настоящая христианка, начала с 
себя. Происходя из старого протестантского рода, она перешла в 
католическую церковь и при этом сумела не стать для своих близ-
ких символом отступничества. Все это не могло пройти бесслед-
но для молодого Роже.

Начиная с конца 50-х годов, в поисках смысла жизни и челове
ческого примирения в Taizé стали приезжать молодые люди из 
многих стран Западной Европы. Сегодня туда на еженедельные 
встречи приезжает молодежь, и не только молодежь, но и люди 
старшего поколения, со всего мира. Бывают недели, когда общи-
на принимает до 6 тыс. человек более чем из 70 стран. С течени-
ем лет сотни тысяч молодых людей прошли через Taizé, где они 
воочию убедились в том, что отношения между людьми могут 
определяться не этническими, конфессиональными и культурны
ми отличиями, а только стремлением к миру и евангельской лю-
бовью. 

С конца 1980-х годов в Taizé стали приезжать паломники из 
Восточной Европы, а с начала 90-х и из России. И не только, и да- 
же не столько протестанты и католики, сколько православные. 
Трижды в день все паломники вместе с братьями общины собира-
ются в церкви Примирения для общей молитвы. 16 августа этого 
(2005) года во время вечерней молитвы основатель общины брат 
Роже был убит одной из паломниц, очевидно, страдавшей психи-
ческим расстройством.

Говоря о брате Роже, мы должны исходить из его основной ин- 
туиции, явленной, воплощенной в созданной им общине. Брат Ро
же был всегда убежден, что есть только одна Церковь Христова, 
единство, которое не нужно строить, а нужно лишь увидеть его 
самому и открыть, явить другим. Церковь – единое Тело Христа, 
она не может разделиться. Разделилась не Церковь, разделились 
церковные люди, и разделились не из-за того, что между ними бы- 
ли какие-то глубинные неразрешимые противоречия, а из-за об-
мирщения церковной жизни, из-за угасания евангельского духа 
любви, из-за политиканства, проникшего в церковную среду. По
этому Церковь нуждается не в соединении, не в соединении цер-

30	 Священник Владимир Лапшин



ковных структур или в унификации богословских систем и форм 
богослужений, как это порой понимается, когда речь заходит об 
экуменизме, а в примирении людей. И все слова, все дела, вся 
жизнь брата Роже были определены этой интуицией.

И пастырство брата Роже, уж если говорить о нем как о пасты
ре, тоже направлялось этой интуицией. Это проявлялось, преж
де всего, в полном отсутствии авторитаризма в его руководстве 
общиной. Авторитарные решения убивают инициативу, угашают 
творческий дух, порождают недовольство и, как следствие, ведут  
к разделению. Конечно, брат Роже обладал авторитетом, и не толь
ко в общине, но это был авторитет по жизни, а не по должности,  
не потому что он был основателем или настоятелем общины. Это 
был авторитет, основанный на взаимной любви и доверии. Слово 
«пастырь» традиционно предполагает отцовство, и, наверное, мно
гие братья общины, особенно младшие по возрасту, относились 
к нему, как к отцу, да и заботился он о них, как отец, но при этом 
всегда оставался для них братом и другом. Поэтому все основные 
решения, направляющие жизнь общины, принимались на общем 
Совете. Конечно, не всегда и не во всем может быть полное едино-
гласие, и бывают моменты, когда настоятель должен принимать 
единоличное решение, но и в этом случае он должен руководст
воваться поиском мира и любви. Вот что об этом писал сам брат 
Роже: 

«Настоятель монастыря является в первую очередь слугой со-
причастности. Он следит за тем, чтобы братья все вместе явля-
лись знаком сопричастности.

Пусть он не считает себя выше остальных братьев. Но, руковод
ствуясь правилами общины, он не должен при этом находиться 
в полной зависимости от большинства, а пытаться понять волю 
Божьей любви.

Если он видит несогласие в каком-нибудь важном вопросе, он 
принимает временное решение, чтобы потом снова вернуться к 
данной проблеме.

Незаменимыми дарами для настоятеля являются дар мудрости,  
дух сочувствия и неисчерпаемая доброта сердца.<…>

	 Памяти брата Роже	 31



Тэзе, рисунки Ольги Ореховой



Во время совета мы, в молчании и нищете сердца, стоим пе-
ред Христом, готовясь вместе снова открывать для себя свежесть 
Евангелия в нашем общем призвании.<…>

Ничто так не парализует жизнь, как авторитарное «надо». Спо
ры обо всем и ни о чем ни созидают общую жизнь. Разве люди, 
идущие за Христом, могут постоянно находить в себе силу к но-
вому порыву, если они будут терять силы на мелочи?» (Брат Роже 
«Нет большей любви», 1993. С. 73–74).

В отношении к брату Роже совершенно не подходит слово «кон
троль». Нет, конечно же, как настоятель общины он всегда и, не-
смотря на преклонный возраст, до последнего дня был в курсе то
го, что происходит в общине, и сознавал свою ответственность за 
это перед Богом и перед Церковью. Но он никогда не считал необ-
ходимым контролировать все действия каждого члена общины и, 
что называется, влезать во все дела, понимая, что ни один человек 
не может знать и уметь все, и смиренно сознавая свою человечес-
кую ограниченность. В общине Taizé у каждого свое дело и своя 
ответственность. Одни занимаются искусством: пишут картины, 
иконы, трудятся в гончарной мастерской, создавая красоту и об-
лагораживая повседневную жизнь. Другие занимаются перевода- 
ми, издают тексты – самые важные для христианской традиции, 
кто-то занимается богословием, пишет книги. Практически все 
учат языки, чтобы соответствовать интернациональному призва-
нию общины и иметь возможность принимать всех, приезжающих  
туда. 

На мой взгляд, это большое достоинство пасторского стиля бра
та Роже. Ведь задача пастыря не в том, чтобы сделать всех похо-
жими на себя или подогнать всех под единый удобный пастырю 
формат, а в том, чтобы помочь каждому члену общины раскрыть 
личные дарования или, по крайней мере, не мешать ему в этом. 
И здесь тоже проявляется главная интуиция брата Роже: там, где 
каждый занят своим делом, нет места для ревности, братья не со-
ревнуются друг с другом, а дополняют друг друга, взаимно обога-
щают. Конфессиональные, этнические, культурные различия сти- 
раются перед различием даров, даров Святого Духа. 

	 Памяти брата Роже	 33



В медицине есть очень важный принцип: не навреди. Этот прин
цип очень важен и заметен и в пастырском руководстве брата Ро
же. Он всегда считал важным не мешать личным отношениям 
человека с Богом, не вмешиваться в эти отношения, не пытаться 
манипулировать совестью человека, а довериться действию Бога 
в этом человеке. Сорок три года назад он писал:

«Постепенно Христос преображает и меняет в нас все враждеб
ные и противоречивые силы, все наши не поддающиеся контролю 
реакции, против которых воля бессильна. Преображаются пустын- 
ные, замутненные, недоступные вере глубины нашего существа. 
Медленно и иногда неосязаемо работает Дух над нашими сердца-
ми, и все темное озаряется и осмысливается в Боге. Только Он мо-
жет невозможное, а именно: изменить бунтующую волю, направ
ленную не на то, что человек любит, а на противоположное, на 
зло. С такого преображения и начинается воскресение на земле». 
(Брат Роже «Его любовь как огонь», 1988. С. 32).

Конечно, «Дух дышит, где хочет», но по преимуществу, пре-
жде всего, Христос Духом Своим действует в Церкви, в общине, 
где, по словам Самого Христа, «двое или трое собрались во имя 
Его». Поэтому брат Роже и община Taizé видят свое призвание 
не в том, чтобы учительствовать, не в том, чтобы провозглашать 
прописные истины, а в том, чтобы ищущим Истину явить, от-
крыть действие Бога в общине, в Церкви, явить, что есть подлин-
ная сопричастность, подлинное христианство, то есть подлинное 
единство Бога и человека. Конечно, ни брат Роже, ни члены его 
общины никогда не претендовали на то, что им это удалось или 
удастся в полной мере, но они, во всяком случае, доверились Богу 
и посвятили этому служению свою жизнь. Об этом замечательно 
написал Оливье Клеман: «Нынешним молодым людям надоели 
пустые слова, они жаждут настоящего. Какой смысл говорить им 
о сопричастности, если невозможно (сказать. – В. Л.) – «Пойди и 
посмотри» – (невозможно. – В. Л.) показать им место, где дейст
вует община. Место, где тебя принимают таким, как есть, не оце
нивая, не судя, где не спрашивают догматический паспорт – не 
скрывая тем не менее, что здесь собираются вокруг Христа и что  

34	 Священник Владимир Лапшин



есть только одна дорога... которая начинается здесь для того, кто  
этого хочет. В Тэзе мы открываем то, что я люблю называть 
“постидеологическим христианством”» (с. 15). А чуть раньше Кле- 
ман пишет: «В мире, наполненном пустыми обещаниями, Тэ- 
зе – земля, где предугадывается «иное». И пусть не смущаются  
ревнители Православия. Тэзе никого себе не присваивает, не пре
тендует быть Церковью, это только порог, преддверие и знак Церк
ви в перспективе примирения. В Тэзе пробуждаются к тишине, 
молитве, к дружбе. И тогда открываешь, что христианство воз-
можно в дружбе. И возвращаешься в свою страну, в свой при- 
ход с непреодолимым ощущением этого пробуждения и друж-
бы» (с. 13). 

Клеман называет Taizé знаком Церкви, но мне все-таки больше 
нравится слово икона, икона Церкви. Во всяком случае, и знак и 
икона – это то, что реально есть, это то, что можно показать, что  
можно увидеть. В Taizé не поучают, не наставляют, а личным 
примером показывают, как можно жить в мире и согласии, как 
можно строить жизнь, основанную на любви Божией. И это тоже 
очень важный момент в пастырстве брата Роже. И для общины 
и для паломников он всегда являл пример евангельской просто-
ты, простоты отношений, открытости, доверчивой доступности. 
И, конечно же, личного смирения и безграничной веры в любовь 
Божию. Брат Роже очень часто повторял, что Бог есть любовь, и 
что Бог может лишь любить. И это особая тема.

Иногда брата Роже упрекали в этическом либерализме из-за 
того, что он мало говорил о грехе и о наказании Божием. Но эти 
упреки основаны либо на недоразумении, либо на откровенной 
лжи, на извращении фактов. Все зависит от того, что понимать 
под грехом и наказанием. Если исходить из того, что подлинный  
грех – это оторванность от Бога и сомнение в Его любви, как это 
понимали и святые отцы неразделенной Церкви, то брат Роже толь
ко об этом и говорил. Но говорил по-своему, говорил самой любо-
вью, не обличая, не запугивая, не ввергая в отчаяние, а указывая 
верный путь к исходу из тьмы, из мрака потерянности, оторван-
ности, путь к сопричастности Богу, к Церкви Христовой. 

	 Памяти брата Роже	 35



Что же касается наказания Божия, то если под наказанием по-
нимать кару, творение зла человеку в отмщение за его грехи, про-
махи и ошибки, действительно брат Роже об этом не говорил, да 
и говорить не о чем. Так думать о Боге – вообще грех. Другое де- 
ло, если под термином «наказание Божие» мы понимаем научение, 
действие Бога в нашей жизни, когда Он Сам, разделяя нашу боль 
и страдание, проводит нас через жизненные испытания. Бог не из
бавляет нас от проблем, не разрешает их за нас, но Он дает нам му-
жество, дает силы и терпение нести свой крест, более того, Он Сам 
его несет вместе с нами. И вот об этом брат Роже говорил много.

Но правды ради надо признать, что брат Роже действительно 
не любил говорить о тьме, о грехе, о наказании, а больше о любви, 
о прощении, о милосердии. Так ведь он имел на это право, он его 
выстрадал всей своей жизнью, он говорил из глубины своего лю-
бящего, прощающего сердца, из глубины сострадания. И это не 
он придумал, это собственные слова Иисуса Христа: «Не послал 
Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен 
был чрез Него», и в другом месте: «Вы судите по плоти; Я не сужу 
никого». А если Христос не судит нас, «кто решится осудить нас? 
Христос воскрес. Он никого не осуждает, никого не наказывает. 
Кто решится осудить нас? Он молится в наших сердцах, Он дарит 
нам освобождение через прощение. И мы, прощая и воздержива-
ясь от осуждения, в свою очередь освобождаем наших братьев». 
(Брат Роже «Его любовь как огонь», с. 15). 

Говоря о Taizé или о пастырстве брата Роже, нельзя не сказать 
хотя бы несколько слов о молитве. В Taizé нет такого послушания 
ни для братьев, ни для паломников, которое освобождало бы от 
участия в общей молитве. Молитва в центре жизни общины, мо-
литвой община дышит, и учит этому всех приезжающих туда. В 
Евангелии Господь говорит: «Если не обратитесь и не станете как 
дети, не сможете войти в Царство Небесное». Христиане всех кон-
фессий, наверное, хорошо знают эти слова, но очень часто забы-
вают их, когда речь заходит о молитве. Очень часто в молитве мы 
предстаем пред Богом этакими «учеными мужами», излагающи-
ми Богу свои средневековые догматические системы, или всезна-

36	 Священник Владимир Лапшин



ющими «мудрецами», поучающими Бога, как Ему следовало бы 
устроить этот мир или как поступить с нашими противниками. 

Конечно, современного человека, в том числе и молодого, мож-
но научить и такому молитвословию. Но если мы ищем мира, ес
ли мы хотим явить существующее единство Церкви Христовой, 
наша молитва должна быть другой, так как у нас могут быть раз-
ные представления о противниках, о лучшем устроении мира, да  
и догматические системы наши могут различаться. Молитва Taizé  
проста, как детский лепет, и в то же время глубока, как само 
Евангелие, потому что именно им она и питается. Именно такая 
молитва, доступная всем, часто состоящая лишь из одной фразы,  
повторяемой на разных языках, может собирать «рассеянное ма-
лое стадо», а не разъединять. Но самое главное, что молитва долж-
на идти от мирного сердца. 

Сам брат Роже очень много говорил и писал о молитве. Вот 
лишь несколько его слов, передающих дух молитвы Taizé: 

 «Зачем заставлять себя произносить слова молитвы, если сер-
дце не участвует в ней.<…>

Мы можем обращаться к Богу на языке повседневности. Это, 
может быть, еще не молитва, но уже путь к внутреннему един
ству.<…>

Пламенный поиск Бога и повседневное усердие постепенно 
сливаются в одно. Молитва и жизнь становятся нераздельным це-
лым.<…>

Ищущий Воскресшего как бы уже живет в измерении Царства 
Божия. Оно не имеет ни начала, ни конца, не может быть изме-
рено. Молитва есть возможность общения между бесчисленны- 
ми верующими. Благодаря ей устанавливается связь с вечностью». 
(Брат Роже «Его любовь как огонь», с. 39–41).

Вообще о молитве Taizé можно и нужно было бы написать от-
дельную книгу, и кто-то, может быть, это сделает. Я же сейчас хо
чу только еще раз подчеркнуть, что и молитва Taizé, и вся жизнь 
брата Роже, и его служение определялись его главной интуицией, 
видением, осознанием единства Церкви Христовой и стремлением  
к примирению.

	 Памяти брата Роже	 37



Священник ВЛАДИМИР ЛАПШИН

РЕАЛЬНОСТЬ ПРЕОБРАЖЕНИЯ

18 августа 2005 г. 
Преображение Господне. Всенощное бдение. 

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Сегодня мы с вами празднуем Преображение Господне. Сегод

ня мы вспоминаем одно из самых удивительных событий еван-
гельской истории, о том, как Господь явил ученикам Своим славу 
Свою, как Господь преобразился пред ними на горе Фаворской. 
Но что значит это событие сегодня для нас, что значит для нас 
этот праздник? Это событие – прообраз преображения всего ми
ра, всей твари, каждого человека. Этот праздник – икона, икона 
нашего преображения. И сегодня мир может жить только надеж-
дой, только надеждой, упованием на это преображение. Но как  
мир может поверить в него, как люди могут поверить в него, ког-
да, казалось бы, этот мир охвачен тьмой, когда, казалось бы, зло  
безраздельно царствует в жизни людей? Только через людей. Толь
ко через людей в белых одеждах, которые являют реальность и 
силу этого преображения, только через людей, преображенных лю- 
бовью Господней. 

Когда-то мне казалось, что в этом мире нет и не может быть 
ничего хорошего, но двадцать семь лет назад я встретил челове-
ка. Я встретил человека, который светился любовью Христовой, 
я встретил человека, который был внутренне преображен. Этот 
человек открыл и мне, и многим-многим другим людям реаль-
ность Преображения. Этого человека убили. Двенадцать лет назад,  
спустя два года после убийства того человека, я встретил другого 
человека, человека в белых одеждах – который так же светился лю
бовью Христа, который так же явил десяткам, сотням, тысячам,  
а может быть, даже и сотням тысяч людей реальность Преобра



жения, возможность жить в этом мире. Это был брат Роже. И вот 
два дня назад его тоже убили. 

Теперь мы должны стать этими людьми в белых одеждах для 
этого мира, теперь через нас этот мир, люди, окружающие нас, 
должны поверить в реальность Преображения. Поверить в то, что  
на самом деле зло не царствует в этом мире, что на самом деле этот 
мир живет любовью Божией, что на самом деле в самой страш-
ной, казалось бы, беспроглядной тьме сияет свет, свет Божьей 
любви. Через нас с вами этот мир должен узнать о прощении, о 
примирении, о единении, обо всем том, что открывается нам че-
рез Преображение. Вот что значит этот праздник. Вот к чему он 
призывает нас сегодня. Давайте задумаемся. 

И да хранит вас всех Господь!

КАК УМИРАЕТ АПОСТОЛ

(Слово по окончании всенощного бдения)
Родные мои, я поздравляю вас всех с праздником Преображе

ния Господня. Ну вот, как вы все, наверное, знаете, два дня назад 
погиб брат Роже, и мы не можем не отдать, несмотря на празднич-
ные дни, не отдать ему долг памяти. Мы сейчас совершим поми-
нальную молитву, панихиду, но я не хочу, чтобы сердца ваши были 
наполнены отчаянием. Я разговаривал с братом Люком: они, как 
он сказал, конечно же, потрясены тем, что произошло. Но сердца 
их наполнены миром, сердца их по-прежнему наполнены любо-
вью. И они живут, несмотря на то, что произошло, своей обычной 
жизнью: точно так же три раза в день совершается молитва, точно 
так же в Тэзе сейчас находятся тысячи паломников, точно так же 
каждое утро ведутся библейские занятия, точно так же во второй 
половине дня люди встречаются в малых группах, чтобы делить-
ся друг с другом радостью совместного бытия. И брат Люк сказал, 
что они не хотели бы, и брат Роже этого тоже, наверное, не хочет, 
чтобы мы здесь плакали, чтобы мы здесь отчаивались, чтобы мы 
здесь забыли о любви Божьей и о свете, о том свете, служению 
которому всю свою жизнь посвятил брат Роже. 

	 Проповеди	 39



И сегодня я уже говорил, что в канун Преображения, конечно, 
нельзя не вспомнить евангельские слова: «Господи, хорошо нам 
здесь быть!» Я бы сказал: «Господи, как хорошо нам здесь быть!», 
«Ой, как хорошо нам здесь быть!» Наверное, многие из вас пере-
живали то же самое в Тэзе – ой, как хорошо нам там было, ой, как 
хорошо нам было рядом с братом Роже! И другие слова из сегод-
няшнего же евангельского чтения: Господь в беседе с явившимися 
Моисеем и Илией говорил о том исходе, который надлежало Ему 
совершить в Иерусалиме. Мы знаем, что это за исход, мы знаем 
о Его крестной смерти. Так вот, брат Роже тоже совершил свой ис
ход в эти дни перед Преображением Господним. 

Что я еще могу сказать? Я сегодня уже говорил о том, насколько 
силен духовно и физически был брат Роже. И я не представляю, 
чтобы он мог тихо угаснуть в своей постели. Что-то должно было 
произойти. Я не предполагал, что это может быть вот... так шоки-
рующе, но что-то должно было быть. Такие люди, апостолы, мис-
сионеры должны умирать как апостолы. И он умер как апостол, 
он умер как миссионер. Апостолы, мы знаем, практически никто 
не умер своей смертью. Да даже св. Иоанн Богослов, про которого 
говорят, что он умер, будучи уже очень древним человеком – ему 
было почти сто лет – но даже он прошел через страдания, даже он 
прошел через испытания, и его смерть, конечно же, трудно назвать, 
тоже, тихой. Поэтому я считаю, что брат Роже умер достойной 
смертью праведника, апостола – святому и смерть святого. Такую 
смерть еще надо заслужить. А сейчас давайте будем молиться. 

«ГОСПОДИ, ХОРОШО НАМ ЗДЕСЬ БЫТЬ!»

19 августа 2005 г. 
Преображение Господне. Литургия. 

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Сегодня мы с вами празднуем Преображение, мы вспоминаем 

одно из самых ярких, самых удивительных событий евангельской 

40	 Священник Владимир Лапшин



истории. Но что значит сегодня для нас этот праздник, что сегодня 
значит для нас это событие? Почему мы это вспоминаем, почему 
мы это празднуем? Мы вспоминаем и празднуем это потому, что 
это начало преображения всей твари, это начало преображения 
всего мира, это начало преображения, залог преображения каж-
дого человека и каждого из нас. Более того, если мы считаем себя 
верующими, если мы считаем себя христианами, то для нас это 
событие, для нас этот праздник имеет особое значение. Потому 
что именно через нас должно начаться преображение рода челове-
ческого, именно через нас, через наше преображение мир должен 
увидеть реальность преображения твари, мир должен через нас 
увериться в силе Преображения, в том, что это возможно. 

Но очень часто мы, называющие себя верующими, говорим: 
«Но как это может быть? Это невозможно». Возможно. Богу воз-
можно все. Невозможное человеку возможно Богу. И Господь до-
казал это в сотнях, тысячах, миллионах святых, которые сияли 
Божьей славой, которые сияли светом нетварным, которые несли 
в этот мир радость и свет. В сегодняшнем евангельском отрывке 
есть удивительные слова – апостолы, обращаясь к преобразивше-
муся Господу, говорят: «Хорошо нам здесь быть!» Важно понять, 
что сияние, о котором идет речь, свет Преображения, который мы 
должны с вами явить миру – это не обязательно свет, видимый 
физическими очами. Речь не об этом идет. Сияние, свет, о котором 
мы говорим – это когда рядом с нами хорошо быть. Когда люди 
говорят: «Господи, нам хорошо здесь. Нам хорошо здесь быть». И 
вот это сияние, вот эту силу мы должны явить миру. 

Сегодня весь христианский мир скорбит, прощается с удиви
тельным человеком, который всю свою жизнь посвятил пропове- 
ди – проповеди Преображения, проповеди вот этого сияния, пропо- 
веди этого света. И многие из вас, здесь присутствующих, многие  
десятки, сотни, тысячи, сотни тысяч людей, живущих в этом мире,  
рядом с ним говорили: «Господи, хорошо нам здесь быть!» Сегодня 
мир прощается с братом Роже из Тэзе. С человеком, который про-
жил удивительную жизнь, который нам с вами показал, что пре-
ображение возможно, реально. И сегодня мы с вами, сегодня мы 

	 Проповеди	 41



с вами должны стать для этого мира свидетелями Преображения. 
Сегодня мы с вами должны стать для этого мира людьми, через 
которых мир увидит радость жизни в Боге, сияние, сияние Божией 
славы. 

Давайте будем сейчас молиться, давайте будем молиться, со
вершать таинство Евхаристии, то таинство, через которое мы и 
преображаемся, то таинство, через которое Бог нас и обóживает, 
то таинство, через которое Он питает нас Своей освящающей, очи- 
щающей благодатью. Давайте будем молиться. Давайте будем мо- 
литься о том, чтобы Господь помог нам, чтоб Господь, прежде 
всего, укрепил нас в вере, в вере в радость бытия, чтобы Господь 
укрепил нас в вере в возможность преображения, чтоб Господь 
укрепил нас в вере в Его любовь, чтоб Господь даровал нам эту 
силу, вот ту силу, которая в этом мире дает возможность сказать: 
«Господи, хорошо нам здесь быть!»

Да хранит вас Господь!

(Слово по окончании панихиды)
Спаси Господи, родные мои, всех за молитвы. 
Брат Роже – удивительный человек. Он прожил удивительную 

жизнь и умер, как рыцарь, рыцарь Христов, воин Христов, как ры-
царь Святого Духа. Он умер на своем боевом посту, если можно 
так сказать – во время молитвы, во время богослужения принял 
предательский удар ножом... Но мы не должны отчаиваться. Он 
всю жизнь проповедовал, что Бог нас любит, он всю жизнь про-
поведовал, что ничто не должно мешать нашей радости, он всю 
жизнь проповедовал, что несмотря ни на что, несмотря на то, что, 
казалось бы, тьма сгущается, за этими облаками, за этими тучами 
сияет солнце. И важно об этом помнить, важно жить памятью об 
этом свете, жить надеждой на этот свет и, по возможности, сия-
нием этого света. 

Я хочу передать вам низкий поклон и привет от братьев Тэзе. 
Я вчера разговаривал с ними, они благодарят вас всех за любовь, 
за память, они благодарят вас за молитвы, за то, что вы молитесь 
вместе с ними сейчас, в эти дни. Но самое главное, что они проси-

42	 Священник Владимир Лапшин



ли передать – то, что они сохраняют мир в своих сердцах, мир и 
любовь. Они сохраняют присутствие Святого Духа. Жизнь в об- 
щине идет по раз и навсегда заведенному братом Роже расписа
нию: каждый день совершается три раза молитва, каждый день 
совершаются библейские занятия, каждый день, и сегодня, и сей
час, все паломники, приезжающие туда, встречаются в малых 
группах для того, чтобы говорить о вере, о жизни и о любви. Так  
что не будем отчаиваться, будем жить, жизнь продолжается. Жизнь  
продолжается, и теперь брат Роже молится о нас – он всегда мо-
лился о нас, он всегда о нас помнил, но теперь он еще ближе к 
престолу Божьему, он теперь совсем рядом с Господом, так что, 
я думаю, теперь его молитва будет еще ощутимее, будет еще за-
метнее. 

	 Проповеди	 43



Священник ГЕОРГИЙ ЧИСТЯКОВ

LAUDATE DOMINUM…

Вскоре после смерти брата Роже один из пользователей напи-
сал в интернете: «Я знаю слова Иисуса о том, что «если зерно не 
умрет, то останется одно, а если умрет, то принесет много плода».  
Я знаю, что гроб Спасителя пуст. Я знаю, что брат Роже сможет  
теперь нам помочь гораздо больше, чем раньше. Но просто Вос
кресения не бывает без креста. И если мы попытаемся пережить 
Воскресение, миновав Крест, – из этого ничего не получится»… 
«В конце похоронной церемонии, – рассказывал один из старых 
друзей Тэзе Миша Завалов – раздали свечки и получилось как  
бы наше отпевание, и Пасха, потому что православные священни- 
ки из Румынии пели «Христос Воскресе», а брат Алоис, преемник 
брата Роже, сказал нам «Брат Роже как бы толкает нас вперед, не  
дает нам спать!»… Братья тоже многим говорили «Христос Вос
кресе!»

Роже Луи Шютц-Марсош, известный всему миру как брат Ро
же из Тэзе, родился в 1915 году в Швейцарии в семье протестант-
ского пастора, то ли лютеранина, то ли реформата, ибо сам он ни- 
когда не говорил о том, к какой деноминации принадлежит. Брат 
Роже вспоминал об отце как о «мистике в сердце», который мо-
лился по утрам в пустом храме. Однажды мальчик даже видел, 
как отец молился в католической церкви, хотя Швейцария была 
страной, где бытовали ожесточенные конфликты между католи-
ками и протестантами. Мать Роже была француженкой и приняла 
католичество сознательно, не вопреки воле мужа-пастора, но что-
бы свидетельствовать об отсутствии разделения между католика-
ми и протестантами.

Служение брата Роже, окончившего к тому времени реформат
ский колледж, началось в полном одиночестве. В Нагорной про-
поведи Христос говорит о том, что «если ты принесешь дар твой 
к жертвеннику и там вспомнишь, что брат твой имеет что-нибудь 



Брат Роже, май 2005



против тебя, оставь там дар твой перед жертвенником, и пойди,  
прежде примирись с братом твоим» (Мф 5:23–24). Эти слова Еван
гелия особенно отозвались в сердце брата Роже, который решил 
посвятить жизнь примирению между христианами. В 1940 году в 
возрасте 25 лет он покинул родную Швейцарию и переселился во 
Францию, страну своей матери.

Несколько лет он вынашивал в себе желание собрать общину, 
где в повседневной жизни христиане могли бы жить примирени-
ем. Общину, в которой «доброта сердца стала бы практической 
вещью и где в центре всего стояла бы любовь». Именно тогда он 
поселился в маленькой деревеньке Тэзе в Бургундии, всего в не-
скольких километрах от демаркационной линии, которая в пер-
вые годы войны разделила Францию надвое. Тут он мог укрывать 
беженцев, в том числе и евреев, которые покидали оккупирован-
ную зону, зная, что могут спрятаться в этом доме.

После войны к нему присоединились еще несколько человек, и 
на Пасху 1949 года первые братья новой общины принесли свои 
обеты безбрачия, совместного владения собственностью и просто
ты жизни. С 1950-х годов некоторые из братьев начали жить в тех 
местах, где люди терпят лишения, чтобы разделить свою жизнь с 
бедными. А само Тэзе стало местом молчания и молитвы. Братья, 
сначала это были только протестанты, но затем к ним присоедини-
лись и католики, не принимают никаких пожертвований и живут 
только на деньги, которые зарабатывают сами. Сначала это было 
просто, но с конца пятидесятых годов в Тэзе стала приезжать мо-
лодежь, и паломников становилось все больше и больше. Братья 
подумали было покинуть Тэзе и укрыться в более тихом месте, но 
быстро поняли, что принимать молодежь – это их призвание. Но и 
те, кто приезжают в Тэзе, пускай только на одну неделю, все равно 
работают, моют посуду, помогают на кухне и т.д.

Сегодня общину Тэзе составляют более ста братьев из более 
чем 25 стран. Община сама по себе – уже знак примирения между 
разделенными христианами и разделенными народами. Важно, что  
никакой особой экуменической доктрины брат Роже не провозгла
шал, при этом никто из братьев не сменил своей конфессии или 

46	 Священник Георгий Чистяков



деноминации, хотя о том, к какой из конфессий кто принадлежит, 
они никогда не говорят. В одной из своих последних книг брат 
Роже рассказывает, как родилось его призвание: «Вспоминаю ба-
бушку со стороны матери, она интуитивно нашла ключ к экуме-
ническому призванию, и тем самым показала мне, как это вопло-
тить в реальности. Ее жизнь – свидетельство, сильно повлиявшее 
на меня, когда я был еще совсем молодым. Следуя за ней, я открыл 
мою собственную христианскую идентичность, примирив в себе 
веру моих предков с тайной вселенской веры, не теряя связи ни с 
той, ни с другой».

Каждую неделю начиная с ранней весны и до поздней осени мо-
лодые люди с разных континентов приезжают на холм Тэзе. Они  
ищут смысл жизни – в единстве со многими другими людьми. 
Приникая к источникам доверия в Боге, они совершают своего ро- 
да внутреннее паломничество, которое дает смелость строить до- 
верие в мире людей. Иногда летом в этом общем путешествии уча
ствуют более пяти тысяч молодых людей из 75 разных стран. И 
это путешествие продолжается, когда они возвращаются к себе до
мой. Оно заключено в стремлении углубить внутреннюю жизнь и 
в готовности принять на себя ответственность за то, чтобы мир, в 
котором мы живем, стал лучше.

Для того чтобы поддерживать молодежь, община организова- 
ла «паломничество доверия на земле». Это отнюдь не равнозначно 
созданию какого-то особого движения вокруг общины. Каждого, 
кто побывал в Тэзе, как бы призывают у себя дома, в своих собс-
твенных условиях, проживать то, что ему открылось, с большим 
вниманием относиться к своей внутренней жизни и лучше чувст
вовать связь со множеством других людей, которые тоже вовлече
ны в этот поиск самого главного в жизни. В конце года Тэзе вся-
кий раз проводит большую встречу в каком-нибудь из городов 
Европы, Восточной либо Западной. В такой встрече участвуют де- 
сятки тысяч молодых людей со всей Европы и с других континен-
тов. Эти встречи – этапы «паломничества доверия на земле».

После убийства брата Роже архиепископ Кентерберийский 
Роуэн Уильямс сказал, что «очень немногим людям нашего вре-

	 Laudate Dominum…	 47



мени удалось изменить всю атмосферу религиозной культуры; но 
именно это совершил брат Роже. Он изменил ориентиры экуме-
низма, пригласив христиан разных конфессий жить вместе мона-
шеской жизнью; он изменил само представление о христианстве в 
умах многих молодых людей; он показал церквам первостепенное 
значение примирения – сначала в послевоенной Европе, а затем во 
всем мире». Близким другом брата Роже был французский фило-
соф Поль Рикёр: «Я вижу тысячи молодых людей и девушек, ко-
торые, – писал Рикёр, – не занимаются формулировкой ответов на 
вопросы о добре и зле, Боге, благодати, Иисусе Христе, но сердца 
которых избрали добро»… «община не навязывает нам модели, ко
торой мы должны были бы подражать, но дружески призывает. Я 
люблю слово «призывать», потому что здесь мы не подчиняемся 
логике приказов, еще менее – принуждения, и с другой стороны 
здесь не действует логика недоверия и сомнений, столь распро-
страненная сегодня в профессиональной жизни, в жизни больших 
городов, повелевающая нами и в рабочие часы, и в часы досуга. 
Этот ощущаемый всеми мир в сердце и воплощает для меня счас-
тье общины Тэзе».

«Сердце брата Роже, – говорил на его похоронах брат Алоис, 
немец по рождению и католик по исповеданию, которого семь лет 
назад брат Роже с согласия братьев назначил своим преемником, –  
вмещало всех людей, из всех стран, в особенности – молодых и  
детей». «Брат Роже постоянно возвращался к Евангельской ценно
сти доброты сердца, – сказал брат Алоис, – и это не какие-то пус-
тые слова, но это сила, способная изменить мир, потому что так  
действует Бог. Перед лицом зла сердечная доброта – это нечто 
хрупкое. Но жизнь, которую в самоотдаче прожил брат Роже, до-
казывает, что последнее слово всегда остается за Богом и за ми-
ром, который Он дает».

«Брат Роже, – сказал в день похорон перед началом заупокой-
ной мессы кардинал Вальтер Каспер, – был созерцателем – чело-
веком молитвы, которого Бог призвал к тишине и уединению мо-
нашеской жизни. И все же он захотел открыть свое сердце монаха, 
как и всю общину Тэзе, для молодых людей со всего мира, для их 

48	 Священник Георгий Чистяков



исканий и чаяний, для их радостей и страданий, для их пути – и 
пути жизни, и пути веры». 

Действительно, нельзя не сказать о том, что Тэзе – это место 
особой, сильной, радостной и искрящейся, но в то же время про-
никновенной и в сущности безмолвной молитвы. Рассказывают, 
что один мальчик, приехавший в Тэзе вместе с родителями, зара-
нее предупредил, что не будет молиться три раза в день. Прийти 
на молитву пришлось, и тут этот мальчик понял, что здесь просто 
нельзя не молиться, потому что молитва сама льется из сердца. 
Молитва в Тэзе – это молчание, перерастающее в пение, и пение, 
перерастающее в молчание. «Эта молитва, – сказал многократно 
бывавший в Тэзе московский священник о. Владимир Лапшин, –  
в которой участвуют все братья и паломники, «проста, как дет
ский лепет, и в то же время глубока, как само Евангелие, потому 
что именно им она и питается. Именно такая молитва, доступная  
всем, часто состоящая из одной лишь фразы, повторяемой на раз-
ных языках, может собирать «рассеянное малое стадо», а не разъ-
единять. И молитва Тэзе, и вся жизнь и служение брата Роже опре-
делялись его главной интуицией… осознанием единства Церкви 
Христовой и стремлением к примирению».

Тэзе – община, семья в лучшем смысле этого слова. Те, кто жил 
в Тэзе среди братьев и обитающих поблизости от них католиче
ских монахинь, знают, что такое эта семья, что такое настоящая 
община и настоящее братство, и уже не могут жить иначе Чувство 
того, что такое духовная семья, та семья, о которой рассказано в 
книге «Деяний апостолов», брат Роже чувствовал как никто дру-
гой. Его никогда не канонизируют, не будут лобызать его мощи, 
потому что он – протестант, а у протестантов нет святых в том 
смысле слова, в каком почитают святых православные и католи-
ки. Но при этом он – настоящий святой в лучшем смысле этого 
слова.

«Дух Святой, Ты живешь в каждом человеке и приходишь, что
бы вдохнуть в нас то главное, что заключает в себе Евангелие: 
доброту и прощение. Любить и выражать это своей жизнью, лю-
бить с сердечной добротой и прощать – так Ты даешь нам обрести 

	 Laudate Dominum…	 49



один из источников мира и радости». Эти слова были написаны 
на обороте портрета брата Роже, который раздавали братья в день 
похорон. Действительно, «доброта и прощение» – это какие-то 
особенные ценности; и хотя они присутствуют на каждой страни-
це Евангелия, мы так часто ими пренебрегаем…

Тэзе – это какое-то особенное сияние… Особенная красота… 
ничего упрощенного… красота пения… красота природы, красота  
присутствия Духа Святого. Говорят, что вечером после похорон 
брата Роже после дождя на небе появилась удивительная радуга. 
Двойная, с ярчайшими красками, гигантская. Один итальянец ска- 
зал, что никогда подобного в жизни не видал. Многие говорят, что  
пережили в этот день ощущение Пасхи. Боль и радость. И море све-
та, несмотря на пасмурный день. Один из братьев сказал, что читал 
книги записей – они лежали у гроба для желающих. Желающие 
исписали девять толстенных книг. Читал и поражался восприятию 
Тэзе. Он сказал примерно так: «Мы знаем людей, которые сюда 
приезжают часто, скажем, раз в год. Но есть немало людей, кото-
рые в Тэзе что-то открыли – и уже туда не возвращались. Даже 
если были тут один раз. А продолжали жить дома, но иначе. И вер
нулись только на похороны выразить свою благодарность». 

«Там были тысячи как важных, так и безымянных фигур, – пи- 
шет один из участников похорон брата Роже, – множество пре
красных людей, которые пели и молились. Люди всех возрастов,  
приехавшие из всех стран мира, верующие всех религий, объеди- 
ненные присутствием Иисуса, которое объединяет в себе каждое  
начало и каждый конец с начала веков и навсегда. Когда не разда-
валось пение, царила тишина. И все эти тысячи молчали и слуша-
ли в тишине шум дождя, который шел не переставая. Мне было 
грустно, но я был и счастлив за эту фантастическую жизнь, ярко 
прожитую, которая принесла столько добра миллионам людей... и 
которая принесла добро мне. Если бы я не встретил когда-то Тэзе, 
которое осветило мне путь, думаю, что давно уже стал бы убеж-
денным атеистом. А вместо этого я рад, что верую».

На Западе принято хоронить в закрытом гробу. А гроб брата 
Роже был открыт, поэтому, прощаясь, все могли видеть его пре-

50	 Священник Георгий Чистяков



красное лицо. Когда братья вынесли гроб из церкви и пронес- 
ли через толпу, никто не двинулся за ними. На маленькое кладби
ще при старой церкви пошли только братья и с ними три малень-
ких мальчика, один из них португалец по имени Рубен. И это не 
случайно, рядом с братом Роже всегда были дети. И во время мо
литвы тоже. Один из свидетелей убийства написал, что, когда все 
случилось, он смотрел не на убийцу, а с удивлением – на детей, 
которые как всегда были рядом с братом Роже, словно бы не по-
нимая, почему они плачут. А когда его несли, уже с перерезан-
ным горлом, и он совсем не мог дышать и говорить, он все делал 
руками какие-то примиряющие знаки – мол, не беспокойтесь... А 
теперь, как говорят, дети виснут на брате Алоисе. Миссия брата 
Роже продолжается.

В апреле 2005 года на похоронах Иоанна Павла II кардинал 
Ратцингер (будущий папа Бенедикт XVI) преподал брату Роже 
Святое Причастие. Это все видели по телевидению во время пря-
мой трансляции. Газетчики сразу ухватились за этот факт, при-
чем одни утверждали, что кардинал не узнал брата Роже и принял 
его за католического монаха, другие писали, что Роже Шютц тай-
но принял католичество. Действительно, хранитель католической 
веры ex officio, в чем-то очень жесткий и не меняющий своих ус-
тановок или попросту консервативный (как тогда считалось) кар-
динал не мог причастить протестанта, ибо сам многократно вы-
ступал против интеркоммуниона. Это, действительно, так.

Но он сделал это и, как потом оказалось, сделал это вполне со-
знательно, потому что увидел в брате Роже не представителя иной 
деноминации, но брата во Христе, не двоюродного, но именно род- 
ного брата. Такого брата видела в нем и мать Тереза, и Иоанн Па
вел II, и, главное, миллионы христиан, причем всех исповеданий 
и со всех континентов. Брат Алоис сказал мне, что они ожидали, 
что в связи с кончиной брата Роже им придет много писем с со-
болезнованиями. Но не предполагали, что писем будет так много. 
Настоящие горы. И не соболезнования, но благодарность была со-
держанием этих писем. Laudate Dominum omnes gentes – Хвалите 
Господа все народы…

	 Laudate Dominum…	 51



13 ноября 2005 года Шарль де Фуко (брат Шарль Иисуса) был при­
числен к лику блаженных… Бог вел Шарля к Себе через его горячую 
жажду истинной Жизни. 

Его бурная, полная исканий жизнь очень близка нам, современным  
людям. 

Подборка текстов Шарля де Фуко, озаглавленная «Бог есть Лю­
бовь», дает представление как о жизненном пути, так и о личности 
этого человека…

Интервью с кардиналом Каспером посвящено актуальности вес-
ти, принесенной Шарлем де Фуко современному миру…

Письмо Малой сестры Патриции-Марии – это эхо самого собы-
тия причисления брата Шарля к лику блаженных.

Брат ШАРЛЬ ИИСУСА (Шарль де Фуко)

БОГ ЕСТЬ ЛЮБОВЬ

Краткая биография Шарля де Фуко

Шарль де Фуко родился в Страсбурге в 1858 году. И отец, и мать 
его умерли, когда Шарлю не было еще и шести лет… Жизнь глубоко 
ранила этого ребенка.

В трудное время отрочества он теряет веру и погружается в 
развлечения и пирушки (быть может, пытаясь таким образом убе-
жать от внутреннего беспокойства).

В 22 года Шарля де Фуко, офицера, посылают в Алжир. Спустя 
три года он уходит в отставку и совершает рискованное путеше­
ствие для исследования Марокко. Там он впервые сталкивается с му­
сульманами. Свидетельство их веры заставляет Шарля задуматься 
и задаться вопросом: «Может быть, Бог существует?»

По возвращении во Францию он растроган тем любовным и так-
тичным приемом, который ему оказали родные, глубоко верующие 



христиане. Шарль начинает искать Бога, и происходит его прови-
денциальная встреча с аббатом Ювелином, ставшим для него дру-
гом и духовным отцом. В октябре 1886 года, в двадцать восемь лет, 
Шарль де Фуко переживает обращение.

Отныне он хочет отдать Богу всю свою жизнь. Он совершает па­
ломничество на Святую Землю, где открывает для себя лик Иисуса из 
Назарета. Шарль хочет следовать за Ним и подражать Ему – сми-
ренному и бедному Труженику. Сперва он проводит семь лет в трап-
пистском монастыре, где принимает постриг, затем четыре года –  
отшельником в Назарете, возле обители кларисс1. Постепенно он осо- 
знает, что следовать за Иисусом, любить Его – значит, подобно Ему,  
подружиться с теми, кто заброшен и обездолен. 

В 1901 году брат Шарль становится священником и уезжает в 
Сахару: вначале в Бени-Аббес, потом – в Таманрассет, где живут 
туареги. Он пытается стать просто другом и братом кочевникам 
пустыни. Он изучает их язык, знакомится с их культурой. Он стре-
мится не обращать их в христианство, а любить, он хочет «возве-
щать Евангелие» всей своей жизнью.

1 декабря 1916 брат Шарль погибает в Хоггаре, потому что во 
время беспорядков, охвативших эти земли в период Первой мировой 
войны, он решил до конца разделить участь своих друзей, туарегов.

Скептически настроенный подросток

Как Ты благ, Боже мой! Как Ты неизменен! Как Ты неизменно ос-
таешься Тем, Кто «трости надломленной не переломит и льна куря-
щегося не угасит»! (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

Из письма к А. Дюверье, неверующему другу:
«Вы дружески пеняете мне, что мало знаете о моем прошлом. 

Оно очень просто. Вот оно, в нескольких словах. В 1864 году, в воз-
расте пяти с половиной лет, я потерял отца и мать. С тех пор меня 

1 Женский монашеский орден св. Клары Ассизской. (Прим. пер.)

	 Бог есть Любовь	 53



Потрет брата Шарля работы Малой сестры Иисуса



воспитывали дедушка и бабушка с маминой стороны (мама была 
их единственным ребенком). У меня есть сестра, которую вместе 
со мной воспитывали те же замечательные дедушка с бабушкой. 
Мой дед, г-н де Морле, бывший офицер инженерных войск, вы-
шел в отставку и поселился в Эльзасе, где мы и жили до войны. 
После 1870 года мы перебрались в Нанси. Там я окончил школу и 
был принят в Сан-Сир… После Сан-Сира я отправился в Сомюр, 
затем – в гусарский полк, потом – к «Африканским охотникам»2. 
За один год я побывал в гарнизонах Бона, Сетифа, Маскары, а так- 
же принял участие в походах на юг Орана. В 1881–1882 годах я 
провел семь или восемь месяцев в палатках в алжирской части 
Сахары; такая жизнь пристрастила меня к путешествиям, к ко
торым я давно стремился. В 1882 году я ушел в отставку, чтобы 
свободно удовлетворить мою жажду приключений. В течение по-
лутора лет, в Алжире, я готовился к путешествию по Марокко. Я 
совершил это путешествие и потом, описывая его, провел в Ал
жире еще полтора года. В начале 1886 года я вернулся в Париж 
и поселился там, готовя к публикации мой отчет о совершенном 
путешествии и уже подумывая о следующем. 

Я получил христианское воспитание, но после 15–16 лет всякая 
вера во мне испарилась. Чтение, до которого я был так жаден, сде-
лало свое дело. Ни одна из философских доктрин не привлекала 
меня. Ни одна из них не казалась мне достаточно обоснованной. 
Я пребывал в бесконечных сомнениях и был особенно далек от 
католической веры. Многие из ее догм, как мне казалось, глубоко 
противоречили здравому смыслу… В том же возрасте моя жизнь 
сделалась беспорядочной и долго еще оставалась такой (что не ме-
шало мне живо интересоваться учебой). Став военным, я продол-
жал жить так же, я отдалился от семьи, я почти не видел родных с 
1878 по 1886 год. И то немногое, что они узнавали о моей жизни, 
особенно в первой половине этого времени, могло лишь огорчать 
их». (Письмо от 21 февраля 1892 года)

2 Название полка, направленного в Африку. (Прим. пер.)

	 Бог есть Любовь	 55



«Я удалялся, я все дальше уходил от Тебя, Господь мой и жизнь 
моя… и моя жизнь начала становиться смертью… но даже в этой 
смерти Ты по-прежнему хранил меня…

Я творил зло, но не поддерживал и не любил его… Ты дал мне 
ощутить глубокую печаль, болезненную пустоту и такую тоску, 
какую я никогда не испытывал ни до, ни после того времени… 
Она возвращалась ко мне каждый вечер, когда я оставался дома 
один… она лишала меня дара речи и угнетала во время так назы
ваемых праздников: я устраивал их, но потом проводил время в 
молчании, отвращении, скуке… Ты дал мне испытать смутное бес- 
покойство нечистой совести, которая, хоть и дремлет, но все же не 
умерла совсем… Я никогда не испытывал подобной тоски, неуст-
роенности, беспокойства – лишь в те времена. Это был Твой дар, 
Боже мой… А я и не догадывался об этом!

О, мой Бог, рука Твоя была на мне, но как мало я ее чувство-
вал! Как Ты благ, как Ты хранил меня! Как Ты укрывал меня под 
сенью крыл Твоих, в то время как я даже не верил в Твое сущест-
вование!» (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

Опыт нежности Божьей

Ислам глубоко потряс меня… Видение этой веры, этих душ, жи-
вущих в непрестанном присутствии Бога, заставило меня заподо­
зрить, что есть нечто большее и более истинное, нежели мирские 
заботы. Я начал изучать ислам, а затем и Библию. (Из письма к Ан­
ри де Кастри 17 августа 1901 года)

В другом письме (от 14 августа 1901 года) к А. де Кастри, чья 
вера пошатнулась, он рассказывает о своем обращении:

«Когда я жил в Париже, готовя к публикации отчет о своем пу- 
тешествии по Марокко, я оказался окружен людьми очень умны
ми, очень достойными и очень верующими. И я сказал себе: «Мо
жет быть, эта религия не так уж и абсурдна».

56	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



Одновременно с этим мощный поток благодати совершал во 
мне свою работу: я начал посещать церкви – без веры, но чувствуя 
себя хорошо только там, – и проводить в них долгие часы, повто-
ряя эту странную молитву: 

«Боже мой, если Ты есть, дай мне узнать Тебя».

Меня посетила мысль, что мне следует побольше узнать об этой  
религии: может быть, в ней находится истина, найти которую я 
отчаялся. И я сказал себе, что лучше всего было бы посещать уро-
ки по католической вере, как я посещал уроки арабского языка. И 
подобно тому, как я искал хорошего талеба, чтобы выучить арабс-
кий, я принялся искать ученого священника, чтобы тот рассказал 
мне о вере…

Мне говорили о весьма достойном священнике (аббате Ювели
не), получившем высшее образование. Я пришел к нему в испове-
дальню и сказал, что хочу не исповедаться (у меня ведь нет веры), 
а получить некоторые разъяснения о христианской религии…

…Я попросил об уроке религии, а он заставил меня встать на 
колени и исповедаться, а потом сразу же отправил меня прича-
щаться».

«Блудный сын не только принят с бесконечной добротой, без 
наказания, без упреков, без единого упоминания о прошлом, – но 
с поцелуями, с лучшей одеждой и перстнем сына этого дома. И он  
не просто принят, но взыскан этим благословенным отцом, и при-
веден им из дальних стран.

Отец его побежал, пал на грудь ему и нежно поцеловал… при-
несите лучшую одежду и сандалии, и заколите откормленного те-
ленка… (Ср. Лк 15:20, 22)

Боже мой, как Ты благ! Ведь именно это Ты и сделал для меня! 
Да, в юности я ушел далеко от Тебя, далеко от дома Твоего, от Тво
их святых алтарей, от Твоей Церкви, в дальнюю страну, в страну 
язычества, в страну тварного, в страну неверия, безразличия и зем

	 Бог есть Любовь	 57



ных страстей… О, как болезненно далека от Тебя эта страна! Я дол- 
го оставался в ней: 13 лет, растрачивая свою молодость в грехе и 
безумии. Первой Твоей благодатью (не самой первой в моей жизни, 
ибо им нет числа в каждый час моего существования, но той, в ко-
торой я вижу первую зарю моего обращения) стало то, что Ты дал  
мне испытать голод – физический и духовный. По великой благо
сти Твоей Ты послал мне материальные трудности, которые заста
вили меня страдать и обнаружили тернии в моей безумной жизни.  
Ты дал мне испытать духовный голод, посылая мне тайное жела-
ние лучшей жизни, вкус к добродетели, жажду морального блага… 
И потом, когда я так робко вернулся к Тебе, повторяя эту странную 
молитву: «если Ты есть, дай мне узнать Тебя», о Боже доброты, не-
устанно действующий во мне и вокруг меня с самого моего рожде-
ния, чтобы привести меня к этому моменту, с какой нежностью Ты 
«немедля побежал мне навстречу и кинулся мне на грудь и поце-
ловал меня»! С каким нетерпением Ты вернул мне одежду невин-
ности… И на какой божественный пир – совершенно иной, нежели 
пир блудного сына, – Ты немедленно пригласил меня… Как добр 
отец блудного сына, но Ты в тысячу раз нежнее его! Ты сделал для 
меня в тысячу раз больше, чем он – для своего сына! Как Ты благ, 
Господь мой и Бог! Благодарю… благодарю бесконечно!

… увидел Он Левия Алфеева, сидящего у сбора пошлин, и го-
ворит ему: следуй за Мной. (Мк 2:14)

Нет такого великого грешника, такого закоренелого преступ-
ника, которому Ты не сказал бы, что подаришь ему Рай, как Ты 
подарил его благоразумному разбойнику, – в награду за мгнове-
ние доброй воли.

Нет состояния столь презренного и презираемого, откуда Ты не 
мог бы извлечь души – не только спасти их, но сделать их Твоими 
избранниками, вознести к величайшей святости. Ты извлекаешь 
из придорожной пыли потерянные и затоптанные драхмы и воз-
вращаешь им первозданную красоту. Так не будем же никогда от-
чаиваться – ни о себе, ни о других, ни о ком, каким бы заблудшим 

58	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



он ни был, как бы ни казалось нам, что в нем угасли все добрые 
чувства. Не будем никогда отчаиваться не только в том, что он мо- 
жет быть спасен, но и в том, что он может еще достигнуть дивной  
святости. Бог достаточно силен для этого… Добрый Пастырь мо-
жет привести овец в овчарню в одиннадцатый, как и в первый час.  
Его доброта и сила безграничны. Дух Святой говорит устами апо
стола Павла, что «всего надеяться» – это наш долг.

Будем надеяться! Ибо, какими бы ни были наши грехи, Иисус 
хочет спасти нас. Чем более мы грешны, чем ближе мы к смерти, 
чем более отчаянно наше состояние… тем больше (если можно так  
выразиться) Иисус хочет спасти нас, ибо Он пришел спасти погиб
шее». (Из Духовных Сочинений брата Шарля) 

Заворожен Иисусом из Назарета

Бог не довольствуется тем, чтобы на каждом шагу являть в Пи- 
сании Свою особую любовь к самым маленьким. Он пожелал, явив­
шись на землю в смертной плоти, стать самым маленьким, занять 
самое последнее место, так что никто из смертных никогда не 
сможет спуститься ниже, чем Он. (Из Духовных Сочинений брата 
Шарля)

Через два года после обращения Шарль, по просьбе аббата Юве
лина, совершает паломничество на Святую Землю. Он потрясен 
осознанием того, насколько Иисус стал одним из нас:

«Источник Воплощения – благость Божия… Но вот что яв
ляется прежде всего – столь прекрасное, столь сияющее, столь 
удивительное, сверкающее, подобно ослепительному знамению: 
бесконечное смирение, сокрытое в этой тайне… Бог – Сущий, бес-
конечный, совершенный, Творец, всемогущий, величайший, цар- 
ствующий, Владыка всего, – стал человеком, соединился с че
ловеческой душой и телом и явился на землю как человек, как 
последний из людей…

	 Бог есть Любовь	 59



Он пришел на землю спасти и научить нас, а также затем, что-
бы Его узнали и полюбили. Поэтому с момента Своего вхождения 
в этот мир и на протяжении всей Своей жизни Он пожелал дать 
нам урок презрения к человеческому превозношению, урок совер-
шенной свободы от человеческих почестей… Он родился, жил и 
умер в глубочайшем унижении, в крайней уничиженности… Он 
раз и навсегда занял самое последнее место, так что никто никог-
да не может спуститься ниже, чем Он».

«Мое дело – постоянно искать последнее из последних мест, 
чтобы стать таким же маленьким, как мой Учитель, чтобы идти за 
ним – след в след, – как подобает верному ученику…

Жить в бедности, в унижении, в страдании, в одиночестве, в 
оставленности, – чтобы пребывать вместе с моим Господином и 
Братом, моим Женихом, моим Богом, Который прожил так всю 
Свою жизнь и даровал мне ее в пример с момента Своего рожде-
ния».

«Он спустился3 с ними в Назарет»: всю Свою жизнь Он толь-
ко и делал, что «спускался» – Он «спустился» – воплотившись, 
«спустился» – став младенцем, «спустился» – пребывая в послу-
шании, «спустился» – сделавшись бедным, оставленным, изгнан-
ным, преследуемым и истязуемым, всегда занимая последнее ме
сто.

…Как я жажду, наконец, зажить той жизнью, которую я почув
ствовал и угадал, шагая по улицам Назарета, где ступали ноги Гос
пода нашего – бедного Труженика, затерявшегося в уничижении 
и безвестности…

Твой устав: следовать за Мной… Делать то, что Я делал. Спра
шивай себя всякий раз:

«Что сделал бы Господь наш?» и делай это. Это единственный 
твой устав, но устав абсолютный.

3 Буквальный перевод с французского, в синодальном переводе: «Он 
пошел с ними, и пришел в Назарет». (Лк 2:51). (Прим. пер.)

60	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



Узрите в Воплощении любовь к людям, любовь Бога к ним, –  
ту любовь, которую вы должны иметь, следуя Его примеру, чтобы 
быть совершенными, как совершен Отец ваш небесный… Как ак-
тивна эта любовь, как она действенна, как глубока! Из любви Он 
как бы одним прыжком преодолевает расстояние, отделяющее ко-
нечное от бесконечного. Из любви Он ради нашего спасения при
бегает к нездешнему, невероятному средству: Воплощению. Он,  
Бог, Творец – приходит жить на землю…

Чтобы спасти нас, Бог пришел к нам, стал одним из нас, жил 
среди нас в самой непосредственной, семейной близости – от Бла
говещения до Вознесения. Ради спасения душ Он продолжает при- 
ходить к нам, соединяться с нами, жить среди нас в самой непо
средственной близости, – каждый день и каждый час, в святой 
Евхаристии…» (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

Жить только для Бога

Я не могу понять любви без поиска уподобления Любимому, без 
того, чтобы разделить все Его печали, без горячего желания соот-
ветствовать Его жизни. (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

14 августа 1901 года он пишет А. де Кастри:
«Как только я поверил в Бога, я понял, что не могу жить ина-

че, нежели только для Него. Мое монашеское призвание родилось 
одновременно с верой. Бог так велик! Так велика разница между 
Богом и всем, что не Он!

Евангелие показало мне, что «первая заповедь – возлюбить Бо
га всем сердцем своим», и что нужно все заключить в любовь. 
Каждый знает, что первый результат любви – это подражание. 
Итак, мне оставалось лишь вступить в тот монашеский орден, где  
я найду наиболее точное подражание Иисусу. Я не чувствовал се
бя призванным подражать Его общественному служению в про
поведи. Следовательно, мне надо подражать незаметной жизни 

	 Бог есть Любовь	 61



смиренного и бедного Назаретского Труженика. Мне казалось, что  
ничто так хорошо не являет эту жизнь, как обитель траппистов…

Я провел там шесть с половиной лет. Затем, стремясь к большим 
лишениям и большему унижению – чтобы еще сильнее походить 
на Иисуса, – я отправился в Рим и получил от генерала Ордена 
разрешение одному поселиться в Назарете и жить там в безвест-
ности, простым тружеником, в повседневном труде. Я оставался 
там более четырех лет в скиту, в одиночестве, в благословенной 
сосредоточенности, радуясь бедности и унижению, к которым Бог 
позволил мне так горячо стремиться, чтобы подражать Ему».

«Просите для меня прежде всего любви – пылкой, щедрой, пла
менной, – которая заставляет любить Иисуса превыше всего… Я 
не прошу о том, чтобы чувствовать эту любовь, ни о том, чтобы 
чувствовать, что Иисус меня любит, – только бы мне любить Его 
всей душой, горячо и вечно.

Господь мой Иисус, как быстро обеднеет тот, кто, возлюбив Те- 
бя всем сердцем, не стерпит муки быть богаче своего Возлюблен
ного!..

Господь мой Иисус, как быстро обеднеет тот, кто, зная, что все, 
что мы делаем одному из малых сих, мы делаем Тебе, и все, что 
мы не делаем для них, мы не делаем для Тебя, – облегчит все нуж-
ды, какие только сможет!.. Как быстро обеднеет тот, кто с верой 
примет Твои слова: «Если хотите быть совершенными, продайте 
все, что имеете, и раздайте нищим… Блаженны нищие, ибо вся-
кий, кто оставил свои богатства ради Меня, получит во сто крат 
больше в этой жизни, а на небе – жизнь вечную», – и многие дру-
гие!

Я не могу вообразить любви без жажды, без настоятельной 
жажды уподобиться Любимому, а главное – разделить все Его 
печали, все трудности, все тяготы жизни… Быть богатым и бес
печным, наслаждаться собственным благополучием, когда Ты был  
бедным и неустроенным и тяжким трудом зарабатывал Себе на 
жизнь… Нет, Боже мой, я не могу так жить… Я не могу так лю-

62	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



бить. «Не подобает слуге быть больше Господина». (Из Духовных 
Сочинений брата Шарля)

«Все люди – дети Божьи, бесконечно любимые Им. Значит, 
невозможно любить, хотеть любить Бога – не любя, не желая лю- 
бить людей. Чем больше любишь Бога, тем больше любишь лю-
дей. Последней заповедью Господа нашего Иисуса Христа, за не-
сколько часов до смерти, было: «Дети Мои, любите друг друга. По 
тому узнают, что вы – Мои ученики, если вы будете любить друг 
друга». (Из письма к Дюверье, 24 апреля 1890 года)

«Любовь к Богу, любовь к людям – в этом вся моя жизнь, в 
этом – надеюсь – будет вся моя жизнь». (Из того же письма)

За трапезой Хлеба и Слова

Будем людьми желания и молитвы… Не будем ничего почитать  
невозможным: Бог может все. (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

Из Назарета, где брат Шарль живет под сенью обители кларисс,  
он пишет одному трапписту: 

«Чтобы принять благодать Божию, надо пройти через пусты-
ню и жить в ней… Вот где изгоняешь из себя все, что не Бог… 
Душе необходима эта тишина, эта собранность, это забвение все-
го тварного. Здесь Бог созидает в душе Свое Царство и созида- 
ет в ней духовную глубину, здесь рождается жизнь в близости с 
Ним… общение души с Богом в вере, надежде, любви… Позже ду
ша принесет плоды в той мере, в какой внутренний человек сфор-
мируется в ней…»

Днем и ночью он проводит долгие часы в безмолвном поклоне-
нии Святым Дарам:

«Господь мой Иисус, Ты – здесь, в святой Евхаристии. Ты здесь, 
в метре от меня, в дарохранительнице! Твое Тело, Твоя душа, Твое  

	 Бог есть Любовь	 63



человечество, Твое божество… Как ты близок, мой Бог, мой Спа
ситель, мой Иисус, мой Брат…

Когда любишь, разве не считаешь хорошо, превосходно исполь-
зованным все время, проведенное подле того, кого любишь? Разве 
не является лучше всего проведенным это время – если только во- 
ля и благо любимого не зовут нас куда-то еще?

Боже мой, даруй мне постоянное ощущение Твоего присутст
вия… и одновременно – ту трепетную любовь, которую испыты-
ваешь в присутствии страстно любимого существа, когда стоишь 
перед возлюбленным, не в силах отвести от него взор…

Молитва – это любая беседа души с Богом. Но это и состояние 
души, безмолвно взирающей на Бога, занятой лишь Его созерца-
нием, глазами говорящей Ему о своей любви, в то время как уста 
и даже мысли молчат… Лучшая молитва – та, в которой больше 
всего любви.

Адорация… это безмолвное восхищение, которое громче лю-
бой хвалы… Это безмолвное восхищение означает самое пылкое 
признание в любви…»

Ежедневно он «питается» Словом Божьим:
«Без конца читать и перечитывать святое Евангелие, чтобы 

всегда иметь перед мысленным взором дела, слова, мысли Иису- 
са. Чтобы думать, говорить, действовать, как Иисус, чтобы следо-
вать примерам и наставлениям Иисуса». (Из письма к другу, 3 мая 
1912 года)

«Надо стараться пропитываться Духом Иисуса, читая и пере-
читывая, размышляя снова и снова над Его словами и примером. 
Пусть они падают в нашу душу, подобно каплям воды, точащим 
камень.

Вся наша жизнь, все наше существо должно возвещать Еван
гелие с кровель. Вся наша личность должна дышать Иисусом, все  
наши дела, вся наша жизнь должны кричать о том, что мы принад

64	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



лежим Иисусу, должны являть образ жизни по Евангелию. Все на
ше существо должно быть живой проповедью, отблеском Иисуса, 
благоуханием Иисуса, чем-то, что кричит об Иисусе, что помога-
ет увидеть Иисуса, что сияет, как образ Иисуса.

Будем же читать Евангелие непрестанно и влюбленно, словно 
мы сидим у ног возлюбленного и слушаем, как Он говорит нам о 
Себе…» (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

Таинство жертвенника, таинство брата

Видеть в каждом человеке Иисуса – и действовать соответст­
венно: с добротой, уважением, любовью, смирением, кротостью де- 
лать для него больше, чем для себя. (Запись из дневника брата Шар­
ля, 1902 год)

Рукоположенный в священники в 1901 году, он не возвращает-
ся в Назарет:

«Реколлекции перед рукоположением в дьякона и в священни-
ка показали мне, что назаретскую жизнь, ту, к которой я призван, 
мне следует вести не в любимой моей Святой Земле, но среди са-
мых страждущих душ, среди самых заброшенных овец. На боже
ственный пир, которому я служу, надо приглашать не братьев, не  
родных, не богатых соседей, но самых хромых и слепых, самые 
заброшенные души – тех, кому особенно не хватает священников. 
В юности я исходил вдоль и поперек Марокко и Алжир. Марокко 
по территории своей равняется Франции, там десять миллионов 
обитателей – и ни одного священника. В алжирской части Саха
ры, которая в семь или восемь раз больше Франции и населена 
гуще, чем принято было думать, живет лишь дюжина миссионе-
ров. Ни один народ не представлялся мне более заброшенным, не-
жели этот. Я обратился к епископу, отвечающему за территорию 
Сахары, и получил от него разрешение поселиться в алжирской 
части Сахары». (Из письма аббату Карону от 8 апреля 1905 года)

	 Бог есть Любовь	 65



«То, о чем я мечтаю тайком, не признаваясь даже самому себе… 
о чем я мечтаю невольно – это что-то очень простое, совсем не-
многолюдное, что-то вроде первых христианских общин, очень 
простых, какие были на заре Церкви». (Из письма к А. де Кастри, 
22 октября 1898 года)

«Мне хочется основать на границе с Марокко не обитель трап-
пистов, не большой и богатый монастырь и не земледельческое  
хозяйство, а что-то вроде скромного маленького скита, где несколь
ко бедных монахов жили бы, скудно питаясь овощами и хлебом, 
выращенными своими руками, в тесном затворе, покаянии и пок-
лонении Святым Дарам, не покидая затвора, не проповедуя, но да- 
вая гостеприимство любому – доброму и злому, другу и врагу, му-
сульманину и христианину». (Из письма к А. де Кастри, 23 июня 
1901 года)

В октябре 1901 года он прибыл в Бени-Аббес:
«Неподалеку от базы военных и оазиса, и в то же время – в 

уединенном месте, – я нашел голый, но доступный для полива 
холм (воды в Бени-Аббесе достаточно много), который с помощью 
Божией я надеюсь превратить в сад. На его склоне французские и 
арабские солдаты, с трогательным расположением и любовью, за 
которые я им глубоко благодарен, принялись сооружать для меня 
из кирпичей и пальмовых бревен часовню, три кельи и комнату 
для гостей. Работы идут так быстро, что уже завтра я получу все 
это в распоряжение». (Из письма к А. де Кастри, 29 ноября 1901 
года)

«Посетители: бедняки, рабы, путники не оставляют меня ни 
на минуту. Я один выполняю все работы в скиту. С 15 числа, ког-
да домик для гостей был закончен, он еще ни разу не пустовал. 
Каждый день гости – к ужину, на ночь, к обеду. Их бывает до один- 
надцати человек одновременно – не считая больного старика, жи-
вущего здесь постоянно». (Из письма к отцу Мартену, 7 февраля 
1902 года)

66	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



«Я хочу приучить всех местных жителей – христиан, мусуль-
ман, иудеев – видеть во мне своего брата, брата для всех… Они 
начинают называть дом «братством», и мне это приятно». (Из 
письма к кузине, 7 января 1902 года)

 
Он потрясен угнетением, которому подвергаются беднейшие 

из бедных:
«Основной вопрос – это рабство… Долгое и обстоятельное 

рассуждение о плохом обращении с рабами в Суре4 и оазисах 
представляется мне ложным подходом к проблеме. С ними дейс-
твительно плохо обращаются, но как бы с ними ни обращались, 
страшная несправедливость – то, что они рабы!» (Из письма к епи
скопу Герену, 11 июня 1902 года)

«Не следует связываться с земным правительством, – я как 
никто другой уверен в этом. Но надо любить справедливость и не- 
навидеть нечестие. И если земное правительство совершает страш
ное беззаконие по отношению к тем, за кого мы в некотором смы
сле несем ответственность (я – единственный священник на 300 
км вокруг), то об этом следует сказать… Мы не имеем права быть 
«спящими сторожами, немыми псами» (Ис 56:10)5, «нерадивыми 
пастырями» (ср. Иез 34). Одним словом, я спрашиваю себя… не 
следует ли (напрямую или косвенно) возвысить голос, чтобы во 
Франции узнали об этой несправедливости и санкционированном 
рабстве в нашем регионе, и заявить или передать заявление: «Вот 
что происходит, это недопустимо».

Я предупредил епископа, отвечающего за нашу территорию... 
может быть, этого достаточно. Я далек от желания говорить и пи- 
сать, но я не могу предать моих детей, не сделать для Иисуса, жи-
вущего в этих Его членах, того, в чем Он нуждается. Это ведь 
Иисус находится в таком болезненном положении: «То, что вы 

4 Район Сахары. (Прим. пер.)
5 В синодальном переводе: «стражи их слепы все и невежды; все они 

немые псы». (Прим. пер.)

	 Бог есть Любовь	 67



сделали одному из малых сих, вы сделали Мне». Я не хочу быть 
ни дурным пастырем, ни немым псом. Я боюсь принести Иисуса 
в жертву моему покою, большой тяге к бездействию, моей невер-
ности и природной робости.

…Конец нынешнего режима и уничтожение рабства неизбеж
ны, ибо в этом справедливость и закон». (Из письма к отцу Мар
тену, 7 февраля 1902 года)

«… Материальную милостыню, которую мы дали бедняку, мы 
дали Творцу вселенной, добро, сделанное для души грешника, мы 
делаем для Самой нетварной чистоты… Бог пожелал этого, чтобы 
любовь к ближнему, которую Он сделал второй заповедью, «по-
добной первой», воистину уподобилась первой заповеди о любви 
к Богу… Мне кажется, ни одна фраза из Евангелия не произвела 
на меня столь глубокого впечатления и не изменила так сильно 
мою жизнь, как эта: «Все, что вы сделали одному из малых сих, 
вы сделали Мне». Если вдуматься в то, что эти слова принадлежат 
нетварной Истине, что их произнесли те же уста, которые сказа-
ли: «Это есть Тело Мое… это есть Кровь Моя», – то как сильно 
должны мы искать и любить Иисуса в «малых сих» – в грешниках 
и бедняках!» (К Луи Массиньону, 1 сентября 1916 года)

«Любить ближнего, чтобы через эту любовь достигнуть любви 
к Богу, – эти две любви невозможны друг без друга: возрастать в 
одной, значит, возрастать в другой. Как стяжать любовь Божию? 
Поступая по любви с людьми». (Из Духовных Сочинений брата 
Шарля)

Братское присутствие в сердце пустыни

Вы спрашиваете меня, готов ли я ради распространения святого 
Евангелия поехать куда-либо кроме Бени-Аббеса? Ради этого я го­
тов отправиться на край света и жить там до страшного суда. 
(Из письма к епископу Герену, 27 февраля 1903 года)

68	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



В декабре 1903 года брат Шарль пишет аббату Ювелину:
«Я пребываю в большой неуверенности относительно задуман

ного мною путешествия на Юг… В настоящее время оно для меня 
более чем доступно. Меня приглашают, меня там ждут.

Все мое существо восстает против этого. Стыдно признаться, 
но я дрожу при мысли о том, чтобы покинуть Бени-Аббес, покой 
у алтаря, – и удариться в путешествия, которых я теперь так бо-
юсь. 

Разум также выдвигает немало аргументов против: оставить 
пустой дарохранительницу в Бени-Аббесе, уехать отсюда, где, мо-
жет быть (что, впрочем, маловероятно), будут бои… Рассеиваться 
в путешествиях, что вредно для души… Не больше ли я прослав-
лю Бога, поклоняясь Ему в одиночестве? Разве уединение и наза-
ретская жизнь – не мое призвание?

Но после того, как разум выскажет все свои доводы, я вижу 
бесконечные пространства, где нет ни одного священника, вижу, 
что я – единственный священник, который может поехать туда, 
и чувствую сильный и все более и более настойчивый призыв от-
правиться в те края… Отправиться хоть разок, а потом, в зависи
мости от результата и приобретенного опыта, решить, возвраща
ться туда или нет…» 

«Хотя разум противится и все мое существо испытывает на-
стоящий ужас при мысли об отъезде, я чувствую сильный и все 
более и более настойчивый внутренний призыв к этому путешес-
твию». (Тогда же – к А. де Кастри)

В январе 1904 года брат Шарль отправляется в Хоггар:
«Я живу настоящим моментом… я останусь здесь до тех пор, 

пока буду полезен в этом краю и пока другие не прибудут мне на 
смену… Кто-нибудь должен быть на этом посту…

Я принимаю за правило: делать то, что я считаю весьма полез
ным для душ и чего другие не могут делать в силу обстоятельств… 
Итак, я думаю остаться в этом краю, пока меня здесь терпят и 
пока меня не сменят другие… пока я могу трудиться здесь ради 
царства Иисуса… В настоящий момент я – кочевник под шатром, 

	 Бог есть Любовь	 69



постоянно переходящий с места на место. Это очень хорошо для 
начала, потому что таким образом я встречаюсь со многими мест
ными жителями». (Из письма к А. де Кастри) 

«Тебя должна укрывать во Мне любовь, а не уход от Моих де-
тей. Узри Меня в них и, как Я в Назарете, живи среди них, зате-
рявшись в Боге». (Запись в дневнике, 1904 год)

«Хвала Иисусу, я почти каждый день могу совершать святую 
мессу. Но с тех пор как я покинул Бени-Аббес, я постоянно заме
няю бревиарий – розарием… И порой розарий, отложенный на ве-
чер, остается незавершенным… В дороге я стараюсь как можно 
больше думать об Иисусе, но увы, так убого! Время, не занятое 
дорогой и отдыхом, я трачу на прокладывание путей: стараюсь 
подружиться с туарегами, составляю словари и переводы, необхо-
димые для тех, кто принесет сюда Иисуса…» (Из письма к А. де 
Кастри, 13 июля 1905 года)

На следующий год брат Шарль решает остаться в Таманрассете:
«Я могу обосноваться в Таманрассете или в любой другой точ-

ке Хоггара, завести там дом с садом и остаться навсегда… Более 
того, подобная возможность кажется мне волей Возлюбленного… 
Я выбрал Таманрассет, горный поселок в двадцать очагов, распо-
ложенный в самом сердце Хоггара… вдалеке от важных центров. 
Непохоже, что здесь когда-нибудь появится гарнизон, телеграф, 
европейцы… И здесь еще долго не будет никакой миссии… Я вы-
брал это заброшенное место и обосновался здесь, умоляя Иису- 
са благословить это поселение, где я хочу жить, следуя только 
примеру Его жизни в Назарете». (Из Духовных Сочинений брата 
Шарля)

«Жить одному в стране хорошо: даже не делая ничего особен-
ного, ты при деле, потому что становишься местным, таким до-
ступным и таким «маленьким». (Из письма епископу Герену, 2 ию- 
ля 1907 года) 

70	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



«Мое время распределяется между молитвой, общением с мест
ными жителями и изучением языка туарегов. Этому последнему  
делу я отвожу большое место. Во-первых, чтобы, доведя его до 
конца, целиком посвятить себя всему остальному, во-вторых, по- 
тому что это мне необходимо: я смогу делать добро туарегам, толь
ко общаясь с ними на их языке». (К А. де Кастри, 4 декабря 1909 
года)

«Мой апостолат должен быть апостолатом доброты. Глядя на 
меня, люди должны говорить: «Раз этот человек такой добрый, 
значит, и религия его – добрая». Если меня спросят, почему я та-
кой кроткий и добрый, я должен ответить: «Потому что я служу 
Тому, Кто бесконечно добрее меня. Если бы вы только знали, как 
добр мой Господин – Иисус!» Я хочу быть достаточно добрым, что- 
бы люди могли сказать: «Если таков слуга, то каков же господин?» 
(Из Духовных Сочинений брата Шарля)

«Доверие, которым окружают меня соседи-туареги, все воз-
растает. Старые друзья становятся все ближе, рождаются новые 
дружеские связи. Я помогаю, чем могу, я стараюсь показать, что 
люблю их. Когда предоставляется возможность, я говорю о есте
ственной религии, о заповедях Божьих, о Его любви, о приобще
нии к Его воле, о любви к ближнему». (Из письма к о. Воярду, 12 ию- 
ля 1912 года)

«Каждый христианин должен видеть в любом человеке своего 
возлюбленного брата…

Испытывать по отношению к любому человеку те же чувства, 
какие живут в Сердце Иисуса.

Любовь – основа религии (первая заповедь – любить Бога, вто-
рая, подобная первой, – любить ближнего, как самого себя). Она 
заставляет каждого христианина любить ближнего – то есть каж-
дого человека, – как самого себя и, следовательно, видеть в спасе-
нии ближнего, как в собственном спасении, величайшее дело всей 

	 Бог есть Любовь	 71



своей жизни. Каждый христианин должен быть апостолом: это не 
совет, а заповедь, это заповедь любви.

… Стать всем для всех, чтобы всех отдать Иисусу, – относясь 
ко всем с братской добротой и теплотой, оказывая все возможные  
услуги, завязывая теплые контакты, будучи нежным братом для 
всех, – чтобы постепенно привести души к Иисусу, действуя с кро
тостью Иисуса.

Быть любящим, кротким, смиренным со всеми людьми, – вот 
чему мы научились от Иисуса.

Не быть воинственным ни с кем. Иисус научил нас идти, «как 
агнцы среди волков». (Из письма к Ж. Урсу, 3 мая 1912 года)

Уподобившись Иисусу вплоть до смерти

Ты говоришь мне, что я буду счастлив, счастлив истинным сча­
стьем – в последний день… Что, каким бы я ни был убогим, я – как 
дерево, посаженное у потока живой воды, живой воды божествен-
ной воли, божественной любви и благодати… и что я принесу плод в 
свое время… (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

«Средства, которые Иисус выбирал в яслях, в Назарете и на 
Кресте, – это бедность, отверженность, унижение, оставленность, 
преследование, страдание, крест. Таково наше оружие, – оружие 
нашего божественного Жениха, Который просит позволить Ему 
продолжать Свою жизнь – в нас…

Будем же следовать этому единственному примеру, – и тогда 
можно быть уверенным, что мы сделаем много добра, ибо уже не 
мы будем жить, но Он будет жить в нас, наши дела станут не наши-
ми человеческими и убогими делами, но Его – божественными и 
плодотворными». (Из письма к епископу Герену, январь 1908 года)

«Господь мой Иисус, сказавший: «Нет большей любви, как если  
кто душу положит за друзей своих»… – я от всего сердца желаю 

72	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



	 73

отдать за Тебя жизнь, я постоянно прошу Тебя об этом. Однако 
не моя воля, но Твоя да будет. Я отдаю Тебе мою жизнь, делай со 
мной то, что Тебе более всего угодно. Боже мой, прости моих вра-
гов, даруй им спасение». (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

«Если зерно, упавшее в землю, не умрет, то останется одно; 
а если умрет, то принесет много плода. Я не умер, потому я и 
один… Молитесь о моем обращении, чтобы, умерев, мне принес-
ти плод… (Из письма Сюзане Пере, 15 декабря 1904 года)

В самый день смерти он написал своей кузине:
«Наше уничижение – самый сильный способ, какой только есть,  

чтобы соединиться с Иисусом и дать благо душам других. Святой 
Иоанн Креста говорит об этом чуть ли не в каждой строчке. Когда 
можешь страдать и любить, можешь много, больше всего на свете. 
Мы всегда чувствуем, что страдаем, и не всегда – что любим, и 
от этого страдаем еще больше! Но мы знаем, что хотим любить, 
а хотеть любить – значит любить. Нам кажется, что мы любим 
недостаточно, – это правда, мы никогда не будем любить доста-
точно, но Бог знает, из какой грязи Он слепил нас, и Он любит нас 
больше, чем мать может любить своих детей, и Он сказал нам (а 
ведь Он не лжет), что не изгонит приходящего к Нему».

В тот же день – в письме к Л. Массиньону:
«Не надо бояться просить таких мест, где больше всего опас-

ностей, жертв и страданий. Оставим славу тем, кто ищет ее, а для 
себя будем всегда просить опасностей и трудов… Это – принцип, 
которому следует оставаться верным всю жизнь, в простоте и не 
ломая себе голову над тем, не примешивается ли гордыня к та-
кому поведению… Таков наш долг. Будем же его исполнять и по
просим Возлюбленного помочь нам исполнять его в смирении, в 
любви к Богу и ближнему».

«Думай о том, что ты должен умереть как мученик, лишенный все
го, простертый на земле, обнаженный, неузнаваемый, окровавлен- 

	 Бог есть Любовь	 73



ный и израненный, убитый жестоко и мучительно… – и желай, что-
бы это случилось сегодня». (Из Духовных Сочинений брата Шарля)

Вечером 1 декабря 1916 года он погибает, став жертвой наси-
лия… За несколько лет до этого он написал:

«По какой бы причине нас ни убили, если в душе мы принима-
ем жестокую и несправедливую смерть как дар, благословленный 
Твоею рукой, если мы благодарим за нее, как за дивную милость, 
как за блаженное подражание Твоей кончине, если мы приносим 
ее Тебе, как совершенно добровольную жертву, если мы не сопро
тивляемся, повинуясь Твоим словам: «Не противься злому» и сле- 
дуя Твоему примеру: «Как овца веден был Он на заклание, и как  
агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Сво
их» (Ис 53:7)… если все это так, то по какой бы причине нас ни 
убили, мы умрем в чистой любви, и наша смерть будет благоугод-
ной Тебе жертвой. И если это не будет мученичеством в узком 
смысле слова и в глазах людей, то в Твоих глазах это станет совер-
шенным образом Твоей смерти».

(Перевод с французского Марии Тёминой)

МИССИЯ В ПУСТЫНЕ НАШИХ ДНЕЙ

Беседа с кардиналом Вальтером Каспером – 
отрывки из статьи 

итальянского журнала «30 дней» за 2005 год

В этом году брат Шарль де Фуко будет причислен к лику бла-
женных.6 Ровно сто лет назад, в 1905 году брат Шарль прибыл в  
конечную точку своих странствий – в алжирскую пустыню Та
манрассет. Я знаю, что личность брата Шарля занимает особое 
место в Вашей жизни, очень много значит для Вас как для хрис-
тианина и для священника. Как Вы узнали о нем? 

6 Беседа состоялась до беатификации брата Шарля. (Прим. пер.)

74	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



В. К.: В бытность профессором богословия Тюбингенского уни-
верситета я был хорошо знаком с группой священников, связанных 
с общиной Jesus Caritas, которая наследовала духовный путь бра-
та Шарля де Фуко. Обычно я участвовал в их ежемесячных встре-
чах, состоявших из обзора жизни, чтения Священного Писания и 
размышлений над ним, Евхаристии, поклонения Святым Дарам и, 
конечно, братской трапезы. Потрясенный личностью и служени-
ем брата Шарля, я отправился по его стопам в Алжир, поднялся в 
Хоггарские горы, где он поначалу жил, и там, в маленькой, скром-
ной хижине, вдали от людей, устроил себе духовные упражнения. 
Помню, каждый вечер ко мне приходила мышка с маленькими, 
но очень выразительными глазами, и мы делили с ней хлеб... В 
Таманрассете, а потом в Назарете и в Риме я не переставал удив-
ляться Малым сестрам, живущим в евхаристическом поклоне- 
нии и евангельской бедности среди самых бедных. Однако глуб-
же понять духовный путь Шарля де Фуко мне во многом помогли  
работы о. Рене Вуайома; некоторые стороны духовности брата  
Шарля впоследствии нашли отражение в моей книге «Иисус Хрис
тос».

– Что Вас более всего поразило в брате Шарле в те годы, когда 
Вы участвовали во встречах общины Jesus Caritas? Чем Вас при-
влекла его личность?

В. К.: Мы встречались в реколлекционном доме, принадлежав-
шем францисканским монахиням, неподалеку от Тюбингена, в 
удивительно красивом месте. Меня всегда притягивала подлинно 
евхаристическая духовность общины; это была духовность Наза- 
рета, духовность молчания, слушания Слова, евхаристического по- 
клонения, духовность простой жизни и единства в любви. Лишь 
позднее я осознал, насколько пример и свидетельство брата Шарля  
значимы для нынешних христиан и нашего понимания христиан
ства. Я же видел в брате Шарле образец подлинного служения 
Церкви, причем не только в пустыне Таманрассет, но и в куда 
более обширной пустыне современного мира, образец служения 
собственным присутствием, молитвой в единении с Богом и в 
дружбе с людьми. 

	 Бог есть Любовь	 75



Оригинал иконы Иисуса Христа и брата Шарля находится в 
Тре Фонтане; автор – Малая сестра Мария-Карла, итальянка, 

живущая в Египте



– Если судить по видимым результатам, брат Шарль так ниче-
го и не добился: христианином, по крайней мере, при его жизни, 
никто из туарегов не стал. Чем его путь может быть интересен 
для нас сегодня?

В. К.: Еврейский философ и богослов Мартин Бубер как-то ска-
зал, что слова «успех» не встретишь среди имен Божиих. Земная 
жизнь Христа вряд ли сложилась «удачно»: он умер на кресте, все 
ученики, кроме Иоанна и Марии, Его оставили... Если судить по-
человечески, Страстная Пятница была днем Его поражения, днем 
позора. Но именно она – стержень, на котором держится жизнь каж- 
дого святого, да что там, каждого христианина. Размышление об 
этом могло бы утешить многих священников, сетующих на то, что  
пастырские старания давно уже не приносят скорых плодов, хра-
мы, даже по воскресеньям, почти пусты, а западное общество ста- 
новится все более светским. Им зачастую кажется, будто они про- 
поведуют глухим. В столь трудной ситуации пример брата Шарля,  
несомненно, мог бы помочь многим моим собратьям по священству.

– А в чем, по-вашему, состоит эта помощь?
В. К.: Опыт брата Шарля со всей очевидностью свидетельству-

ет о том, что дело не в наших (здесь и далее курсив автора. – Прим. 
пер.) стараниях, не в наших миссионерских усилиях, не в насаж-
дении своей культуры, не в расширении границ собственной цер-
ковной империи за счет мудреных, безупречно «подогнанных» к 
ситуации педагогических, психологических, организационных, да  
каких угодно технологий. Конечно, мы должны делать все, что 
можем, и нет ничего дурного в том, чтобы пользоваться современ-
ными средствами. Но в конце концов все совершает лишь Бог в 
Иисусе Христе силой Святого Духа. Мы – лишь сосуд, всего лишь 
орудие, которое Он избрал, но только Он может коснуться сердца 
другого человека, «повернуть» его, открыть глаза и уши. Само на- 
ше присутствие, молитва, простая жизнь, служение, дружба с те
ми, кто рядом, – словом, все, что делал, живя среди туарегов брат 
Шарль, – говорит о том, что Бог пребывает посреди нас. Надо 
больше доверять Ему. Он лучше знает, как, когда и где изменять 
сердца и собирать народ.

	 Бог есть Любовь	 77



– Именно так и происходило в жизни брата Шарля...
В. К.: В одном из размышлений (ноябрь 1897 года) он пишет: 

«Это Твоя рука, Господи, только Твоя... Только Ты, Иисусе, мой 
Спаситель, действуешь во мне и все устрояешь вокруг. Ты вле-
чешь меня к добродетели, и изменяешь мою душу так, что добро-
детель предстает настолько прекрасной, что лишь к ней начинает 
стремиться сердце... Ты влечешь меня к истине, и снова изменяешь 
мою душу». Бесспорно, не стоит думать, будто опыт брата Шарля 
де Фуко – единственно возможный пример миссионерского слу-
жения; были и другие святые: Франциск Ксаверий или Даниэле 
Комбони, у многих святых мы найдем совершенно иной тип мис-
сионерского призвания. Двух одинаковых миссий не бывает, нас 
всегда будут ждать непредвиденные трудности, а значит, нет и 
универсальных образцов их преодоления. Однако жизнь брата 
Шарля де Фуко, на мой взгляд, может служить образцом мисси-
онерского служения не только в «мусульманской пустыне», но и 
в пустыне современного города и мира. Символично, что небес-
ной покровительницей миссий Церковь назвала святую Терезу из 
Лизье, совсем юную кармелитскую монахиню, которая никогда не  
выезжала на миссии, но пообещала, что после ее смерти с небес на 
землю прольется дождь из роз...

– Но в наши дни призывы к миссионерству раздаются все реже 
и реже, да и те, как правило, звучат слишком расплывчато, если не 
сказать, занудно...

В. К.: Мы, христиане, тоже дети своего века, и нам тоже хочет-
ся планировать, действовать, что-то устраивать, удостоверяться в 
достигнутых успехах... Брат Шарль предлагает иное – следовать 
за Христом, попытаться жить так, как жил Он. Кто-то скажет: ну 
хорошо, тридцать лет из тридцати трех Иисус в полной безвест-
ности прожил в Назарете. Разве не мог Он провести это время с 
большей пользой для человечества?.. Но именно повседневность и 
есть тот «фон», на котором ярче всего виден дар христианской жиз-
ни. Здесь уместно вспомнить принятую на Втором Ватиканском 
соборе Догматическую Конституцию Lumen Gentium, в 31-м па-
раграфе которой идет речь о миссионерском служении мирян, т.е. 

78	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



тех верных, что живут и трудятся в миру, в обычных условиях по- 
вседневной жизни. Тем не менее, говорится в Конституции, они 
призваны Богом к тому, чтобы «исполняя свои обязанности, /.../ 
содействовать освящению мира как бы изнутри... излучать свет 
веры, надежды и любви, являя Христа другим людям». Иногда мы  
ошибочно думаем, будто занятый миссионерской работой миря-
нин – это церковный функционер, «активист», который чем только 
может, помогает священнику, берется за всевозможные приход
ские дела, читает и прислуживает на Литургии и т.п. Однако гораз
до важнее не «участвовать», а жить Евангелием каждый день – в  
молитве, в милосердии, в терпении и страданиях, в любви к каж
дому, и верить, что Слово Божие, как пишет апостол Павел, доста
точно сильно и действенно, чтобы распространяться и свидетель-
ствовать о себе. Но только при одном обязательном условии – если 
мы Слово принимаем и согласны им жить.

– Сейчас все больше людей с тревогой говорят о том, что хрис-
тиане «вырождаются», становятся меньшинством, и поэтому им 
следует быть более деятельными, творчески отзывчивыми, искать 
новые формы выражения своей веры. Скажите, пожалуйста, Вы с 
этим согласны? 

В. К.: И да, и нет. Да – в том смысле, что христианам пора, на-
конец, проснуться, осознать собственное положение и связанные 
с ним новые трудности, увидеть, чего ждет от них нынешний мир. 
Мы не вправе довольствоваться сложившимся положением вещей 
и жить так, будто вокруг ничего не происходит. Действительно, 
все мы и, в первую очередь, Западная Европа, переживаем сейчас 
глубочайший кризис самосознания, а ведь прежде никто не сом-
невался в том, что мы прочно укоренены в христианской тради-
ции. Пора, наконец, рассеять морок лжетолерантности, за которой 
кроется безразличие. Но с другой стороны, не менее реальна опас-
ность превратиться в пылких пропагандистов идей религиозного 
меньшинства, стать на защиту собственных «узких интересов». 
Поэтому в Церкви не должно быть места оголтелому фанатизму, 
которым заражены многие старые и новые секты, представляю
щие несомненную угрозу современному миру. После Второго Ва- 

	 Бог есть Любовь	 79



тиканского собора стало ясно: нам нужно учиться диалогу, т.е. ува- 
жительному отношению не только к «своим», но и к «дальним», 
к людям, сохранившим пусть едва заметную, но никогда не пре-
рывавшуюся связь с Церковью, наконец, к современной культуре, 
чье право на автономию также признал Собор. Мы не хотим и не 
вправе навязывать нашу веру – это противоречило бы ее природе; 
наше призвание, как сказано в принятой на Соборе Пастырской 
конституции Gaudeum et spes, – делить «радость и надежду, скорби 
и тревоги наших современников, особенно бедных и всех страж- 
дущих», и самой жизнью в единстве со всеми свидетельствовать 
о вере.

– И здесь мы снова возвращаемся к личности брата Шарля...
В. К.: Только так брат Шарль и жил. Достаточно вспомнить о  

его дружбе с туарегами, и прежде всего, с их вождем Мусой аг-
Амастаном. Он никого не переубеждал, никого не обращал в свою 
веру. Единственное, что он сделал, – принес в пустыню дарохра-
нительницу, чтобы каждый, кто хочет, мог прийти к Иисусу. Но 
он не разрабатывал «стратегию миссионерства» – просто жил, как 
мог, молитвой и трудом. Только после смерти у него появились по
следователи, ученики, которые, как и он, живут среди обездолен-
ных и делят с ними заботы каждого дня. 

– Недавно, в разгар споров о христианских корнях Европы, не-
которые, в том числе, светские мыслители, пеняли Церкви за то, 
что она слишком робко отстаивает истину и христианские ценно
сти. Как Вы относитесь к подобным упрекам? Что ответил бы на 
них брат Шарль?

В. К.: Церковь часто становится мишенью для не очень обосно-
ванной критики. Но ведь и Папа, и большинство европейских епис-
копов настойчиво напоминали о христианских корнях Европы. В 
то же время, действительно, некоторая часть церковного сообщест-
ва как будто стыдится или боится отстаивать христианские истины 
и ценности. Чаще всего это бывает от маловерия, от размытой, теп-
лохладной веры, и такое безразличие выдается за толерантность. 

Да, Шарль де Фуко не бросал пламенных лозунгов, но совсем 
по другой причине. За его поступками стояла вера, та крепкая, 

80	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



живая вера, которая сама по себе, без громких деклараций, может 
быть сильным, отважным и, вместе с тем, смиренным свидетелем  
о Благой Вести. В конце 1910 года брат Шарль писал: «Все держит
ся Иисусом. Где Он – ничто не бывает напрасным. Тот, кто пола-
гается на Него, будет силен Его незримой силой». Подобное свиде-
тельство заставляет думать, спрашивать себя, оно восхищает или  
даже, по милости Божьей, пробуждает желание следовать тем же 
путем. На самом деле, мы сможем отстоять христианскую иден-
тичность только тогда, когда сами станем жить теми ценностями,  
какие проповедуем. Слова неубедительны; убеждает жизнь. Как  
заметил в одной из записей (это был июль 1899 года) брат Шарль, 
«своей жизнью человек может принести гораздо больше добра, чем 
своими словами... Человек творит добро, лишь когда Он с Богом, 
когда принадлежит Ему и только Ему!» И тогда нет надобности в 
специальных «приемах» и «средствах». Достаточно «оставаться 
собой, позволить благодати Божьей излиться в душу, возрастать и 
укрепляться в ней, и ограждать себя от смятения». 

– Некоторая часть общества раскаяние в грехах прошлого счи-
тает проявлением слабости. Как это видится в свете свидетельст
ва брата Шарля?

В. К.: Шарль де Фуко был прав, когда просил прощения за по-
пусту растраченные годы, которые прошли без Бога. Этим он как 
бы напоминает: по милости Божьей жизнь всегда можно начать 
заново. Каждая месса начинается с исповедания грехов, что совер
шенно невозможно представить, скажем, на политическом митин
ге или производственном совещании. Искренне признаваясь в соб
ственной слабости, мы тем самым свидетельствуем о силе Благой 
вести, о милости и прощении. Бог силен переменить даже самую 
беспросветную, самую безнадежную судьбу. «Нет такого велико-
го грешника, такого закоренелого преступника, – писал в одном 
из размышлений брат Шарль, – которому Ты не сказал бы, что 
подаришь ему рай, как Ты подарил его благоразумному разбой-
нику в награду за мгновение доброй воли». Покаяние говорит не 
о слабости, а о силе; оно – знак надежды, которая не забывает, не 
перечеркивает, не отрекается от того что было, и вместе с тем не 

	 Бог есть Любовь	 81



прикована к прошлому, а обращена в будущее. Это проявление 
христианской свободы, той, которая возможна только во Христе, 
не политкорректный жест, а свидетельство о природе Церкви и ее 
призвании в мире.

– Как по-вашему, что общего между алжирскими туарегами и 
жителями современного города? 

В. К.: Брат Шарль нес Христа тем, «кто Его не ищет». Не оши-
бусь, если скажу, что в определенном смысле наши современники 
очень похожи на туарегов, хотя, на первый взгляд, отличия между 
ними – разительные. Роднит их уже то, что и те и другие страда-
ют от бедности: туареги – от материальной, мы же – от духовной. 
«Пустыни», правда, разные, но сходство в том, что ни у них, ни 
у нас, по сути, нет «дома», мы – такие же скитальцы, кочевники.  
Что еще у нас общего? Особого рода «летаргия». Мы зачастую по- 
терянно, как в полусне, блуждаем по жизни без цели и без надеж-
ды. Поэтому так трудно проповедовать нам Евангелие и вести нас 
к вере. Оказавшись в похожей ситуации, брат Шарль пришел к по- 
истине пророческому, хотя и непростому, но на самом деле един
ственно возможному выводу: только евангельская по сути своей 
жизнь способна открыть современному человеку всю ошеломля
ющую «неотмирность» Благой Вести, пробудить потребность в  
ней. Потрясающе светлая личность, какой был брат Шарль де Фу- 
ко, может удержать нас от самодовольства, очистить жизнь Церк
ви от религиозной пошлости и рутины.

– Брат Шарль считал, что обетования Христа обращены, в пер-
вую очередь, к бедным. Не кажется ли Вам, что такое отношение 
к бедности встречается сейчас все реже и реже?

В. К.: Действительно, Христос говорит, что Бог возлюбил обез- 
доленных, «труждающихся и обремененных»; именно к ним обра
щено благовестие. У апостола Павла также читаем о том, что в 
ранней Церкви было не много богатых, «не много мудрых, не мно- 
го сильных, не много благородных». Об этом еще раз напомнил 
Второй Ватиканский собор; именно после него заговорили о том, 
что Церковь призвана к особому попечению о бедных и слабых. 
Вся теология освобождения выросла из этой мысли; правда, со вре- 

82	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



менем ее превратили в идеологическое орудие, и поэтому многих 
сейчас она, скорее, отталкивает. Но это вовсе не означает, что сама 
мысль обесценилась или устарела, напротив. В наши дни большая 
часть человечества живет за чертой бедности, и это, прежде все-
го, касается Африки, тех самых мест, где рядом с обездоленны-
ми жил брат Шарль. Поэтому мы надеемся, что причисление его 
к лику блаженных поможет нам вне всякой идеологии увидеть, 
что именно мы призваны, не откладывая более, ответить на вызов 
не только материальной, но и духовной бедности, укажет столь 
нужный миру евангельский путь, которым прошел брат Шарль де  
Фуко. 

(Перевод с английского Светланы Панич)

О причислении брата Шарля к лику блаженных

Всем, кто хотел оказаться здесь, но не смог…

Как рассказать о том, что мы, собравшись в Риме вокруг брата 
Шарля, пережили за три дня богослужений и встреч? Что пережи-
ли, когда готовили эти дни…

Да, мы немало потрудились, чтобы все прошло хорошо. Но то, 
что давало жизнь в эти три дня, несоизмеримо со всеми нашими 
малыми и большими усилиями!

Что же произошло?

Приглашены на встречу…

На встречу с человеком, много искавшим, много страдавшим и 
еще больше – любившим…

С человеком, который был военным, путешественником, мона-
хом, отшельником, священником, лингвистом, миссионером…

	 Бог есть Любовь	 83



С человеком, который преодолел бескрайние пространства 
внутренних пустынь, чтобы в конце жизни стать БРАТОМ…

С человеком – Шарлем де Фуко.

Сидя на полу в часовне у траппистов (на вечерней молитве в 
субботу, 12 ноября 2005 г.) или на стуле в базилике св. Петра (13 
ноября, на мессе беатификации), я была зачарована сменяющими 
друг друга фотографиями брата Шарля7… Я смотрела и позволя-
ла им вести меня за собой…

Твои глаза рассказывают мне всю историю… Да, ты пришел из- 
далека, после долгих блужданий, и однажды ты, наконец, добрал-
ся до бесконечной страны.

На твоем детском лице я вижу следы слез…
Юноша, ты рассказываешь мне о твоем безумном «разгуле».
Но несколькими годами позже в твоих глазах, в посадке голо

вы угадываются втайне принятые решения: в тебе забрезжила но-
вая жизнь.

Постепенно твой взгляд меняется… становится глубже… он спо
собен видеть невидимое, различить в каждом из нас брата, сестру.

Ты очень рано узнал страдания, прошел сквозь пустоту, скуку, 
голод, жажду… Жажду смысла жизни. Быть может, уже в юности 
ты понял, что горю противоположно даже не счастье, а, прежде 
всего, смысл, смиренное откровение о присутствии. И ты пустил-
ся в путь – с риском для жизни. Ибо в глубине души ты знал, что 
жить имеет смысл только в том случае, если найдешь, ради чего 
стоит эту жизнь отдать. Только так (объясняешь ты нам) можно 
избежать «короткого замыкания» существования, стремящегося, 
во что бы то ни стало, заручиться спасением. Вот так, я думаю, Бог 
приготовил в тебе сердце, способное принять Его. Он ждал лишь 
одного: чтобы ты позвал Его. И когда ты позвал, Он пришел.

7 Во время вечерней молитвы на экранах показывали фотографии 
брата Шарля разных лет и читали отрывки из его писем. Назавтра в ба
зилике св. Петра вывесили портрет брата Шарля.

84	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



Отныне все здесь – в тайне простого присутствия… горнила, 
пылающего чистой любовью.

Где гордый и ленивый юноша прежних лет? Где Шарль из вы-
сшего общества? Куда делся неудовлетворенный и беспокойный 
Шарль?

Ты смотришь на нас в тишине, и в тишине открываешь свою 
тайну, ту драгоценную жемчужину, ради которой ты отважился 
поставить на карту всю свою жизнь…

ИИСУС-МИЛОСЕРДИЕ – JESUS CARITAS8

Здесь – вся твоя жизнь… В этом она выражена, высказана, при-
нята и понята, обожжена… и обожена.

Ты смотришь на нас с бесконечной добротой: что еще ты гово-
ришь нам? Какую открываешь дорогу?

Мне кажется, что второе твое слово – БРАТСТВО.
Братство – как возможность встретиться друг с другом и при-

знать, что мы братья – при всех наших различиях.
Братство – как желание идти навстречу другому, тому, кто бес

конечно далеко, кто забыт…
Братство – как особые отношения, принадлежащие Царству, 

те, что пронизывают все остальные отношения и возвращают нас 
к истинному состоянию детей одного Отца. В сердце Бога нет 
«дальних», в сердце Бога никто не «чужой»…

Спасибо, брат Шарль, за то, что ты верил в это, за то, что брат­
ство стало стремлением всей твоей жизни.

В сердце видимого – невидимое

Что же мы восхваляем, прославляя брата Шарля? Мне кажется, 
прежде всего, невидимое, тайну жизни, ставшей чистым отблес
ком Божьей любви. 

8 Jesus Caritas – эти слова были своего рода девизом брата Шарля, они  
постоянно встречаются в его сочинениях и письмах.

	 Бог есть Любовь	 85



Сидя в базилике св. Петра, я думала: «Толпа и торжественность, 
огни и позолота, пресса и интервью… они имеют смысл и пришли 
сюда, чтобы воздать честь и провозгласить достойной, праведной 
и святой жизнь человека, отказавшегося от славы и почета, поже
лавшего стать «маленьким» и доступным для всех… человека, вы- 
бравшего своей речью – молчание… человека, который вслед за 
Иисусом, своим Возлюбленным, захотел быть на «последнем мес-
те» – чтобы встретиться со всеми, кто занимает его.

Рождество не за горами, и оно напоминает нам: разве секрет 
истинного величия не в «малости»? Бог пожелал «малости» для 
Себя, и она – для всех Его друзей.

В этом смысле наш праздник – видимость невидимого, откро-
вение о нем, наши скромные человеческие попытки хоть что-то 
сказать о невидимом. Вот, небольшая зарисовка о…

празднике… видимом!

Несколько дней холм Тре Фонтане9 принимал радостную тол-
пу «всех народов и рас»: Малые сестры и Малые братья из разных 
стран и из других монашеских и духовных семей, вдохновленных 
братом Шарлем, друзья, люди знакомые… и незнакомые, пришед-
шие сюда, потому что однажды они встретили брата Шарля на 
своем жизненном пути, и он сделался их попутчиком.

И еще – друзья из Алжира. Они захотели быть здесь, потому 
что для них Шарль де Фуко «также и наш»: чудо братства, пре-
восходящего все ожидания.

Об этом и свидетельство Рании, девушки-мусульманки, уже три  
года работающей гидом в крепости, построенной братом Шарлем в  

9 Тре Фонтане – холмистая местность в черте Рима (по преданию, 
здесь был казнен апостол Павел). Часть ее занимает древний монастырь  
траппистов. В 1956 году, когда сестрица Магдалена получила разреше
ние открыть главный дом Братства в Риме, трапписты позволили Малым 
сестрам занять часть принадлежащей монастырю территории. «Главный  
дом Братства» – это, собственно, не дом, а несколько деревянных по
строек, составляющих небольшую деревеньку на холме.

86	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



Таманрассете: «... и вот, мне захотелось узнать, кем был этот 
Шарль – не только для того, чтобы лучше работать, но и рас-
крыть тайну человека, с которым я каждый день проводила столь- 
ко времени. И ответ не заставил себя долго ждать. Я потянулась 
к его простоте, к тому, как он жил и любил. (…) Все это было 
нелегко, потому что я очень боялась потерять себя, свои корни. Я 
думала, что нахожусь в точке разделения. Но, кажется, я ошиб-
лась, потому что это оказалось скорее местом встречи»10.

И трогательное выступление Джованни – он с простой и твер-
дой верой сумел поговорить со своим другом Шарлем, попро-
сить его об исцелении больной раком жены… и получить проси-
мое…11

На вечерней молитве в субботу – танец нашего друга из Ал
жира: «идущий по пустыне». Он еще раз подарил нам этот танец 
несколькими днями позже, в «узком кругу» Тре Фонтане12.

На следующий день, 13 ноября, туареги под аплодисменты во- 
шли в переполненную базилику св. Петра. И в конце мессы – их 
встреча с Папой Бенедиктом XVI, запечатленная в сердцах и на  
фотографиях (которыми они потом так гордились), и слова: «Гос
подин Папа, я приглашаю тебя в Таманрассет». 

10 Рания говорила на вечерней молитве 12 ноября. Она была глубо-
ко взволнована (да и мы тоже!) Слушать друг друга, отбросив всякую 
предвзятость, быть готовым признать и принять другого, пришедшего 
издалека, как дар – разве это не знак присутствия Царства Божьего по-
среди нас?

11 Мы с радостью слушали Джованни вечером 12 ноября. Он расска
зал историю своей дружбы с братом Шарлем. Дружбы, позволившей ему  
молиться брату Шарлю на своем диалекте жителя северной Италии. Джо
ванни, его жена и дети провели с нами несколько дней – само их присут-
ствие говорило убедительнее любых слов!

12 Это было вечером 14 ноября, пока остальные туареги готовили зе-
леный чай, который мы потом пили, сидя на террасе, при свечах.

	 Бог есть Любовь	 87



Встреча папы Бенедикта XVI с туарегами после беатификации 
(Рим, Собор святого Петра)



Благодарственная месса 14 ноября, у траппистов. В проповеди 
владыка Клод Рауль, епископ Сахары, напомнил нам, что «Бога 
Всевышнего надо искать… в самом низу».

Дни праздника, вышедшего далеко за пределы официальных 
церемоний: свободного, непосредственного праздника – в радости 
встреч и знакомств, взаимного узнавания и… признания. О праз-
днике невозможно рассказать, он живет в нас радостью и порой 
вырывается наружу: 

Например, 15 ноября вечером: накануне отъезда наших друзей  
в Алжир мы все собрались на кус-кус, приготовленный совмест
ными усилиями туарегов и Малых сестер из разных стран, дежу
ривших на кухне. После ужина туареги взяли праздник в свои 
руки, чтобы сказать нам: «спасибо». Было видно, что они очень 
растроганы. «Это и есть рай: место, где больше нет разделений…  
и где можно жить как братья и сестры», – сказала сестра Жозефи
на, монахиня-кларисса из Назарета. Она много слышала о брате 
Шарле от сестер, знавших его13. 

Как драгоценно было присутствие сестры Жозефины и Ивон
ны, нашей подруги из Назарета, чей отец, еще мальчишкой, знал 
брата Шарля (тот делился с ним хлебом!). Как-то вечером мы поп-
росили Ивонну рассказать о брате Шарле, и она подарила такие 
подробности, что мы ощутили присутствие человека, непрестан-
но переживающего внутреннее обращение (как-то раз одна сестра 
увидела такую картину: брат Шарль сидит на полу и перебирает 
чечевицу. Мимо проходят французские дамы. Лицо брата Шарля 
делается пунцовым… Что случилось? «Они смеялись надо мной… 
я боролся – и Бог победил…»)… Человека, очарованного Иисусом –  
и уже отданного ближним (после долгих уговоров матери-настоя-
тельницы брат Шарль согласился получать каждый день помимо 

13 Сестре Жозефине 91 год. Она сказала, что ждала прославления бра
та Шарля 70 лет!

	 Бог есть Любовь	 89



хлеба и воды литр молока. Спустя несколько дней после его отъ-
езда из Назарета к сестрам пришла бедная вдова. Она справлялась 
о человеке, который каждый день приносил ей литр молока)… Ес
ли брат Шарль так жил уже в Назарете, что же было в конце его 
жизни?!

– И еще – кукольный спектакль, сыгранный на разных языках  
12 и 14 ноября. Спектакль по письмам брата Шарля одному из близ
ких друзей деликатно и как бы в тишине рассказал о внутреннем 
приключении человека на пути к счастью: «Я счастлив, очень, не-
вероятно счастлив, хотя я уже многие годы совсем не ищу счас-
тья»… Это надо видеть… и сохранить в сердце.

И, наконец, несколько цифр…

1500 стульев, взятых в аренду: 1000 для часовни траппистов 
(где все равно многие сидели на полу) и 500 для Тре Фонтане.

12 экранов внутри часовни и 2 снаружи – чтобы все могли на-
сладиться красотой богослужения.

Около 2200 обедов, «разделенных» с теми, кто пришел в Тре 
Фонтане. Талончики разных цветов помогали распределить лю-
дей по местам, где раздавали пищу. Мы приготовили множество 
комнат, но прекрасная погода подарила нам чудесные пикники на 
свежем воздухе! 

С некой долей фантазии и гибкости Тре Фонтане приютило на 
ночь около 200 человек (матрацы «гуляли» повсюду). 

В общей сложности более 900 священников и епископов сослу-
жили на мессе в соборе св. Петра. На самом деле, их могло быть 
больше, просто не хватило места! На следующий день 220 из них 
сослужили на благодарственной мессе у траппистов. А после мес-
сы мы с ними очень хорошо пообщались.

90	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



И, наконец… то, что невозможно сосчитать!

Сколько человек собралось, чтобы показать свою любовь к бра
ту Шарлю? Сколько человек захотели присоединиться к нам в эти 
праздничные дни? Сколько тех, для кого Шарль де Фуко – друг и 
брат? Все это – тайна Божьего Сердца!

(От всех Малых сестер – 
Малая сестра Иисуса Патриция-Мария)

Акт беатификации

Принимая пожелание наших братьев Клавдия (Клода) Ро, епис-
копа Лагуатского, кардинала Камилло Руини, нашего генерально
го викария Римской епархии и Джино Реали, епископа Порто-Сан- 
та Руфины и многих иных братьев-епископов и множества верных,  
учтя мнение Конгрегации по канонизации святых, мы, своею Апос- 
тольской властью полагаем отныне называть почитаемых рабов  
Божиих Шарля де Фуко, Марию Пию Мастену и Марию Круци
фиксу Курцио – Блаженными и праздновать их память: Шарля де  
Фуко 1 декабря, Марии Пии Мастены – 27 июня, Марии Круци
фиксы Курцио – 4 июля, по местам и согласно установленным пра
вилам празднования.

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа. Аминь.
 
Выдано в Риме, в соборе Святого Петра, 13 ноября, лета Гос

подня 2005, в 1 г. нашего понтификата.
 

Папа Бенедикт XVI

	 Бог есть Любовь	 91



Молитва, предложенная нынешним настоятелем 
обители Богородицы Снегов

Боже, Отец наш! Ты призвал блаженного Шарля де Фуко жить 
Твоей любовью в Сыне Твоем, Иисусе из Назарета. Даруй нам об-
рести в Евангелии источник подлинной христианской жизни, а в 
Евхаристии – начатки вселенского и благовествующего братства 
через Иисуса Христа, Господа нашего. Аминь.

Тропарь блаженному Шарлю де Фуко

Глас 1

Последнее место возлюбив, как Иисус,
Возлюбленный Брат и Господь твой,

в пустыне, как в сердце Христовом поселился
и в бедность Христову, как в небесные ризы облекся.
Братом стал для всех, Евангелие жизнью возвещая,

и, как Иисус, отдал жизнь братьям своим.
Сего ради моли Христа Бога,
да во всем уподобимся Ему,

Шарле, преподобный отче наш.

92	 Брат Шарль Иисуса (Шарль де Фуко)



СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ПРОБЛЕМЫ 





ВЛАДИМИР ФРЕНКЕЛЬ

ЦЕРКОВЬ: ТРАДИЦИЯ И «МОДЕРНИЗМ»

Понимая, что невозможно в рамках одной статьи разрешить  
проблему соотношения нового и старого, «модернизма» и «кон
серватизма» в Церкви, вернее, того, что под этим обычно пони
мают, не становясь однозначно на ту или иную сторону, я все  
же позволю себе изложить несколько мыслей на эту тему. Собст
венно, эти мысли являются ответом или, вернее, заочным диало
гом с религиозным философом Татьяной Горичевой, моим другом 
с давних времен, еще по питерскому религиозно-философскому 
семинару конца 70-х годов. В своих статьях Горичева затрагива-
ет, в числе прочего, и эту тему, определенно становясь на сторо-
ну «консерваторов», традиционалистов. Вот примерная сводка ее 
аргументов. 

«Модернизм» в Церкви приводит к разрушительным последст
виям, что хорошо видно по современному состоянию Церкви на За- 
паде, как протестантской, превратившейся, вследствие неограни
ченной свободы мнений, в своего рода дискуссионный клуб, где  
приветствуется любая «критическая» идея, даже полностью отри- 
цающая основы христианского учения, так, после 2-го Ватикан
ского собора, и католической, где поколеблены вековые традиции 
богослужения и самого вероучения во имя «свободы» и современ
ных проблем. Можно сказать и так, что на Западе Церковь подда-
лась духу «века сего», оттеснив на задний план «единое на потре-
бу» в пользу пусть и важных, но все же мирских задач: социальных, 
политических, национальных, благотворительности и т.д. Из та-
кой Церкви изгнана сама память о крестной смерти Спасителя и 
Его воскресении, о Спасении как цели христианского благовес-
тия, о всеобщем воскресении и Страшном Суде. Конечно, все это 
не отвергается, но остается как бы за кадром жизни современно- 
го христианина, озабоченного другими делами: благотворитель
ностью, помощью различным социальным группам, объявленным 



слабыми и угнетенными. При этом такой деятельности придается 
христианский характер, ибо сам Христос говорил о помощи ближ-
нему. Однако современные церковные модернисты забывают, что 
помогать ближнему надо в любви, о которой Христос учил как 
об основном законе: о любви к Богу и ближнему. А приобщиться к 
этой любви можно только в Церкви, не потерявшей апостольских 
традиций и подлинного смысла Евхаристии: общения с Богом.

Такой Церковью сейчас и является Православная церковь, и 
прежде всего в России. Поскольку именно в России, по мысли Го
ричевой, после крушения коммунизма и освобождения Церкви, ве
рующие сами выбрали традицию и консерватизм, не прельстив-
шись яркой погремушкой модернистских соблазнов. Поэтому и 
экуменизм является сейчас утопией, если не ересью: нам, право
славным, просто не с кем примиряться, поскольку истинное при-
мирение может быть только во Христе, а именно о Христе и забы-
ли на Западе.

Примерно так можно изложить точку зрения Татьяны Гориче
вой, и эти взгляды разделяет множество людей. Хотя, конечно, 
многие держатся и противоположных взглядов. 

Но не будем с порога отвергать вышеизложенную точку зре-
ния. Что и говорить: в ней много правды. Эта правда прежде все-
го в том, что именно угождение духу века сего, угождение всему 
мирскому давно уже стало реальной опасностью для западного 
христианства. То и дело узнаешь что-то новое: то это т.н. теоло-
гия освобождения, оправдывающая любые революционные дви-
жения, даже самые свирепые, то какое-то специальное женское 
богословие, в угоду феминизму, то даже гомосексуализм, недвус-
мысленно названный мерзостью в Библии, все равно подстраива
ется под какой-то псевдохристианский лад, вплоть до прямого 
кощунства. При этом любая уступка человеческим слабостям и 
порокам оправдывается милосердием, христианским прощением, 
необходимостью учитывать человеческие интересы: националь-
ные, классовые, а сейчас еще и Бог знает какие: пола, «сексуаль-
ной ориентации», и вообще интересы любого «меньшинства», ко-
торое якобы всегда право уже потому, что оно меньшинство. 

96	 Владимир Френкель



Но Христос говорил о любви к людям, к ближним, к каждо- 
му конкретному человеку, а не к его греху и не к его «интересам». 
Любители ссылаться на евангельский эпизод, когда ко Христу 
приводят грешницу, уличенную в прелюбодеянии, и Христос ос-
вобождает ее от наказания, сказав толпе: кто из вас без греха, 
бросьте в нее первый камень, так вот, любители этого эпизода как- 
то забывают, что когда все разошлись, Христос говорит женщине: 
иди и больше не греши. Тем самым прощается грешница, но не 
грех, который подлежит осуждению. Конечно, отделить грешни-
ка от его греха, наверное, самое трудное в христианской практике. 
Куда легче проявлять безбрежный либерализм, потакая любым 
человеческим слабостям и порокам во имя «милосердия». А на 
самом деле из страха, что излишней строгостью можно оттолк-
нуть прихожан, и без того избалованных нашей гедонистической 
цивилизацией.

Но тем самым последователи ультралиберального христианст
ва начинают мерить само христианство человеческими ценностя
ми, пусть даже привлекательными, такими, как равенство, спра-
ведливость и т.д., но все-таки именно человеческими. То есть в 
принципе меняется точка отсчета, меняется мера, которой пове-
ряют нашу земную жизнь. Такой мерой становится только то, что 
соответствует человеческим интересам, а то и слабостям, и исче- 
зает, теряется главное в христианстве: его небесное происхожде
ние, неземная мера, т.е. сам Христос. Формально, конечно, о Хрис
те не забывают, но рядят его каждый как хочет: то в либерала, то в  
революционера, то в борца за права человека, права разнообразных 
экзотических меньшинств, и т.д. Здесь потакание человеческим 
слабостям, человеческому эгоизму, будь то личному, классовому, 
национальному или какому-либо групповому, может доходить до 
кощунства. 

Так что скептический взгляд Горичевой на обмирщенную до 
предела современную западную Церковь имеет свои основания.

И все-таки не все в этом взгляде ладно.
Например, вот что. Горичева, как мы видели, пишет о том, что 

именно в России православные миряне инстинктивно выбрали в 

	 Церковь: традиция и «модернизм»	 97



Церкви консерватизм, традицию. Может быть, и так, но что такое 
традиция? Всегда ли она действительно православна? Всегда ли 
уходит в глубь веков? Опыт показывает, как быстро может стать 
«традицией» то, что введено было только в XIX, скажем, веке. Да 
и «старина» далеко не всегда может быть критерием истины. Вот 
небольшой пример. Нередко в наших церквах можно увидеть ико-
ну, которую называют «Отечество» или «Новозаветная Троица». В 
отличие от иконы «Троицы», каноном которой является «Троица» 
Андрея Рублева и на которой изображена не сама Святая Троица, 
а ее знак: три ангела, явившиеся Аврааму у дубравы Мамре, на 
иконе «Отечество» изображают все три Ипостаси Св. Троицы: 
Бога-Отца в виде старца с седой бородой, Иисуса Христа и Духа 
Святого в виде голубя. Между тем еще Большой московский со-
бор 1667 года определил эту икону как неканоническую, посколь-
ку из Лиц Святой Троицы возможно изображение только Бога-
Сына, т.е. Иисуса Христа как воплощения Бога. Голубь на иконах 
Крещения присутствует только как символ Духа Святого, но не 
как Его изображение, Бога-Отца же и вовсе изображать нельзя, 
здесь ветхозаветный запрет остается в силе. Тем не менее, эту не-
каноническую икону и сейчас можно видеть в храмах, и не так 
уж редко. Это свидетельствует не только о недостаточности бого
словского образования у иконописцев и устроителей храмов, но и  
о том, что неверную традицию не так просто преодолеть: она про-
должает существовать уже веками, не являясь, тем не менее, пра-
вославной.

Тем более, принимая существующие церковные традиции, мы 
не всегда можем разобраться, что именно в них непреходяще, без 
чего Церковь теряет свою сущность, что является данью времени, 
часто не такого уж давнего, а что и вовсе нежелательно. Недаром 
Аверинцев писал, что сейчас, когда Церковь стала свободной, нам  
угрожает бездумное воспроизведение синодального периода Рус
ской Церкви, между тем как тяжелые проблемы и нестроения это-
го периода были обозначены еще на Поместном Соборе 1918 года, 
многие решения которого и сейчас ждут претворения в жизнь. Но 
сторонников «традиции» во что бы то ни стало и без разбора, это 

98	 Владимир Френкель



не интересует, для них все «благолепно», все, что они застали в 
Церкви прямо сейчас, независимо от того, когда это привнесено и  
какое влияние оказывает на жизнь Церкви. А это значит, что Цер
ковь для них вроде музея, а не живое Тело Христово.

Особенно это относится к тем, кто пришел в Церковь недав-
но, спасаясь от развала и сумятицы эпохи перемен, и, конечно, не  
способен разобраться и осмыслить ту традицию, которую без раз-
бора принимает.

Однако мне хотелось бы сказать и о тех, кто действительно уко
ренен в Церкви и считает себя приверженцем традиции. В основ-
ном это, конечно, священство. Здесь все более сложно.

Я имею в виду человека, на самом деле укорененного в церков
ной традиции, а не ставшего приверженцем всего «традиционно
го» едва ли не позавчера. Будь то священник или мирянин, он дей
ствительно живет в Церкви и иной жизни для себя не мыслит. 
Ко всему непривычному, «модернистскому», вообще к любым но- 
вовведениям и переменам он относится подозрительно и, как пра-
вило, их не принимает. Даже если это перемены, на деле восста-
навливающие древнюю, но забытую православную традицию. И  
это не из-за косности или невежества, а из-за того, что любые пе
ремены грозят нарушить равновесие того мира, к которому он 
привык и в котором живет. Не забудем, однако, что это подлин-
ный церковный мир.

Но именно душевный покой и равновесие, характерные для та- 
кой жизни, могут таить в себе опасность: забвение того, что хрис
тианство не просто одна из религий, что это небывалая, неслыхан
ная новость, которая всегда остается таковой, даже через столетия 
и тысячелетия. Сам Господь воплотился, жил на земле, умер за 
нас и для нас воскрес, «смертию смерть поправ», это ли не благая 
весть, невероятная, неслыханная новость, преобразующая всю че- 
ловеческую жизнь, и после чего уже невозможно жить как пре-
жде. Нет, конечно, любой верующий церковный человек все это 
знает, но одно дело «знать», а другое − «жить» этим и ради этого. 
Так, как жили апостолы, именно с этой благой вестью, невероят-
ной, чудесной новостью шедшие в мир, как жили святые, как жил 

	 Церковь: традиция и «модернизм»	 99



Серафим Саровский, всех и в любое время встречавший словами 
«Христос воскресе!», ибо никакой другой, более важной новости 
он не мыслил.

Речь, собственно, о расстановке акцентов. Речь о том, что во-пер- 
вых, а что во-вторых. Для человека, живущего в свете Воскресе
ния Христова, самая строгая традиция не будет непосильным гру- 
зом. Наоборот, эта традиция, т.е. накопленные Церковью за века 
духовные сокровища будут еще и еще раз напоминать, приводить  
к тому, что есть «единое на потребу», к Благой Вести. И этот же 
свет поможет выявить то, что есть в этой сложившейся традиции  
неотменимое и вечное, что есть подлинные духовные богатства, 
от которых не след отказываться во имя даже самого привлека-
тельного «модернизма», а что есть дань времени, дань сложив
шимся историческим и политическим обстоятельствам. В свое 
время именно неразличение основного и неосновного, сакрали-
зация решительно всего, вплоть до буквы или способа сложения 
пальцев при крестном знамении, все это привело к духовной ка-
тастрофе, к церковному расколу и взаимной ненависти, к напра
сно растраченной духовной силе. И это притом что формально 
именно старообрядцы были во многом правы в своем неприятии 
никоновских реформ. Но правота эта была только человеческой, 
а не Божьей, ибо только любовь к Богу и ближнему является ме-
рилом истинности.

А вот когда люди, хоть и знают о Благой Вести, но не живут 
этим, тогда традиция, вся как есть, становится единственным до-
мом и привычным местом обитания. Тогда и появляется хоть и 
очень распространенный, однако странноватый тип верующего, 
для которого традиция это «наше все», причем акцент, ударение 
падает на слово «наше». Такие люди искренно недоумевают, когда 
в Церковь приходят инородцы или бывшие иноверцы, причем это 
вовсе не обязательно связано с ксенофобией. Нет, они действитель-
но не понимают, зачем те идут не в «свою» Церковь, ведь у них же 
есть «своя» вера и свои ценности, своя традиция, вот пусть ее и 
придерживаются. Вселенское понятие Церкви здесь сужается до 
семейного «дома», т.е. общины для «своих». Хоть это и не слиш-

100	 Владимир Френкель



ком корректно, я зову таких людей «православными иудаистами», 
для которых главное не Истина, которая есть Христос, главное –  
это община, народ Божий, состав и раз навсегда установленные 
традиции которого надо сохранить во что бы то ни стало.

И все же мне не хотелось бы напрочь отвергать этот тип веру-
ющего. Поскольку традиция, которую они хранят, действительно 
церковна, можно назвать их хранителями накопленных Церко- 
вью духовных сокровищ, и в большинстве своем эти сокровища 
подлинные и будут в конце концов востребованы. Настоящая проб- 
лема и беда связаны с другими людьми, которых я называю, опять- 
таки условно, «ультраправославными модернистами». Как ни стран- 
но звучит это словосочетание, ниже я постараюсь разъяснить, что 
именно я под этим подразумеваю.

Если человек верит во Христа, верит в спасительность Его воп-
лощения и Воскресения, то никакая другая вера ему не нужна. Но 
если Христово Имя и Церковь ему нужны для чего-то другого, то 
именно это «другое» становится главным в его вере, становится 
его подлинной верой. Чем же именно может быть это «другое»? 
Да чем угодно. В большинстве случаев это вера во всемирный за-
говор неких тайных сатанинских сил, которые, разумеется, всем 
управляют и от которых нет спасения. Это самодельная историо-
софия, как угодно переворачивающая и искажающая подлинные 
исторические факты, только чтобы найти там «тайный» смысл, 
след действия все тех же тайных сил. Вообще слово «тайный» яв- 
ляется любимым для последователей этих учений. Мы имеем дело  
здесь с крайне нездоровой мистикой, языческой по своей приро
де, прежде всего лишающей человека свободы и делающей его 
игрушкой каких-то мировых не то сфер, не то заговоров. Собст
венно, Церковь столкнулась с этой языческой псевдодуховностью  
очень рано, с самого начала: это, конечно, был гностицизм. Гно
стические учения были опасны тем, что не отвергали напрочь 
христианства, а хотели его абсорбировать, приспособить к своим 
причудливым мистическим построениям, но сделать главным в 
своих учениях не Христа, а именно эту соблазнительную и при-
чудливую мистику.

	 Церковь: традиция и «модернизм»	 101



Современный гностицизм столь же изощрен, но его последова
тели отличаются от древних гностиков прежде всего тем, что те, 
по крайней мере, не выдавали себя за ортодоксальных христиан, 
они были именно либералами, интеллигентами того времени. Со
временные же гностики настаивают именно на своей строгой ор-
тодоксальности, приверженность любой церковной традиции и, 
прежде всего, уставу доходит у них до страсти, до поклонения. 
Может быть, они тем самым подсознательно компенсируют свое 
очевидное неправославие в другой сфере? Поговорите с ними о 
чем-нибудь, не касающемся тонкостей устава, и вы услышите все 
то же: о тайных силах, о борьбе с заговорами, с масонством, с эку-
менизмом, с происками католиков и т.д. и т.п. Словом, вся жизнь –  
это борьба, как говорил вроде бы не их учитель. То, что борьба 
христианина происходит, прежде всего, с грехом в своей душе, что  
мы без Христа в этой борьбе потерпели бы поражение, все это 
они вроде бы и знают, но это как-то для них не так интересно, как 
борьба другого рода: с происками мировых тайных сил. В конце 
концов, хочется сказать им: вы уж, ребята, определитесь, во что 
вы действительно веруете: в Воскресение Христово или во всемир
ный заговор. Потому что это разные веры, и нельзя их исповедо-
вать одновременно, надо выбирать.

Мы приходим к тому же, с чего начали. Подлинный консерва-
тизм в Церкви − это, прежде всего, вера во Христа, Которым изме-
ряется и все остальное. Поэтому в главном я согласен с Татьяной 
Горичевой: я консерватор, но именно в том смысле, что всякая под
мена и замена Христа чем-то другим ведет к измене вере. Это про-
исходит всегда, когда христианство, Церковь становится путем к 
каким-то иным целям, когда людям нужен не Христос, а Христос 
плюс что-то другое. Тогда «другое» рано или поздно подменяет 
Христа. Но это «другое» совсем не обязательно должно быть в «ли- 
беральном» обличии, оно может заявлять о себе и как ультракон-
серватизм, но выдает его одно: подмена. Поэтому мне неприятно 
и то, когда в алтаре играют на гитаре современные мелодии и на-
зывают это «богослужением»: не потому, что я против гитары и 
современных мелодий, но все хорошо на своем месте, и нельзя в 

102	 Владимир Френкель



угоду «современности» заменять на светскую культуру накоплен-
ный Церковью за века духовный опыт богослужения1. Но непри-
емлемо и то, когда под маской ультраортодоксии идет проповедь 
явно гностических и нехристианских учений, сеющих ненависть 
и ожесточение. И там, и тут главный грех − подмена, когда вера в 
неотмирный свет Христов заменяется человеческими учениями.

1 Кажется важным отметить, что форма богослужения (обряд), как 
и язык богослужения, не были единообразными еще в период неразде-
ленной Церкви; не остаются они неизменными и далее, на протяжении 
истории как Восточной, так и Западной Церкви и до сего дня. За века 
своего длительного развития литургия подвергалась многим изменени
ям, лишь сущность церковных таинств остается неизменной, так как та-
инство есть неизменное действие Духа Божия. (Прим. ред.)

	 Церковь: традиция и «модернизм»	 103



Священник ВЛАДИМИР ЛАПШИН

О ЕДИНОМ НА ПОТРЕБУ

«Ищите же прежде Царства 
Божия и правды Его…» 

(Мф 6:33)

Тема этих размышлений была подсказана «Дневниками» прот. 
Александра Шмемана, переживаниями о. Александра по поводу 
исторически сложившихся искажений в понимании христианами 
самой сути Христианства вообще и Православия в частности, и, 
как следствие, – перекосов в церковной жизни. Вот только одно 
высказывание о. Александра: «Я верю, что Православие – истина  
и спасение, и содрогаюсь от того, что предлагают под видом Пра- 
вославия, от того, что любят, чем живут, в чем видят «правосла
вие» сами православные, даже лучшие, бескорыстные среди них»1.  
Хотя с момента написания этих слов прошло более тридцати лет, 
ситуация лучше не стала, да и не могла стать, так как это пробле-
ма не только XX или XXI века, – ее истоки восходят к раннему 
Средневековью, а точнее, к началу Византийского периода в исто-
рии Церкви. И для решения этой проблемы необходимо ни много 
ни мало – серьезное переосмысление как апостольской традиции, 
так и всего святоотеческого наследия. 

Именно этому были посвящены все труды, все книги прот. Алек
сандра Шмемана и, конечно, не только его. Казалось бы, зачем еще  
писать на эту тему, лучше Шмемана все равно не скажешь, и надо 
лишь изучать его труды и доводить их содержание до сознания 
церковного народа. Но если вспомнить, что еще совсем недавно в  
одной из духовных семинарий России книги Шмемана и некото
рых других религиозных мыслителей публично сжигались на кос

1 Прот. Александр Шмеман «Дневники», М., Русский путь, 2005.  
С. 66.



тре, то придется признать, что проблема только углубляется, да 
еще и усугубляется тем, что даже некоторые церковные иерархи 
не хотят признавать само ее наличие. Поэтому молчать нельзя, на
до говорить, и говорить громко, во всеуслышанье. 

Так в чем же суть проблемы, как ее обозначить? А суть в том, 
что в церковном сознании Христианство и Церковь Христова пере
стали пониматься как кончина этого мира, как начало нового тво-
рения, как явление Царства Божия уже здесь и сейчас. Эти фун-
даментальные для Христианства понятия в сознании церковных 
людей оказались отнесенными к неопределенному будущему, ко 
Второму Пришествию. И в результате сегодня Христианство даже 
многими церковными людьми понимается как религия, помогаю-
щая им устроить жизнь в этом мире, придающая легитимность 
событиям этой жизни, «освящающая» жизнь падшего мира. Ну,  
а Церковь воспринимается как учреждение для «удовлетворения  
религиозных потребностей» отдельных людей или групп. Возмож
но, кто-то сейчас спросит: а разве это неправильно? Попробуем 
разобраться. Но прежде хочу сказать, что ни в коей мере я не могу 
претендовать на то, чтобы поставить себя в один ряд с такими бо-
гословами, как о. Александр Шмеман, как и на то, чтобы «все объ-
яснить и всех научить, как надо». Задача этой статьи лишь в том, 
чтобы указать на проблему и попытаться ее сформулировать.

I

В основе христианского мировоззрения лежит Библейское От
кровение, согласно которому мир и человек, с одной стороны, как 
образ и подобие Божии, а с другой, как часть этого мира, созда- 
ны Богом. Созданы с определенной целью. У Бога есть Свой план, 
Свой Замысел о мире и о человеке. Но на заре человеческой исто-
рии произошло то, что сегодня называют Грехопадением. Человек 
разрушил заданные отношения с Богом, исказил ход задуманной 
Богом истории. Однако Творец не отказался от Своего Замысла и 
сделал все, чтобы восстановить разрушенные человеком отноше-
ния и достичь первоначальной цели. Это то, что в богословии на-

	 О едином на потребу	 105



зывается Спасением. В истории Спасение осуществляется через 
Христианство и Церковь Христову. И для того, чтобы разобраться 
в нашей проблеме, чтобы понять, что есть Церковь Христова и в  
чем назначение Христианства, необходимо попытаться определить 
основополагающие для христианского мировоззрения понятия: 
цель Творения (Божий Замысел о мире и человеке), Грехопадение 
(его суть) и Спасение (как осуществление Замысла Божия).

Размышляя о цели Творения, мы должны исходить из того, что 
Замысел Божий во всей своей полноте для нас тайна, и мы мо-
жем судить о нем лишь в той мере, в какой он открывается нам в 
Священном Писании и в самом сотворенном мире, в отношении 
Бога к этому миру. Основываясь на этом откровении, мы вслед за 
святыми отцами можем утверждать, что Творение есть свободный 
акт воли Божией, в Божественной природе нет ничего, что было 
бы необходимой причиной Творения. Но Бог этого «захотел». Как 
пишет В. Н. Лосский: «Творение есть свободный акт Его жела-
ния, и это – единственное обоснование тварного»2. Бог «захотел» 
создать мир и создал его, создал для того, чтобы выразить Себя в 
нем, чтобы поделиться с ним Своим бытием. Или, как продолжа-
ет Лосский, мир «создан для сопричастия полноте Божественной 
жизни, это – его призвание. Он призван осуществить это соеди-
нение в свободе, то есть в свободном согласовании воли тварной с 
волей Божественной, это – внутренне связанная с творением тай-
на Церкви. <…> Вся вселенная призвана войти в Церковь, стать 
Церковью Христовой, чтобы, по совершении веков, преобразиться 
в вечное Царство Божие»3. А о. Сергий Булгаков настаивает, что  
«Церковь есть предвечная цель и основание творения, ради Церк
ви Бог создал мир»4. 

Итак, мы можем заключить, что целью Творения является Цар
ство Божие, в котором Бог делится Своим бытием с созданным 

2 В. Н. Лосский «Очерк мистического богословия Восточной Церк-
ви». М., 1991. С. 72.

3 Там же, с. 86.
4 Прот. Сергий Булгаков «Православие». YMCA-PRESS, Paris, 1989. 

С. 39.

106	 Священник Владимир Лапшин



Им миром, делает его причастником Божественной жизни. Одним 
словом, мир создан для его обόжения. А начало этого обόжения 
мира, его соединения с Богом осуществляется в Церкви, которая 
есть явление Царства Божия, задуманное от создания мира. 

И здесь важно сказать несколько слов о цели сотворения че
ловека. Человек, согласно Откровению, создан последним как ве- 
нец, вершина тварного мира. С одной стороны, «Бог создал чело-
века из праха земного», то есть взял для создания человека нечто 
от уже созданного мира, и в этом смысле человек может пони-
маться как часть тварного мира. Но это можно понимать и как то, 
что в человека при создании были заложены все элементы мира. 
С другой стороны, только о человеке сказано, что он создан «по 
образу Божию», то есть человек принадлежит не только чувствен-
ному, материальному миру, но и миру умозрительному, духовно
му. Этим «образ Божий» в человеке не исчерпывается, но для нас  
сейчас важно именно это. Лосский, ссылаясь на св. Максима Испо
ведника, пишет: «…первый человек был призван воссоединить в 
себе всю совокупность тварного бытия; одновременно он должен 
был достигнуть совершенного единения с Богом и таким образом 
сообщить состояние обожения всей твари»5. И далее: «Греческие 
отцы говорят, что человек был сотворен в последний день для 
того, чтобы войти во вселенную, как царь в свои чертоги. «Как 
священник и пророк», – добавляет Филарет, митрополит Москов
ский, придавая библейской космологии литургический аспект. 
Для этого великого богослова прошлого века сотворение мира уже  
предуготовляет Церковь, которая предначинается в земном раю, 
с первыми людьми»6. Таким образом, сотворение человека – это, 
по сути, предначинание Церкви, в которой должно было начаться 
и осуществиться воссоединение всего тварного мира в человеке и 
его единение с Богом.

Но человек не исполнил своего предназначения, и в этом суть 
Грехопадения. То есть Грехопадение не в нарушении человеком 

5 В. Н. Лосский «Очерк мистического богословия Восточной Церк-
ви». М., 1991. С. 83.

6 Там же, с. 85.

	 О едином на потребу	 107



отдельной заповеди, а в кардинальном нарушении воли Божией, в  
разрушении человеком доверительных отношений с Богом, по су
ти, в отказе от своего призвания. Человек был призван к обоже
нию через единение с Богом, через дар Божий (благодать), он же 
решает самостоятельно стать богом без благодати, противопостав
ляет себя Богу. Конечно, согласно Откровению, грех как противо
стояние Богу, противление Божьему Замыслу начинается не с че- 
ловека. Человек сам согрешает, будучи соблазнен сатаной. И об  
этом нужно говорить отдельно. Но именно с человеком грех вхо-
дит в чувственный мир, и человек выбирает этот путь доброволь-
но. Именно в человеке, как средоточии тварного мира, грех мог 
и должен был быть преодолен, но человек этого не исполнил. 
Вместо задуманного Богом единения начинается разделение, раз-
деление между человеком и Богом, между человеком и тварным 
миром, между человеком и человеком, то есть в самом человеке, в 
человеческом роде. 

Исходя из этого и следуя святым отцам, мы приходим к выво-
ду, что Спасение заключается в восстановлении первоначальных 
доверительных, то есть основанных на вере, отношений между 
человеком и Богом, в единении человека, а через него и всего твар
ного мира, с Богом, необходимым условием чего является воссо-
единение в человеке всего тварного мира, и, прежде всего, воссо
единение самого человека, рода человеческого. Божий план не мог  
быть уничтожен грехом человека; то, что не смог исполнить пер- 
вый человек, первый Адам, исполнил Адам второй, Иисус Хрис
тос. Бог Сам исполнил Свой замысел и для этого стал человеком, 
Сыном Человеческим, Иисусом из Назарета. 

С этого момента, называемого Рождеством Христовым или  
Боговоплощением, начинается история Христианства, являюще-
гося по сути своей осуществлением Замысла Божия и реализую-
щегося в Церкви Христовой. Согласно Писанию, во всей полно-
те Замысел Божий осуществится в жизни «будущего века», еще 
только «чаемого», ожидаемого нами, после Второго Пришествия 
Христа и «воскресения мертвых», как мы исповедуем это в Сим
воле веры, когда «будет Бог все во всем» (1 Кор 15:28) и когда все 

108	 Священник Владимир Лапшин



станет Царством Божиим. Но уже здесь и сейчас Замысел Божий 
осуществлен в Иисусе Христе, и Царство Божие присутствует, 
явлено в Его Церкви, в Теле Христовом, как называл Церковь 
ап. Павел. Поэтому в Церкви Христовой все эсхатологично, са
ма Церковь эсхатологична – «Царство Мое не от мира сего» (Ин 
18:36), говорил Иисус Христос. И Христианство направлено не 
на устройство, не на укоренение человека в этом падшем мире, 
а на преодоление этого мира с его разделением на всех уровнях. 
По сути, Христианство – уже кончина этого мира, по крайней ме- 
ре, в Церкви, и начало нового единого мира – Царства Божия. 
Как идея это в той или иной мере присутствует и в Иудаизме, и в 
Исламе, но только в Христианстве это осуществлено, то есть уже 
явлено.

II

Совершенно иную картину мы видим в языческом мире, в ми
ре религий. «Человек, возмечтавший преступным путем стать 
равным Богу, неожиданно для себя оказался рабом греха и, увле-
каемый им, встал на путь богоборчества. Но и на этом пути, утра-
тив связь со своим Творцом, с Единым, Истинным Богом, человек 
не мог жить без поклонения Высшему Началу. Только теперь, по 
мере все большего удаления от Истинного Бога, образ Единого в 
сознании падшего и поврежденного человека как бы разбивает-
ся и рассыпается на множество осколков. Так возникают религии 
многобожия или политеизм. Термин «религия» – не библейский, 
это слово происходит от латинского глагола religari– соединить, 
соединить себя, и означает попытку человека восстановить утра-
ченную связь с духовным миром. Все религии, как правило, пред-
ставляют собой систему определенных представлений о Боге или 
богах, свод религиозных предписаний или запретов, и культовую 
практику, в большинстве религий осуществляемую через жрече
ское или священническое сословие. И хотя все религии возникают 
из естественного и оправданного стремления человека к поклоне-
нию, но многие из них оказываются в оппозиции Тому, Кто един

	 О едином на потребу	 109



ственно достоин поклонения»7. Более того, очень часто в религии 
человек ищет не только или даже не столько поклонения, сколько 
возможность подчинить «божество» себе или, по крайней мере, 
использовать его в своих земных целях. Того же человек искал и 
в отношениях с окружающим его природным миром. Это то, что 
называется магией. 

И хотя цели религии и магии, казалось бы, противоположны, 
очень часто в реальности религия и магия переплетаются, рели-
гия оказывается пропитанной духом магизма. «Магизм привно-
сил в религию слепую, почти маниакальную веру во всесилие ри-
туалов и заклятий. На духовную сферу переносилась мертвенная 
причинность, возникало отношение к высшему началу, лишенное 
всякого живого религиозного чувства и мистической жажды. От
сюда такие странные, на первый взгляд, явления, как избиение 
идола, если он не выполнял требований просящего. Насколько 
такое «потребительское» отношение живуче, свидетельствует хо- 
тя бы то, что даже у христианских народов бывали случаи, когда 
статуи святых «наказывали» за то, что они не слышали просьб на-
рода. Религиозный магизм убежден, что высшую силу можно за-
ставить подчиниться. Нужно лишь найти ключ, слово, действо –  
и все будет в руках человека.

Так постепенно складывалось магическое миросозерцание, за-
мыкавшее всю Вселенную в причинную цепь следствий, в кото-
рой огромную роль играли обряды»8. И там же: «В магизме скры-
то присутствует та духовная тенденция, которая коренится в 
первородном грехе человечества: поставить себя в центре миро-
здания и заставить служить себе его силы.

Именно поэтому магизм явно посюсторонен. Высшим благом 
для него являются блага земные. Предел желаний мага – процве
тание здесь на земле»9. При таком подходе религия воспринима- 

7 Свящ. Владимир Лапшин «О Христианстве и о Церкви Христовой», 
XPICTIANOC № XII, Рига, 2003. С. 9–10.

8 Э. Светлов (Прот. Александр Мень) «Магизм и единобожие». Брюс-
сель, «Жизнь с Богом», 1971. С. 79.

9 Там же, с. 77.

110	 Священник Владимир Лапшин



ется как система определенных ритуалов и обрядов и молитв-за-
клинаний и оказывается поставленной на служение исключитель-
но человеку. Этими ритуалами и заклинаниями «освящаются», то 
есть делаются легитимными, законными все события, все сторо-
ны жизни человека в этом мире от рождения и до самой смерти, 
но именно в этом мире. До мира иного, до вечности человеку, по 
сути, нет дела, и даже если он и проявляет интерес к этому, то 
исключительно прагматический, чтобы использовать эти знания 
для своих земных целей. И даже в тех религиях, в которых маги-
ческий элемент не так явно выражен, все направлено на человека, 
на возможность избавиться от проблем и страданий в этом мире.

Вот в этом «потребительском» отношении к религии и «посю
сторонности» и заключается очень важное отличие религиозно-
магического сознания от Христианства. И очень жаль, что при
ходится тратить время и бумагу на объяснение этих прописных 
истин, но мы вынуждены это делать, потому что сегодня многи- 
ми людьми, считающими себя верующими и даже церковными, 
Христианство (Православие) воспринимается как одна из таких  
религий. Да, эти люди убеждены в том, что Христианство (Право
славие) – это единственно «правильная» религия, но именно ре-
лигия, помогающая им устроить свою земную жизнь, «освящаю-
щая» через обряды и молитвы все события их личной, семейной и 
даже государственной жизни, придающая их жизни в этом мире 
какой-то смысл и значение. Они убеждены, что Церковь и все со-
вершающееся в Церкви: Таинства, уставное богослужение и т.д., 
предназначены исключительно для этого, то есть для разрешения 
их мирских проблем и для «удовлетворения их религиозных пот-
ребностей». Характерно то, что в сложившейся церковной тради-
ции многие таинства и богослужения именно так и называются –  
«требы».

Кто-то может возразить: мол, что же в этом плохого? Только 
то, что это – извращение Христианства (Православия); не для того  
Бог стал человеком и пришел в этот мир, чтобы разрешать мирс-
кие проблемы человека. Вот что об этом пишет о. Александр Шме
ман: «Бог и религия. Не Бог, а религия ставит «проблему мира», 

	 О едином на потребу	 111



и потому как раз, что она часть мира и потому автоматически 
ощущает проблему соотношения с «целым». Но в те редкие ми-
нуты, когда сквозь религию пробиваешься к Богу, никакой проб
лемы нет, потому что Бог не есть «часть мира». В эти минуты сам  
«мир» становится жизнью в Нем, встречей с Ним, общением с 
Ним. <…> Поэтому подлинная вера есть всегда преодоление «ре-
лигии». И Церковь – не религиозное учреждение, а наличие в ми
ре «спасенного мира». Но ей ужасно хочется быть «религией», и 
вот она запутывается в «проблемах», для веры не существующих 
и вредных. Почему никто этого не видит и не понимает?»10 

Христианство просто не может быть, не должно быть религи-
ей. Но беда в том, что даже церковные люди этого не хотят пони-
мать и принимать. И не только так называемые «миряне», хотя в  
Церкви никаких «мирян» быть не может: «миряне» – это те, кто 
вне Церкви, кто в «мире», а в Церкви – все народ Божий, все «цар
ственное священство». Беда в том, что и многие священнослужи-
тели, ответственные за строительство и жизнь Церкви, этого не 
хотят понимать и что-то менять в понимании и жизни Церкви. 
Их вполне устраивает «православие» как религия, а Церковь как 
«религиозное учреждение или организация», находящаяся в их ру
ках, под их управлением. 

Слава Богу, в последнее время нашей Церкви (РПЦ) удалось 
преодолеть искушение статусом «государственной религии» хо
тя бы на бумаге, потому что в реальной жизни она к этому стату-
су тянется, жаждет его. Некоторым иерархам недостаточно воз-
главлять «комбинат ритуальных услуг» для отдельных граждан 
– «мирян», им важно влиять на политику, на все стороны жизни 
народа и государства. Без их участия сегодня не обходится ни 
одно значимое мероприятие, будь то на региональном или фе
деральном уровне. Своим присутствием они «освящают», благо
словляют все сферы жизни и деятельности этого государства, 
вплоть до военной. И неважно, что само это государство явно не 

10 Прот. Александр Шмеман «Дневники». М., Русский путь, 2005.  
С. 73.

112	 Священник Владимир Лапшин



христианское, а в отдельных своих проявлениях откровенно без-
божное. И им как будто бы и невдомек, что призвание Церкви 
вовсе не в том, чтобы устраивать, «освящать» жизнь отдельных 
людей, народов или государств в «этом мире», а в том, чтобы сви-
детельствовать о его кончине, о приходе ему на смену мира ино-
го, – Царства Божия. 

III

Значит ли это, что Церковь и ее члены, христиане, должны 
быть в оппозиции миру, государству и вообще всему, что вне ее? 
Должно ли быть Христианство уходом или бегством из мира? На 
эти вопросы невозможно ответить однозначно. И да, и нет. 

Церковь Христова как присутствие Бога в этом мире, как яв-
ление Царства Божия не может быть частью этого мира, но и не 
является оппозицией ему. Она просто неизмеримо больше этого 
мира, она потенциально включает его в себя. Как начало едине-
ния всего рода человеческого, да и вообще всего тварного мира, 
с Богом, – Церковь преодолевает всякие границы и превосходит 
любое государство. Она просто не может быть частью того или 
иного этноса, религиозной организацией того или иного государ
ства. Она вообще не есть часть чего-либо на земле, она есть целое, 
превосходящее все земное. Поэтому когда Церковь отождествля-
ет себя с культурой того или иного народа, когда связывает себя 
с тем или иным государством, с тем или иным государственным 
устройством, она изменяет самой себе.

В то же время Церковь, будучи Телом Христовым, будучи яв-
ленной здесь и сейчас и, имея определенную миссию в этом мире, 
должна иметь и определенное устройство, должна строиться по 
определенным принципам. Но это не могут быть принципы это-
го мира: авторитарная власть, внешняя сила и принуждение, на 
этом настаивают Сам Иисус Христос и Его апостолы. Поэтому, 
превосходя, с одной стороны, все земные общества и организа-
ции, с другой стороны, Церковь сама не может и не должна быть 
земной сверхорганизацией или сверхдержавой, пытающейся воз

	 О едином на потребу	 113



действовать на мир извне. Будучи посланной в этот мир для его 
спасения, Церковь живет и действует внутри него как закваска 
нового мира. 

Собственно, в вопросе устроения Церкви ничего и не нужно  
придумывать. Иисус Христос, являясь единственным Главой Сво
ей Церкви, Сам заложил основы ее устройства: Церковь – это ев-
харистическая община, возглавляемая Христом и живущая Духом 
Божиим. Именно Евхаристия, таинство Причащения Тела и Кро
ви Христовых, являющаяся символом Нового Завета, изначально 
была структурообразующим ядром Церкви на всех ее уровнях. 
Церковь собиралась для Евхаристии и вокруг Евхаристии как ви-
димого присутствия Иисуса Христа среди верующих в Него лю-
дей. Господь Сам сказал: «Где двое или трое собраны во имя Мое, 
там я посреди них» (Мф 18:20). И в другом месте: «Ядущий Мою 
Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную… Ядущий Мою  
Плоть и пиющий Мою Кровь пребывает во Мне, и Я в нем» (Ин 
6:54, 56). А где Господь, там и Царство Божие. И именно через Ев- 
харистию Церковь выявляет в этом мире свою природу и осуще
ствляет свое призвание – быть началом Царства Божия, присут
ствием Христа и спасением мира. И опять можно заметить, что 
лучше о. Александра Шмемана об этом не скажешь: «Опыт Цар- 
ства Божия, таинством которого является Евхаристия. (Не одно  
только «преложение Даров», а та Литургия, которая и являет Цар
ство Божие и исполняется в приобщении за трапезой Христо- 
вой в Его Царствии.) Церковь оставлена в мире, чтобы совершать 
Евхаристию и спасать человека, восстанавливая его евхаристич-
ность. Но Евхаристия невозможна без Церкви, то есть без общины, 
знающей свое уникальное, ни к чему в мире не сводимое назначе-
ние – быть любовью, истиной, верой и миссией, всем тем, что ис-
полняется и явлено в Евхаристии, или, еще короче, – быть Телом 
Христовым... Другого назначения, другой цели у Церкви нет, 
нет своей отдельной от мира – «религиозной жизни». Иначе она 
сама делается «идолом». Она есть дом, из которого каждый ухо-
дит «на работу» и куда каждый возвращается с радостью, чтобы 
дома найти саму жизнь, само счастье, саму радость, куда каждый 

114	 Священник Владимир Лапшин



приносит плоды своего труда и где все претворяется в праздник, 
свободу и полноту. Но именно наличие, опыт этого дома – уже  
вневременного, неизменного, уже пронизанного вечностью, уже 
только вечность и являющего, – только это наличие может дать 
смысл и ценность всему в жизни, все в ней к этому опыту «отнес-
ти» и им как бы наполнить»11.

Итак, Христианство реализуется в этом мире через жизнь ев
харистической общины, имеющей в мире свое призвание, испол-
няющей свое служение, и для этого определенным образом уст
роенной. Евхаристия – это Трапеза Господня, совершаемая всей 
общиной, но так как она совершается по определенному чинопо
следованию, в определенном порядке, то должен быть некто, отве-
чающий за этот порядок. С древних времен это епископ или пос-
тавленный им пресвитер. 

Надо отметить, что в первые века Христианства, да и в эпоху  
Вселенских Соборов у христиан не было четко разработанной эк-
клесиологии (учения о Церкви). Нет ее и сегодня. Но изначально  
сложилось, и так должно быть и сегодня, что евхаристическая об- 
щина, управляемая епископом, обладает всей церковной полно-
той, она и есть Церковь. Внутри такой Церкви может быть несколь-
ко евхаристических собраний, предстоятелями которых являются 
поставленные епископом пресвитеры, то есть она может состоять 
из частей, но сама она частью чего-либо большего не является. 
Она – целое, полнота. Каждая такая Церковь – община, при условии, 
что она находится в братском евхаристическом общении с други
ми такими же общинами, и все они вместе и являют миру Единую, 
Святую, Кафолическую (Соборную) и Апостольскую Церковь, 
Церковь Христову. Их епископы могут избрать из своей среды од-
ного, обладающего духовным авторитетом, для того, чтобы при 
возникновении конфликтных ситуаций кто-то мог их собрать для 
коллегиального решения спорных вопросов, но любые попытки 
создать из таких Церквей-общин «сверхцерковь» в пределах все-

11 Прот. Александр Шмеман «Дневники». М., Русский путь, 2005.  
С. 58–59.

	 О едином на потребу	 115



го мира или одного государства являются нарушением древней 
Апостольской традиции и искажением природы Церкви. 

Церковь изначально была и должна оставаться евхаристиче
ской общиной. Но это возможно только при условии, что ее жизнь,  
питаемая Духом Божиим, строится на общинных или, лучше ска-
зать, на семейных принципах. Ведь Церковь – это дом Божий, Его 
семья. В ней все должно быть основано на взаимной любви, на 
взаимном доверии – она сама должна быть в этом мире явлением 
братской любви, доверия и мира. И это просто невозможно, если 
Церковь превращается в какую-то «сверхцерковь», в супероргани-
зацию, да и вообще в любую религиозную организацию, где все  
строится на юридическом правовом основании, на «авторитете по  
должности, согласно штатному расписанию». Что мы и имеем,  
к сожалению, сегодня в историческом Христианстве (Правосла
вии). 

Конечно, в идеале предстоятелем каждой евхаристической общи- 
ны должен бы быть епископ. Порой церковные проблемы возника
ют уже оттого, что внутри Церкви есть отдельные евхаристические 
общины-приходы, возглавляемые «заместителями» епископов –  
пресвитерами. Известный современный православный богослов 
Оливье Клеман по этому поводу замечает: «Почему эти послед-
ние (пресвитеры – В. Л.) не были наделены епископскими полно-
мочиями, до сих пор остается для меня загадкой, ведь появление 
института «делегатов» епископа привело к немалому изменению 
изначальной роли самих епископов, при том, что приход и есть 
местная евхаристическая община»12. О. Клеман имеет в виду то, 
что при таком устройстве Церкви епископ из предстоятеля евха-
ристической общины превращается в «администратора» религи-
озной организации. Но при наличии в Церкви смирения и любви 
эти проблемы, в принципе, преодолимы. 

Церковь должна сознательно отказаться от всякого стремления 
к политическому влиянию в мире, от стремления к власти и бо-

12 Оливье Клеман «Рим – взгляд со стороны», М., Скименъ, 2006.  
С. 13

116	 Священник Владимир Лапшин



гатству, от мании «гигантизма». Она может и должна влиять на 
этот мир только духовно через своих членов, самой своей жизнью 
в этом мире, жизнью, пронизанной любовью, смирением и кро-
тостью. Своим присутствием в этом мире она должна показать, 
что уже здесь и сейчас можно жить не по законам «этого мира», 
основанным на могуществе, власти и принуждении, а по законам 
Царства Божия, жить в самом Царстве Божием. Пример тому дает 
нам Сам Господь наш Иисус Христос, который, будучи Владыкой 
мира, пришел в него как нищий бродячий проповедник. Всякие 
расколы и споры о власти, о канонических территориях и юрис-
дикциях начинаются тогда, когда есть что делить. Нечего будет 
делить, не о чем будет и спорить. А народ Божий делить не надо. 
Люди сами выберут себе общину из уже существующих, или с 
благословения епископа создадут новую, для которой он из их сре
ды поставит пресвитера, как это было в древние времена. 

И совсем не обязательно стремиться к полному единообразию  
во внутренней жизни общин, в том числе и в совершении бого-
служения. Единство должно быть в главном: во взаимной люб- 
ви и в основах веры, сформулированных в Символе веры и в дог
матических определениях Вселенских Соборов. Ведь в каждой 
общине могут быть свои исторически сложившиеся обычаи и 
особенности в совершении того или иного богослужения. Разно
образие и особенности в богослужебной жизни отдельных общин 
могут смущать только случайных для Церкви людей, не принад
лежащих ни к одной общине, а скитающихся по разным храмам 
в поисках неизвестно чего. Главное, чтобы эти особенности не 
затемняли смысла богослужения, а наоборот способствовали его 
выявлению. И важно вновь подчеркнуть, что смысл христианско-
го богослужения в целом и, прежде всего, Евхаристии в том, что-
бы являть в этом мире Церковь как начало Царства Божия, как 
Царство творческой свободы в Духе Святом, а не в том, чтобы 
«удовлетворять религиозные потребности» отдельных людей. 

	 О едином на потребу	 117



IV

О глубоком непонимании природы Церкви и ее богослужения 
свидетельствует отношение многих верующих людей, в том числе 
и священнослужителей, к церковным таинствам, как к средствам 
индивидуального «освящения», при этом, порой, понимаемым в 
категориях магического миросозерцания. Важно понять, что все 
таинства Церкви совершаются только Церковью и в Церкви и на-
правлены на ее созидание и выявление ее природы в этом мире, 
а не на «удовлетворение религиозных потребностей» отдельных 
ее членов. О таинстве Священства в этом смысле можно было бы 
сказать очень много, но, наверное, в данном контексте в этом нет 
нужды. А вот об остальных таинствах сказать надо.

Через таинство Крещения человек вступает в Церковь, в конк-
ретную евхаристическую общину. И это не его личное дело, а дело 
всей общины, которая должна приготовить человека к принятию 
таинства, убедиться в искренности и серьезности его намерения 
стать человеком Божиим, свидетелем Христа в мире. В случае кре
щения младенца необходимые требования должны предъявлять- 
ся к его родителям и восприемникам, которые, безусловно, должны  
быть людьми церковными. Крещение неподготовленных и имею
щих смутное представление о христианской вере взрослых лю-
дей, как и крещение детей нецерковных неверующих родителей, 
должно быть просто недопустимо. Конечно, при определенных об- 
стоятельствах могут быть исключения, но именно как исключе-
ния, не возводимые в правило.

Через таинство Миропомазания, совершаемое в нашей тради-
ции вместе с Крещением, каждый вступающий в Церковь человек 
получает дары Святого Духа и посвящается на служение Богу и 
Церкви, поставляется в сан «царственного священства». И он дол-
жен четко это сознавать и ответственно исполнять свое служение 
в общине через регулярное и полноценное участие в ее богослу-
жении и в других служениях Церкви, выявляющих ее природу. 
В Церкви не может и не должно быть людей случайных, как бы 
посторонних.

118	 Священник Владимир Лапшин



Таинство Покаяния изначально было таинством примирения 
человека с Богом, таинством воссоединения с Церковью чело-
века, отпавшего от нее. Святые отцы называли это таинство вто- 
рым Крещением, поэтому и это таинство направлено на созидание 
Церкви, на восстановление ее полноты и является делом общецер-
ковным, а не личным. Конечно, в действенности этого таинства, 
собственно, как и в действенности всех других таинств многое 
зависит от искренности раскаяния (обращения) и серьезности на-
мерений конкретного человека, приступающего к нему. Но еще 
раз важно подчеркнуть, что это таинство воссоздания церковной 
полноты, а не «средство личного освящения» или, как иногда го-
ворят, «для облегчения души». Поэтому превращение в нашей 
церковной практике этого таинства в обсуждение «жизненных 
трудностей», неблагочестивых помыслов, а то и снов, является, 
попросту говоря, его искажением, профанацией.

Таинство Браковенчания. Хотя в каждом конкретном случае 
это таинство совершается над двумя конкретными людьми, всту-
пающими в брак, но и это таинство не является лишь их частным 
делом, а делом общины, делом Церкви. Христианская семья всег-
да воспринималась Церковью как «малая, домашняя церковь», как  
часть общины. Поэтому таинство Браковенчания может совер-
шаться только в общине, только над членами общины, во всяком 
случае, над верующими и церковными людьми. И не правы свя-
щеннослужители, отлучающие от Причастия своих прихожан или  
прихожанок, состоящих в нецерковном браке. Ведь второй член 
семейной пары может быть человеком неверующим, а то и вооб-
ще некрещеным, и в этом случае таинство Браковенчания вообще 
невозможно. Так что же в этом случае разрушать семью и делать 
детей сиротами? Таким священнослужителям надо бы почаще за- 
глядывать в Священное Писание, а именно в седьмую главу Пер
вого послания ап. Павла к Коринфянам.

И даже таинство Елеосвящения (Соборования), таинство исце
ления тяжко болящих членов Церкви не является частным де-
лом, потому что и оно, как и таинство Покаяния, направлено на 
воссоздание церковной полноты, на воссоединение с общиной че- 

	 О едином на потребу	 119



ловека, болезнью оторванного от полноты церковной жизни. На
до отметить, что именно к этому таинству чаще всего относятся  
чисто магически и именно им более всего злоупотребляют. В по- 
следнее время в наших приходских храмах утвердилась практика  
совершать Великим постом «массовые» Соборования. При этом 
к таинству практически допускаются все желающие, даже малень
кие дети, хотя в специальной литературе четко оговаривается, 
что воспрещается совершение этого таинства над людьми здоро
выми или страдающими легкими телесными заболеваниями, над  
детьми, не достигшими семилетнего возраста. Не должно быть 
преподаваемо это таинство и людям, не принадлежащим к Право
славной Церкви, а также нераскаянным грешникам, то есть тем, 
кто не исповедуется и не причащается Святых Христовых Тайн 
или делает это крайне редко. 

Ну, а о таинстве Евхаристии, как о таинстве Церкви по преиму-
ществу, как о таинстве, во всей полноте исполняющем и являю-
щем в этом мире природу Церкви, уже достаточно было сказано. 
Можно лишь напомнить, что таинство Евхаристии является яд- 
ром главной христианской службы – Божественной Литургии, на-
звание которой переводится как общее дело. И к участию в этом 
деле призваны все члены Церкви, в таинстве Миропомазания все 
они «посвящены» на совершение Литургии, а значит и на прича-
щение Святых Христовых Тайн. Во время совершения Литургии 
в храме не может быть «зрителей». Известный православный бо-
гослов П. Н. Евдокимов настаивает на том, что присутствие на Ли
тургии, да и вообще в церкви, «зрителей» является наиболее па-
губным искажением древней практики. Он пишет: «Быть членом 
Церкви означает прежде всего принимать участие в евхаристиче
ском собрании, и отлучение именно лишает участия в Вечере. Вы
ражение «вне Церкви нет спасения» имеет прежде всего евхарис-
тический смысл…»13.

Евдокимов напоминает читателям о суровости канонов древ- 
ней Церкви по отношению к тем, кто произвольно лишал себя 

13 П. Н. Евдокимов «Православие», М., ББИ, 2002. С. 183.

120	 Священник Владимир Лапшин



евхаристического общения. Он указывает, что св. Григорий Нис
ский, св. Киприан и другие святые отцы настаивали на ежеднев-
ном причащении. Св. Василий Великий советовал причащаться,  
по крайней мере, четыре раза в неделю. А 80-е правило Трулльско
го собора, 11-е правило Сардикийского и 21-е Эльвирского собо-
ров предписывают отлучать от Церкви тех, кто не участвует в 
Евхаристии в течение трех недель. 9-е Апостольское правило и 
2-е правило Антиохийского собора заявляют, что тот, кто прихо-
дит слушать Священное Писание, но не причащается, нарушает 
порядок и должен быть отлучен.

Важно отметить и то, что суть таинства Евхаристии не только 
или, даже лучше сказать, не столько в том, что хлеб и вино ста- 
новятся Телом и Кровью Христа (что, кстати, сегодня многими 
«православными» под влиянием западного схоластического бо-
гословия понимается совершенно неправильно). Суть Евхаристии 
в том, что через причащение Святых Тайн, через участие в этой 
общей Трапезе мы сами все вместе освящаемся Духом Святым и 
становимся Телом Христовым, то есть Церковью. И во время та-
инства мы молимся о ниспослании Святого Духа «на ны (то есть 
на нас) и на предлежащие Дары сия». Одним словом, именно через 
совершение Евхаристии Церковь являет себя в мире как Церковь, 
то есть как Тело Христово.

То, что сказано о Таинствах и Литургии, относится и к другим 
богослужениям Церкви, поэтому совершение в нашей церковной  
практике всевозможных «заказных» Литургий, «заказных» мо- 
лебнов и частных панихид (особенно после Божественной Литур
гии) свидетельствует о глубоком литургическом вырождении и 
извращении церковного сознания. 

И в завершение хочется обратиться к словам Господа нашего  
Иисуса Христа, вынесенным в эпиграф: «Ищите же прежде Цар
ства Божия и правды Его…». Именно Царство Божие, явленное и  
ежедневно являемое в Церкви Христовой, и есть «единое на потре-
бу», то, чем может и должен жить и исполняться каждый, кто счи-
тает себя верующим христианином. Но для того, чтобы это под- 
линно было и в нашей жизни, наша Церковь должна стать, долж-

	 О едином на потребу	 121



на быть сама собой, то есть Церковью Христовой, или, по словам  
о. Александра Шмемана, общиной, «знающей свое уникальное, ни  
к чему в мире не сводимое назначение – быть любовью, истиной, 
верой и миссией», родным, отеческим домом, где мы сможем «най
ти саму жизнь, само счастье, саму радость, куда каждый прино-
сит плоды своего труда и где все претворяется в праздник, свобо-
ду и полноту». Ну, а насколько это соответствует исторической 
реальности, пусть каждый судит сам. 

Москва, 2006

122	 Священник Владимир Лапшин



СЛОВО ПАСТЫРЯ





Протоиерей АЛЕКСАНДР МЕНЬ

О ТАИНСТВАХ ЦЕРКВИ

Публикуемый текст печатается по магнитофонной записи 
(с некоторыми сокращениями), сделанной во время бесед 

отца Александра с прихожанами, проходивших 
в домашних общениях в 70-80-е годы

…Итак, чем отличаются наши христианские таинства от свя
щеннодействий, которые известны в других религиях?

Прежде всего надо признать, что такие священнодействия есть. 
Некоторые люди будут вообще их отрицать, но это было бы слиш-
ком несправедливой и мрачной точкой зрения. Мы знаем, что есть 
великие святые, подвижники – люди, приносящие высокий плод 
самоотвержения, аскетизма, мудрости и любви, – вне христианст
ва. Можно привести примеры святых людей, как Рамакришна1, и 
праведных, как Ганди, или еще кого-нибудь. И мысль о том, что  
есть сила, освящающая мир, присутствует во всех религиях. В 
частности, в индийских книгах говорится, что святым словом освя- 
щается вся земля, все, что есть в мире. Есть особые молитвы по
добного рода и в исламе, и в других религиях.

«Святым Духом всяка душа живится»… И в самом деле, дейст
вие Божие в какой-то форме, умаленной или нет, присутствует в 
самом мироздании и в сердце человека, когда он обращен к Богу, 
и тем более, когда он совершает какие-то священнодействия. Из-
мерить значимость и силу этой освящающей благодати, идущей 
вне Церкви, мы не можем; но что она есть, свидетельствуют даже 
сами термины: харис (греч.) – благодать, gratia (латин.) – милость. 
Эти термины Церковь взяла из языческого словаря. У греческих 
мистиков, греческих писателей эти слова уже присутствуют, т.е. в

1 Великий индуистский святой (1833–1886).



дохристианском сознании есть надежда, упование, ощущение то
го, что Божественное ниспосылает свою силу людям.

Что же можем мы сказать о соотношении этой естественно да-
руемой благодати, харизматического действия в мире и таинств 
Церкви?

В таинствах Церкви есть освящающая благодатная сила, в чем-
то, бесспорно, родственная священнодействиям, совершаемым вне  
Церкви, но не в этом только их сущность, их отличительная чер-
та, их специфика. Таинства есть продолжение Христа на земле, 
осуществление Его обетования «Я с вами во все дни до скон-
чания века». В сущности, Крещение, Евхаристия и Священство –  
все эти таинства означают, что Его действие не просто некая без-
ликая сила благодатного освящения, а непосредственное действие 
Христово через действие Духа Божия. Истоки церковных таинств 
коренятся в Ветхом Завете, где еще до Боговоплощения являла 
себя сила Духа Божьего. Но если в Ветхом Завете священнодей
ствия имели характер прообразов, то в христианских церковных 
таинствах силою Духа Божьего Церковь реально приобщается к 
благодати Иисуса Христа. 

О Святом Духе говорили еще писатели Ветхого Завета. Мно-
гие богословы пытались определить различие между «Духом Бо
жиим» и «Святым Духом». Говоря коротко, различие это таково: 
«Дух Божий» это всякое незримое действие Бога вообще, «Святой 
Дух» это термин, обозначающий непосредственно Третью Ипо
стась, личностное воздействие. Я полагаю, что это различение, 
хотя и очень глубокое по существу, в Писании не всегда ясно, там 
очень часто эти термины заменяют друг друга. Но что важно? 
Важно другое – что во времена земной жизни Христа каждый 
иудей знал о том, что Дух Божий действует и Святой Дух дейст
вует. Вспомним о том, что праведный Симеон пришел в Храм, 
повинуясь приказанию Духа Святого. Было ему обещано Духом 
Святым, – сказано там, – что он не умрет, пока не увидит Мес-
сию. Слова «Дух Святой» впервые произнес пророк Иезекииль: 
руах кадош. 

126	 Протоиерей Александр Мень



Почему же Христос говорит: «Я пошлю вам Утешителя»? И Он  
даже говорит, что «нет Того среди вас, Его, Которого Я вам пош-
лю; пока Я не уйду отсюда, Его не будет». Значит, речь идет о ка- 
ком-то особом, специфическом, я бы сказал, таком христологиче
ском действии Духа Божия в мире.

Больше того, можно даже рискнуть сказать, что, когда Хрис-
тос является на земле, Он сам идет впереди Грядущего за Ним. 
«Я пришел принести огонь на землю, Я хочу, чтобы он возгорел- 
ся», – говорит Христос. Некое пламя духовного воздействия долж
но явиться вслед за тем, когда совершится Его кенотический, уни-
чиженный путь по земле. «Я пошлю вам Параклета, Утешителя». 
(Утешителя или Заступника). Сам опекая Свою маленькую Цер-
ковь, Сам являясь ее Главой и Защитником, Он уходит и как бы 
объемлет Своей плотью и душой уже с этого момента все миро-
здание. А с Церковью как таковой, как проявлением Его воли на 
земле, Он оставляет Святой Дух. И мы знаем, что эти действия 
Святого Духа были исключительно экклезиологические, т.е. дей
ствующие в Церкви.

Первое действие было в Пятидесятнице. И потом, когда читаем 
Деяния Апостольские, мы видим, что Он объединяет: все апостолы 
пребывали в Духе Божьем, Он давал им силу совершать таинства, 
через Дух Божий совершалось действие и путешествие Церкви по  
дорогам истории. А что такое распространение Церкви, – это есть 
продолжение пути Христа.

И таинство Евхаристии, – это включение в Его трапезу, Креще-
ние, – это приобщение к Его благодати, Священство, – это при- 
общение к той власти духовной, которую Он явил на земле, к 
Царству Божьему, к власти Божией, которую Он передал всем ве-
рующим: «Вы царственное священство, народ святой» – вы, веру
ющие. И при этом вы – Тело Христово, – это уже говорит нам 
апостол Павел. А раз тело, значит есть какие-то органы и функ
ции. Тело структурно, поэтому в нем есть виды служения. «Не все  
вы апостолы, не все вы пророки и т.д.», – говорит святой Павел. 
Значит, есть предстоятели общин, – община должна иметь главу 

	 О таинствах церкви	 127



внешнюю, – будь то пресвитер вначале, апостол, потом он стал 
называться епископом, – это неважно, это уже исторические под-
робности. А важно, что община была структурна, она имела свою 
главу и своих каких-то функциональных членов. Поэтому говори-
лось о том, что церкви без епископа не может быть и епископ без 
церкви тоже не может, – только все вместе, в сумме, они составля-
ют продолжение дела Христова на земле.

Скажут, таинство Елеосвящения – такое вторичное таинство. 
Ничего подобного. Оно вторично лишь потому, что мы слабы. А 
на самом деле, это есть таинство исцеления. На самом деле, Хрис-
тос исцелял людей потому, что Он был идеальный Человек, и, сле-
довательно, в Нем силы были настолько великие (человек ведь так 
и задуман), что Он изгонял всякое несовершенство. Его исцеления 
были не Божественными актами, а актами человеческими; потому 
и святые могли исцелять, что они приближались к совершенству 
человеческого естества Христова. Так вот, Церкви дана власть ис
целять; вспомните, что Он говорит апостолам: «идите, научите,  
проповедуйте – и исцеляйте», исцеляйте страждущий мир. И ду-
ховно исцеляйте, и – физически. Потому что сила Церкви есть сила 
Христова. Христос кто? – Целитель, Чудотворец. И Церковь есть 
община чудотворцев. Что мы не чудотворим – это мы виноваты, 
а не Церковь в высшем смысле слова. И таинство Елеосвящения –  
есть таинство исцеления Христова, продолжение служения Госпо
да как Целителя, в этом таинстве заложена та власть Христова на 
исцеление, которая дана нам.

Таинство Исповеди называют «вторым Крещением», потому 
что в покаянии происходит как бы обновление человека, рожде
ние его заново, когда он оставляет прежнее. Кто имеет власть ос- 
тавлять грехи, – Христос. Вот мы сегодня читали Евангелие, – там  
поражались люди, когда Он говорил: «прощаются тебе грехи твои».  
Т.е. Божественное милосердие, Божественная благодать, харис при- 
миряет впавшего в грех человека с Богом, разрешает порожденную 
грехом трагедию и катастрофу, снимает гнев Божий, т.е. состояние 
напряжения между Богом и человеком, совершает некое чудо. Кто 

128	 Протоиерей Александр Мень



это чудо совершает? Христос. «Тебе единому согрешил». Он про-
щает грехи: «иди, чадо, отпускаются тебе грехи твои», – сколько 
раз Он говорит это! Власть прощения грехов Христос оставляет 
Своей Церкви, чтобы люди всегда видели Его на земле. «И то, что 
вы свяжете на земле, то и будет связано на небесах».

Таким образом, наши церковные таинства есть призывания  
Христа и явления Христа в мире, реально приобщающие нас 
(Церковь) силой Духа Божьего к благодати Иисуса Христа. 

Возвращаясь снова к седмеричному числу, я должен подчерк-
нуть сакральный смысл числа семь. У пророка Исайи говорится 
о семи дарах Духа. И некоторые богословы так и пишут, что Дух 
дается семью способами. Это крайне обмирщенный способ истол-
кования Писания. Мы можем сказать, что у лошади четыре ноги 
и что у такого-то светила столько-то планет, но исчислять дары 
Духа мы не можем, ибо они бесчисленны, они неисчерпаемы, – и 
потому их семь. Потому что семь – это знак полноты, это библей-
ский символ полноты, одна из числовых аллегорий Библии. По
этому в Апокалипсисе является Сын Человеческий с семью звез-
дами в руках и семь светильников стоят перед Ним. И поэтому в 
море благодатных даров выделяется семь в знак того, что за ними 
скрыта неисчерпаемая полнота.

Стремление к тому, чтобы это ограничить, вызывает самое раз-
ное отношение. Впервые ограничение церковных таинств числом 
семь было определено Фомой Аквинатом на Тридентском соборе 
(XII век), а затем было принято и на Востоке. Отец Сергий Булга-
ков называет седмеричное учение о числе таинств «тридентским 
мифом». Потому что на Тридентском соборе было четко опреде-
лено, что все эти семь таинств непосредственно проистекают от 
самого Христа. Но непосредственно от Христа проистекают толь-
ко некоторые из таинств. А именно – Крещение; Миропомазание 
никак не может проистекать от Христа, потому что Он сказал, что 
Параклет, Утешитель явится после Его Вознесения; Евхаристия; 
Священство, поскольку Он дает власть апостолам: «то, что вы свя-
жете на земле…», «даю тебе ключи Царства», «паси агнцев Мо- 

	 О таинствах церкви	 129



их» – значит, Он устанавливает в Своей общине какую-то функ
цию власти и служения; исповедь, поскольку у Христа была власть  
вязать и решить, и Он ее давал ученикам, то мы можем сказать, 
что это Христово таинство.

А остальные таинства восходят к Спасителю косвенным обра-
зом, по духу.

Елеосвящение, поскольку Христос сам исцеляет, и Церковь ис-
целяет, должна исцелять, то опять-таки косвенно это восходит к 
Нему.

Что касается таинства Брака, то Христос его не устанавливает,  
а освящает. Освящает то таинственное и Богом установленное, 
что совершается в схождении двух, – но об этом мы будем гово-
рить, когда коснемся самого таинства. А сейчас перейдем к таин
ству Миропомазания.

Беседа о Миропомазании

Я уже говорил вам о явлении Духа, – Духа, действующего в  
Церкви. Отмечу, что действовал Дух Божий и до того, в разных 
формах, «глаголавшаго пророки», – т.е. Дух, Который являет Себя 
через откровение личное. Всякое незримое действие Божие, кото
рое символизируется в Библии огнем, бурей, ветром, это есть дей
ствие Духа. Причем Дух в понимании Священного Писания это 
не есть что-то бесплотное, такое нежно-слабое (как мы говорим: 
человек «питается духом»), нет – Дух, на языке Библии, это сила, 
это мощь. Но мощь, не проявляющаяся в каком-то грубом виде, а 
в каких-то исключительно динамических формах: подобно огнен-
ной плазме, подобно незримому, но ломающему все ветру, подоб-
но буре, которая прилетает неизвестно откуда. И поэтому учени-
кам Христовым был явлен Дух Божий в виде огненных языков, а 
Дух Божий на Иордане – в виде стремительно летящей птицы; это 
всегда движение. Дух это движение, недаром говорит апостол Ио-
анн… Дух это свобода. «Дух дышит, где хочет». «Дышит» Дух, –  

130	 Протоиерей Александр Мень



заметьте, что это связано со словом «дыхание», так же, как в гре-
ческом языке связано со словом «пневма» (это есть и дыхание, 
и дух). 

Церковные таинства есть знаки близости Христа к нам, они  
исполнены Духа, обещанного и посланного специально для ут-
верждения Церкви. И надо сказать, что она только этим Духом 
и живет. 

В ранней Церкви явление Духа вызывало говорение языками, 
«глоссолалию» и другие внешние проявления экстатического со-
стояния. (В сирийско-палестинско-греческом ареале первохристи
анства издавна были распространены экстатические культы.) Вско- 
ре груповые молитвы «духом» исчезают, все эти духовные движе-
ния начинают вырождаться уже в какие-то сектантские, уходят в 
сторону, и Церковь постепенно отходит от этой практики. 

Почему нужно было вначале такое особое действие Духа Свя-
того, такой сильный удар, что ученики казались как пьяные, – по-
тому что ведь это было действие Духа, рассчитанное на то, чтобы 
зародить и расплескать этот первоначальный взрыв на всю зем-
лю. Это был первоатом Церкви, он, конечно, должен был быть ис-
ключительно мощным. Но мало того. Этот дар Духа должен был 
нисходить на каждого человека отдельно, и каждый должен был 
переживать свою Пятидесятницу. Поэтому люди, которые крести-
лись, также получали дар Духа Святого, который давала им Цер-
ковь, – давала через апостолов, которые возлагали на них руки, 
потом – через епископов. Это дает Церковь, т.е. дает Христос.

В позднейшей практике Восточной церкви Крещение и Миро
помазание слились. Представьте себе условия жизни народов, где 
из поколения в поколение, веками люди крестили младенцев. Из-
менялась психология отношения к таинствам. Человек с самого 
начала рождался внутри церкви, внутри семьи, внутри общества 
христиан, жившего в лоне Церкви, поэтому испрашивать дары на 
этого рожденного человека нужно было сразу. Идея обращения от-
ступала далеко на задний план, она появилась вновь в период про-
тестантизма, когда люди стали переживать тяжелейшие духовные 

	 О таинствах церкви	 131



кризисы (причины были различные: культурные, исторические и 
т.д.), когда люди падали в бездну, потом из нее вырывались че-
рез личное обращение. Средние века этого не знали, Средние века 
имели однородное, целостное мировоззрение, тотальную такую 
систему, в которой все люди жили, нация была тождественна вере. 
И вот человек рождался внутри – и вместе с Крещением Церковь 
призывала на него Дух Божий. Поэтому эти два таинства практи-
чески слились. Впоследствии протестантизм стал требовать, что-
бы нисхождение Духа Божьего обязательно было психологически 
ощутимым. В этом есть, конечно, некоторый смысл. Есть. Но он 
не абсолютен. Потому что таинственное действие Духа далеко не 
всегда подобно огню и буре. Это действие может быть самым не-
заметным. И знаменитое описание в Библии Богоявления на горе 
Синай говорит нам о том, что Господь приходит в веянии тихого 
ветра, не в огне, и не в землетрясении, и не в буре. Дух приходит  
как веяние тихого ветра. Приходит на младенца, освящает его. При- 
ходит Христос, Который принимает ребенка – сейчас я говорю о 
крещении младенцев – принимает его в лоно Своей святыни. А 
потом посеянное семя Духа дает свои ростки. Человек может это 
заглушить.

Сила Духа Божия обещана нам как дар, который помогает жить,  
приближаясь к Богу. Когда же речь идет о воцерковлении взросло-
го человека, то совсем не обязательно нам искать каких-то буйных 
проявлений, потому что наша вера – не вера экстатическая. Все-
таки особые психологические состояния экстаза есть нечто времен
ное, преходящее, не главное в христианстве. Тому свидетельство 
само Евангелие. Мы никогда не видим Христа Спасителя в состо
янии восхищения, исступления, экстаза, Он всегда исключитель-
но трезвенен и ясен. Это очень важное свидетельство. И когда 
апостол говорит нам о необходимости смотреть на плоды, плоды  
Духа, мы тогда и узнаем, что действие на нашу человеческую, 
тленную природу – незримое, тихое действие святыни познается 
по плодам. «Плод же Духа – любовь, радость, мир, долготерпение, 
кротость, воздержание». 

132	 Протоиерей Александр Мень



Преподобный Серафим говорил, что действие Духа Божия мо-
жет быть ощутимо, как бы, субъективно-психологически, но не де
лал это абсолютным законом. Мы все должны стремиться к тому, 
чтобы этот Дух, который в нас посеян, возрастал. Но это вовсе не 
значит, что всегда мы будем переживать то, что пережил Мотови-
лов в тот момент, когда преподобный Серафим приоткрыл заве-
су… Они беседовали, как вы все помните, был снежный день, они 
сидели на улице; и Серафим ему сказал: «А вот что ты чувству-
ешь сейчас?» И вдруг Мотовилов почувствовал, что его охватило 
тепло, и он увидел, что лицо преподобного сияет и т. д. Это как бы 
приоткрылась завеса и тут же она закрылась, это было просто та-
кое свидетельство – возможность заглянуть туда и посмотреть…

Дух действует незаметно и неявственно, а плод его показывает 
его силу. Подытоживая, могу сказать еще раз, что Дух это Сила. И 
если человек, слабый нравственно, обретает нравственную силу; 
если человек робкий обретает нравственное мужество; человек, 
не способный к молитве, обретает дар молитвы; человек, который  
не имеет естественных даров, вдруг их получает, – это и есть дей
ствие Духа Божия. Поэтому мы говорим «прииди и вселися в ны», 
т.е. это есть то самое интимное воздействие, которое вожделенно 
для каждого христианина.

И Миропомазание есть начало диалога между нами и Творцом, 
диалога, который может быть обозначен этими словами молитвы, 
«прииди и вселися в ны». Освящается тело, освящается душа и дух 
человека силой Духа Божия. Один проповедник нашего времени 
говорил: Дух Божий дает человеку силу не на необычайные вещи 
(вроде как говорить иными языками), а дает ему энергию, мощь 
исполнять то, к чему он призван сейчас. Если это мать – быть хо-
рошей матерью, если это человек, имеющий какое-то призвание, – 
достойно осуществлять свое призвание, потому что без этой Силы 
Духа Божия мы не сможем совершить наше земное служение.

И последнее. Могущество Божие, осуществляемое в таинстве 
Миропомазания, это кенотическое, уменьшенное, сокровенное мо
гущество. И открываться оно может только тогда, когда мы сами 

	 О таинствах церкви	 133



активно пойдем навстречу этому посеянному в нас зерну, которое 
будет прорастать. Все есть рост, все есть становление. Недаром 
Господь говорит о Царстве Божьем как о дереве, выросшем из ма-
лого зерна.

Вы спрашиваете, с какого времени существует таинство Миро
помазания.

С первых же апостольских времен, вслед за Крещением следо-
вал момент нисхождения Духа. И были христиане, которые крес-
тились, но не приняли еще Духа, это означало, что они какой-то 
полноты не получили. Но позднее апостольское возложение рук 
для сообщения крещаемым Духа Святого заменило таинство Ми-
ропомазания. Уже у ранних христианских писателей упоминается 
миро. Поскольку епископ был один для общины, он не мог всюду 
ездить и совершать крещение и миропомазание, когда многие ста-
ли креститься, – он поручал это делать священникам и давал им 
миро. А почему миро? Дело в том, что в средиземноморском аре-
але оливковое масло (елей) было символом длительности, сохран-
ности, так как это был единственный консервирующий продукт. И 
при помазании царя возливалось на него из рога миро, елей; и про-
рок тоже был помазан и т.д. Поэтому и Христос есть Помазанник. 
И у раннехристианского писателя Тертуллиана в конце 2-го века 
есть такое сравнение, что мы, христиане, – все помазанники и нас 
помазывают именно так, как это было в древности. «Вышедши из 
купели, – говорит Тертуллиан, – мы помазываемся благовонным 
помазанием по древнему чину, как обыкновенно помазываемы бы
ли на священство елеем из рога. Телесное совершается на нас пома-
зание, но духовно плодоносит». Власть епископа символизирована 
была тем, что он раздавал это миро священникам, как бы некое 
материальное такое прикосновение. Миро варят из драгоценных 
масел, обычно на Страстной неделе, с участием Патриарха, епис-
копов, такой особый есть чин. А корень – в библейском символе 
сохранения, поэтому возливали елей на голову: миропомазание. 
Отсюда – Помазанник Христос, и мы все как бы помазаны Духом.

134	 Протоиерей Александр Мень



Вы спрашиваете, в какой степени Церковь участвует в таин
ствах.

Я, конечно, не специалист по догматическому богословию, но 
наиболее авторитетно и подробно об этом говорил покойный отец 
Николай Афанасьев, один из крупнейших экклезиологов нашего 
столетия, скончавшийся несколько лет тому назад. Его книги, ко- 
торые называются «Служение мирян в Церкви», «Трапеза Господ
ня» и главная книга «Церковь Духа Святого», они посвящены 
этим проблемам, где он с большим серьезным святоотеческим и 
прочим материалом в руках показывает, что Церковь это есть об-
щина посвященных Богу людей, т.е. святых, и таинства – Духом 
Христовым, который внутри Церкви, – совершает вся Церковь, 
ибо «вы род святой и царственное священство», мы все священни
ки Богу Вышнему. 

Какова же роль клирика? Она служебная. Клирики есть орга-
ны Церкви, так сказать, функционально приданные для участия 
в совершении таинства, – поэтому они не могут быть отрезаны, 
иначе это была бы уже магия.

Поэтому православные богословы справедливо возражали про
тив так называемых «тихих месс», которые были приняты рань-
ше у католиков. Священник служил один, сам. Я, конечно, не бе-
русь судить, это не моего ума дело, но очевидно – такие мессы не  
должны быть совершаемы. В них есть некоторая порочность прак- 
тическая. Правда, католические богословы возражали, что священ
ник, совершающий мессу в одиночестве, как бы мысленно в это 
время считает, что присутствует здесь вся Церковь, что он пред-
стоит и молится за всех. Конечно, можно такой аргумент принять, 
поэтому я думаю, что совершаемая в одиночку литургия – дейст
вительна, но все-таки в этом есть какая-то аномалия, которой сле-
дует, по-видимому, избегать. 

Я думаю, это относится ко всем таинствам. В одном из цер-
ковных документов нашего века есть такая фраза, что Евхаристия 
совершается всеми присутствующими – руками священников.

	 О таинствах церкви	 135



Возникает вопрос, почему таинство совершалось через возло-
жение рук.

Потому что руки человека являются очень важным органом, че-
рез который передаются некие силы. Не случайно, что положение 
рук при молитве играет роль. Не случайно, что испокон века были 
выработаны определенные формы сложения рук при молитве. Че-
рез руки передаются некие токи. Душевные, психические и даже 
мистические. Силы, неизвестные, скажем, человеку, идут тоже че
рез руки. Христос исцелял словом. Но очень часто Он возлагал 
руки. Непосредственный контакт, материальное прикосновение. 
Человек в этот момент становится проводником Духа, проводни-
ком почти в физическом, материально осязаемом смысле слова. 
И поскольку речь идет не о чем-то абстрактном, а о конкретной 
бытийственной силе, она должна была обязательно иметь своего  
материального носителя. Потому что речь идет об освящении пси
хофизического и духовного человека, а не просто о каком-то су-
ществе отвлеченном. Дух действует и на тело. Печать дара Духа 
Святого освящает все тело: уши, ноздри, грудь и т. д. Именно на 
тело апостол, пресвитер должен был возлагать руки. Через руки 
проходила «электрическая цепь», которая тянется через века. Тут 
мы уже подходим к понятию рукоположения и преемственности. 
В преемственности был и такой глубокий физический смысл.

Когда произошел переход от руковозложения к миропомаза-
нию?

Когда выделились три степени священства – они выделились 
не сразу – епископ был один на очень большую общину. И он дол-
жен был совершить тогда миропомазание, т.е., вернее, руковозло-
жение на сотни, а может быть и тысячи людей. Тогда священни- 
ки становились его помощниками и как бы уполномоченными его 
власти. Но они уже не возлагали руки, а они помазывали елеем, 
освященным этим епископом, т.е. он как бы вручал им реальный, 
материальный символ его епископской власти. Так происходит и 
сейчас, мы едем в епархию, получаем у епископа миро и соверша-
ем крещение и миропомазание, т.е. мы его представители. Скажем,  

136	 Протоиерей Александр Мень



в Евхаристии священник выступает сам, он сам член этой общи-
ны, а здесь, поскольку миропомазание это специфически такое 
апостольское таинство, связанное с Пятидесятницей, – сохраня-
ется за епископом некая такая прерогатива, а священник помазы
вает, использует миро, освященное епископом, призывая Дух Бо-
жий на человека: «Печать дара Духа Святаго…»

Вы говорите, что крещение существовало и до Пятидесятни-
цы… 

Большинство богословов считают, что крещение, которое со-
вершали ученики Спасителя – во время Его земной жизни, – было 
приготовительным крещением, не тождественным новозаветному  
крещению. Т.е. это было, вероятно, крещение покаяния или что-
нибудь в этом роде. А крещение во имя Отца и Сына и Святого  
Духа – только после Воскресения Христова. Заповедь «идите, на-
учите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа» 
была дана Христом после Воскресения. Так что то раннее креще-
ние было иное, такая посвященность. Но, во всяком случае, Кре-
щение – древний дар Церкви, первоначальный. И Миропомазание,  
т.е. низведение Духа Святого, призывание Духа.

Вы говорите, а что если бы не было схождения Духа Святого…
…то не было бы Церкви. Церкви не было бы. Я вам скажу, что 

было бы. Несколько верующих человек, примерно в таком коли-
честве, как мы тут сидим, так бы и жили себе в Иерусалиме, и 
умерли. Ну, дети бы у них тоже были, был бы крошечный орден, 
еще меньше, чем иудаизм, поскольку находился бы внутри иуда-
изма, эта горсточка людей никогда бы не стала вселенской Церко-
вью. Только через сошествие Святого Духа Церкви была придана 
сила Христова. Заметьте, что апостолы ведь стали проповедовать 
только после Пятидесятницы, до этого они неспособны были, толь
ко свидетельствовали, но очень робко.

Это была предварительная проповедь, не о Христе, и была она 
только палестинская, «на путь к язычникам не ходите, в город са-

	 О таинствах церкви	 137



марянский не входите», это было приготовление только израиль-
тян. И после Воскресения (до Пятидесятницы) никто из них не 
проповедовал, они сидели дома. И вот их Бог призвал на вселенс-
кую проповедь. 

Беседа о Евхаристии

…Первое документальное свидетельство о том, что языческий 
мир заметил христиан, – это письмо Плиния Младшего (61 – ок. 
114 гг.) императору Траяну. Плиний очень смущен, что там, в Ма-
лой Азии, люди перестали бывать в храмах, что эта секта распро-
страняется. Еще Плиний пишет, что, когда христиан арестовыва-
ли, допрашивали, то они говорили, что ничего против закона не 
делают, только собираются в день Солнечный, т.е. в воскресный 
день, и поют молитву Христу как Богу и совершают свой обряд. 
Это – хлебопреломление, евхаристия.

То есть, первое свидетельство римского писателя, историка, –  
который не имел отношения к Церкви, – о том, что в Церкви со-
вершается это. 

Так вот, в одних церквах есть органы. Вы, конечно, слышали 
орган. В других есть статуи. В-третьих не принято никаких изоб-
ражений – ни икон, ни статуй. Там только крест. А у баптистов и 
креста нет. В некоторых общинах сохраняются старинные, тра-
диционные облачения. В других они модернизированы. У треть
их их вообще нет. Одни признают Предание, другие признают 
Отцов Церкви. Но всюду, во все времена и во всех Церквах, было 
Священное Писание, обязательно, и Святая Чаша, т.е. трапеза Ев-
харистии.

Она могла называться по-разному, сопровождаться различны-
ми обрядами, но она всюду была. Т.е. мы можем уверенно сказать, 
что со времен основания Церкви до сегодняшнего мгновения, по 
всей земле, Церкви без священной евхаристической трапезы не су
ществует нигде.

138	 Протоиерей Александр Мень



Что Библия необходима – это понятно. В ней говорится о Хрис-
те, о том, кто пророчествовал о Нем, кто Ему предшествовал, кто 
Его слово и Его весть понес по миру. А вот почему таинство Евха-
ристии сохраняется всюду, всегда? Какое оно имеет значение?

Ну, прежде всего, вы знаете, что в Евангелии почти нет ника-
ких заветов обрядового характера. Не сказано там: «делайте то-то  
и то-то», но о Евхаристии сказано твердо: «Сие творите в Мое вос- 
поминание». Апостол Павел в одном из ранних своих посланий 
уже пишет, что этой Чашей мы «возвещаем смерть Христову, до-
коле Он придет», т.е. до конца мира. И хотя мы принимаем это как 
традицию Церкви, но не всегда бывает ясно, почему это именно 
так. Здесь важно подчеркнуть, что эта Трапеза освящает чело- 
веческий труд, человеческую жизнь – плоть мира, труд мира, ра-
дость мира, пищу, которая символизируется хлебом и вином. В 
нашем Средиземноморском бассейне символом пищи издревле яв- 
ляется хлеб, пшеница и виноград, вино. Человек поддерживает 
свою жизнь принятием пищи, но он этим не только жизнь поддер
живает, он поддерживает общение между людьми. Всегда, во все 
времена трапеза была формой общения людей. Таким образом, 
значение стола гораздо больше, чем просто место для принятия 
пищи, а часто он становился жертвенным столом. Почему жерт-
венным? В иудаизме есть обычай ставить специальную чашу для 
пророка Илии, который приходит. Есть обычаи оставлять бокал с 
вином для святого. Есть старинный обычай ставить чашу, рюмку 
для покойника, – когда поминают его. Так вот, здесь совершалась 
жертва как пир вместе с Богом. Люди как бы приглашали Его к 
себе на трапезу, и Он невидимо благословлял эту трапезу, и люди 
вместе с Ним веселились и пировали. И какая-то чаша, какая-то 
часть пищи Ему оставлялась, – она-то являлась жертвой. И вот, из 
всех существующих в человечестве обычаев, Господь избрал этот 
для заключения Нового Завета.

Два слова насчет Завета. Люди безрелигиозные говорят, что 
мы сами построим новый мир, мы сами все сделаем. Люди благо
честивые, но лишенные чувства человечности говорят: «как Бог 

	 О таинствах церкви	 139



сделает, так и ладно», и при этом опускают руки. Между тем, 
Священное Писание нас учит о том, что Бог участвует в жизни 
во взаимодействии с человеком. И поэтому в истории людей, и в  
истории каждого из нас, наша собственная воля играет немало-
важную роль. И суть таинства в том, что Бог действует вме
сте с человеком, понимаете, – Он к нам приходит и одухотворяет 
обычное, простое, то, что считалось мирским, – Он делает это 
таинством.

Завет, т.е. договор, это то, что связывает человека с Богом. В 
Ветхом Завете кровь жертвенных животных, – которой окропля-
лись участники трапезы, что делало их единокровными братья- 
ми, – означала, что здесь положена в основу жизнь, право распоря-
жаться которой принадлежит только Богу. И постоянно все жер-
твоприношения напоминали о Завете, постоянно. Каждая жертва 
была своего рода повторением Завета; каждая Пасха ветхозавет-
ная была актуализацией этого.

И когда Господь Иисус должен был заключить с человеческим 
родом Новый Завет, Он избрал именно вот эту форму, форму 
священной божественной трапезы, на которой присутствовали 
те же реалии: и агнец, и хлеб, и вино. И Он сказал: так, как вы 
поддерживаете свою жизнь пищей – а вот пища, она здесь: хлеб 
и вино – так будет все ваше бытие поддерживаться Моим серд-
цем. Плоть и кровь это синонимы сердца человеческого, т.е. его 
существа. Когда Он говорит, что вот – Моя плоть и Моя кровь, 
эта чаша и этот хлеб, они будут Моей плотью и кровью, Я буду 
присутствовать среди вас, в вас – это значит, что Он отдает Себя 
людям.

Не надо трактовать это натуралистически. Потому что плоть и 
кровь (по-еврейски басар ве-дам) это идиоматическое выражение, 
означающее живое существо, в данном случае, человека «из пло-
ти и крови». Вот вам пример. Если вы помните, в Евангелии от 
Матфея, в главе 16-й, Христос говорит Петру: «Блажен ты, Симон, 
сын Ионы, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, а Отец 
Мой», т.е. не человек тебе открыл, а Отец. 

140	 Протоиерей Александр Мень



И это главное, что есть в христианстве – Его присутствие сре-
ди нас. Не Его учение, не дело, которое… Знаете, как у нас гово-
рят: кто-то умер, а дело его живет. (Не обязательно того человека, 
которого вы имеете в виду, но так говорят о многих.) А здесь нет 
этого «дела», потому что Христос говорит: «Я буду с вами, не Мое 
дело, а Я буду с вами до скончания века. Я не оставлю вас сирота-
ми, Я остаюсь с вами».

На самом деле, акт Воскресения и Вознесения – что же тут 
праздновать, если Господь ушел из земли? – это праздник потому, 
что, уйдя из конкретной локальной местности, Он стал присутс-
твовать всюду. Всюду. Он вошел в нашу жизнь и в ней пребывает. 
И знаком Его присутствия и является таинство Евхаристии. 

Форма евхаристического хлеба может быть разной: круглая 
плоская облатка – на Западе, небольшой круглый хлеб (просфо- 
ра) – на Востоке; форма и величина Чаши, или материал, из кото-
рого она изготовлена, тоже бывают различными; совершаться это 
может на огромном престоле или на маленьком столике, – где бы 
и как бы ни совершалась Трапеза Господня, это всегда творится 
в Церкви, и мы – на Тайной Вечери, где Христос реально присут
ствует.

Причастие в нашей церкви сейчас совершается торжествен-
ным образом и не всегда уже напоминает о трапезе. Потому что 
престол с Чашей часто стоит и высоко и далеко от молящихся. 
Поэтому нам особенно важно самим напоминать себе о том, что 
происходит. Вы должны понять одну простую вещь, на которой я 
хотел бы не только закончить, но сосредоточить ваше внимание. 
Что таинство совершает Христос – для нас очевидно. Но таинство 
совершает и каждый из вас; каждый – участник этого таинства. И 
когда священник произносит молитвы евхаристические, он ведь 
не говорит «я», «мне», а он говорит «мы», «нам». Таким образом, 
он произносит слова от вашего лица. И, на самом деле, руками его  
совершается то, что совершаете вы все. Вот почему в момент ос-
вящения Святых Даров мы все время пытаемся, тщетно пытаемся, 
установить тишину в храме, ибо в этот момент вся церковь при-

	 О таинствах церкви	 141



зывает Духа Божия, участвует в этом таинстве, вся церковь как 
бы совершает эту Встречу. Поэтому очень важно было бы, чтобы 
каждый из вас имел евхаристические молитвы, потому что они 
произносятся тихо (их называют «тайные» молитвы). 

Как это получилось, я особенно не могу сейчас в это углуб-
ляться. Но, поскольку они, в общем, довольно длинные, то песно-
пения вытеснили их, вокальная часть растянулась, а поэтому ев-
харистические молитвы, которые должна повторять вся церковь, 
скрылись за пением, хотя, правда, мы их читаем в алтаре вслух. 
Когда совершается служба епископом в сослужении священни-
ков, то это все-таки немножко напоминает трапезу, потому что 
священники стоят вокруг престола, во главе – епископ, как было в 
первых христианских общинах, и епископ читает вслух анафору, 
все ее слушают (врата открыты) и молятся.

Понимаете, у нас немножко все сориентировано иначе. В лю-
бой храм зайдите, вы увидите там запрестольный образ, и все уст- 
ремлено туда, за пределы этого престола. Но это эстетическое 
переосмысление. В древних храмах, даже средневековых, древ-
нерусских храмах никакого запрестольного образа не было. Там 
была сень над престолом. Центр был – не окно, уходящее куда-
то, неизвестно, а центр был престол, вокруг которого собирался 
народ Божий, и все это было таким вот хороводом вокруг, а за 
престолом епископ стоял, и это было как бы одно целое.

Дело в том, что иконостас появился значительно позже, и сна-
чала там просто стояли колонны, занавеска на них была. В VII ве
ке появились первые две иконы, потом наросли и загородили все. 
И царских врат вообще никаких не было.

Реформа литургическая у католиков все это вернула на свои 
места. Теперь у них священник служит лицом к народу, как и епис
коп. И часто люди собираются вокруг стола, беседуют, молятся, а 
потом тут же совершают литургию, все поют.

Так вот, это очень важный момент, центральный, что мы совер
шаем вместе все это таинство. Мы призываем Христа Спасите- 
ля. И богочеловечески соединяется наша воля и Его. Происходит 

142	 Протоиерей Александр Мень



Встреча. И если ты таинство совершаешь вместе со священником, 
то и встречу ты переживешь как положено, как она того заслужи-
вает. А если смотришь просто, как в театре там что-то… Мне одна 
верующая девушка, которая ходила в храм с матерью с детства, го
ворила: когда «Тебе поем», там священник сидит отдыхает, пока 
пропоют, – она даже не представляла, что в это время происходит 
в алтаре. Поскольку все у нас совершенно уже стало странным, то 
там, где иностранцы часто бывают, епископы разрешили служить 
при открытых царских вратах вообще. Как начинается литургия, 
они открываются и закрываются только в конце, независимо от 
того, имеет священник право служить без закрытия царских врат 
или нет. Вот так, например, в Ялте. Там много иностранцев, для 
них можно; а у нас врата закрываются и священнику необходимо 
иметь зычный голос, чтобы хоть что-то долетело, даже возгласы 
иногда не доходят из алтаря.

Врата стали такими, развились до таких размеров, – в процессе 
эволюции этого жанра церковного искусства. Но это есть догма-
тическое нарушение, попирающее наше учение о Евхаристии. Это 
поругание Евхаристии! Совершенно точно. Я всегда так говорю, 
так и буду говорить, потому что это правда. Потому что даже сло-
во «литургия» означает «общая молитва», вернее, «общее служе-
ние». Никакого общего служения и общей молитвы не происхо-
дит, когда там все заблокировано. Но для знающих это не может 
служить соблазном. Как бы ни были закрыты царские врата, у вас 
всегда могут быть в кармане эти молитвы, всегда можете их вы-
нуть, читать. Но даже, если у вас их нет с собой и наизусть вы их 
не знаете, то можете своими словами молиться о том, что проис-
ходит в этот момент в Церкви, что вы освящаете, вы – участники 
этого таинства.

И тогда, как бы ни было в храме: пышно или убого, открыты 
ли царские врата, закрыты ли, – вы участвуете. В древней Руси 
в храмах царские врата были маленькие. Священник был виден 
и алтарь был виден. В Киевском соборе св. Владимира были сде-
ланы такие же врата, до пояса. Но когда я был последний раз в 

	 О таинствах церкви	 143



Киеве, я увидел, что их сняли, – несмотря на живопись Васнецо- 
ва и Нестерова на них, – и навесили такие, которые закрывают 
все.

И если веками совершается догматическое нарушение, это не 
может не сказаться на качестве наших переживаний. Безусловно, 
сказывается… Каждая литургия в таком «исполнении», или, на-
зовите – «оформлении», она, все-таки попирается, всегда попира-
ется. Потому что попирается Кровь Христова. Ибо когда Господь 
умер, то завеса Храма разодралась, чтобы показать, что больше 
ничего не существует… А тут, завесу придумали, всё обратно, по- 
нимаете?.. Это обратный ход, к временам ветхозаветным, когда 
тайна была закрыта, Бог был сокровенный. Я понимаю эту психо
логию, но она же не соответствует Евангелию. Я понимаю, что на-
роду кажется, что там все таинственно, – и все хорошо. Но Еван-
гелие – другое! Потому и завеса разодралась. Понимаете, даже те,  
кто не верят, что это случилось, должны быть убеждены, что в 
Евангелии это описано не случайно, а как символ того, что кон-
чился период, когда человек отделен от Бога непроходимой сте-
ной. 

Так же, как и легенда о Божьей Матери, описанная в апокри-
фах, которую вся церковь признает – Введение во Храм. Что мла-
денцем Ее священник взял и повел в Святая святых, куда никто 
не входил. Ведь легенда возникла не случайно, а чтобы показать, 
что отныне нет вот этого средостения. В Иерусалимском Храме 
люди не молились, там находились только священники. Храмом, 
как местом молитвы, назывался двор. Там они стояли, толпы. А 
внутри были жертвенники, светильники, лампады. И потом шла 
стена. И за стеной было глухое темное помещение, открытое небу, 
куда как бы с Неба должна была сходить Божественная искра, 
огонь. Там стоял ковчег. Понимаете, что означало Святая святых? 
Что означала эта стена? Означала, что Бог непостижим, что люди 
не могут к Нему прикоснуться, что они отделены стеной. Только 
маленькая дверь, куда входил священник, и она завешена была за-
весой. И вот эта завеса лопнула! А раз у нас – опять завеса, опять 

144	 Протоиерей Александр Мень



стена, опять дверь, – как же не переживать эту ущербность?! Мы 
изменить ничего не можем, едва ли можем, но мы должны по- 
нимать, что полноты переживаний здесь может и не быть. Но вы 
должны знать и мысленно проникать, разрывать эту завесу. Дру-
гого выхода нет.

Христос пребывает с нами незримо. Но поскольку Он являет
ся Богочеловеком, Который воплощался на земле, то Его пребы-
вание сопровождается и зримым символом, зримым образом вот 
этой самой Трапезы. Поэтому Евхаристия имеет прямое отноше-
ние к Боговоплощению. Он как бы здесь воплощается вновь, с на
ми. Но Он воплощается уже не в человеческом облике, а вот эта 
Трапеза есть Плоть Его воплощения. Иначе Он с нами в Церкви 
был бы, так сказать, идеалистически, как Дух Божий. А Трапеза 
делает Его присутствие совершенно реальным. Она символизиру
ется тем, без чего мы жить не можем: пищей и питием. И отец 
Александр Шмеман покойный напоминал о том, что «человек есть  
то, что он ест». (Есть такая пословица.)

Пища поддерживает нашу жизнь, именно поэтому, мы, когда 
едим вот эти все вещи [указывает на стол], мы причащаемся. 
Причащаемся хлебу. Что такое хлеб? Это растение. Растение это 
земля, это соки земли. Значит, мы причащаемся всей природе. 
Через все виды пищи мы причащаемся природе. Мы становим- 
ся соучастниками. Более того, наш организм является продуктом 
этого, и если его не питать, он погибнет. Значит, каждую клет- 
ку он наращивает за счет калорий и сил природы. Что может  
быть более прекрасным символом того, как Сила Божия действует  
на нас? Мы причащаемся природным вещам, а в это время пос-
реди нас присутствует Господь, Который как бы воплощается в 
этом.

Тейяр де Шарден говорит о вселенском воплощении Христа –  
после Вознесения, – превращающем мир в «божественную сре-
ду», преображающем тварь. Тайна Вознесения связана для Тейяра 
де Шардена с космическим воплощением Христа. И с этого мо-
мента все мироздание стало священным. 

	 О таинствах церкви	 145



И у него есть замечательное эссе, почти стихотворение в про-
зе, которое называется «Литургия над миром»2. Там он оказался 
в пустыне, не имея возможности совершить литургии, не было у  
него ни хлеба, ни вина. И вот, он стоял на скале и наблюдал вос-
ход солнца над абрисом пустыни. А священный евхаристический 
хлеб у католиков – круглый, плоский. И подобно этой гостии 
восходило круглое солнце над пустыней. И тогда он записал эту 
«Литургию над миром». Он воспринял восход как таинство… (Я 
хотел, чтобы, когда я уйду, вы прочли. У вас нет текста?) Он по-
казал, как ступени литургии соответствуют пробуждающемуся 
дню. Вся сила мира и все, что его наполняет, все входит сюда. Че-
ловеческий труд здесь, земля здесь, живая жизнь здесь. Все сюда 
вливается. Все здесь. Я думаю, что если вы прочтете, то многое 
станет понятным, потому что это такая поэма! И вся вселенная 
становится, благодаря Вознесению, огромной Святой Чашей, ог-
ромным природным резервуаром, куда Дух Божий нисходит, что-
бы освящать его. Ведь это действительно так, потому что нету 
изолированных участков в мироздании. Если Господь воплотился 
в одном участке, потом Он расплескивается, как искра, как огонь, 
по всему мирозданию. Вот.

А сейчас я должен уже ехать, причем стремительно.

 

2 Перевод на русский язык с французского (La Messe sur le Monde) был 
сделан в приходе о. Александра. «Вселенская литургия» (пер. З. А. Мас-
ленниковой) опубликована в кн. Пьер Тейяр де Шарден «Божественная 
среда», М., Ренессанс, 1992; в кн. Пьер Тейяр де Шарден «Феномен чело-
века», М., АСТ, 2002. (Прим. ред.)

146	 Протоиерей Александр Мень



Священник ВЛАДИМИР ЗЕЛИНСКИЙ

ЕВАНГЕЛИЕ ОТ АНДРЕЯ
И ЦЕРКОВЬ ТРЕТЬЕГО ТЫСЯЧЕЛЕТИЯ

Апостол Андрей в Евангелии

Представим на минуту одну из тех древних, сохранившихся 
лишь во фрагментах, мозаик, которые заполняли собой стены ста-
ринных византийских храмов. Предположим, что в одной из них 
неведомый мастер решил показать историю Воплощения, передав 
искусно высеченными камешками все содержание Евангелия. Но 
время оказалось немилосердным к его искусству; мозаика почти 
не сохранилась; после всех прошедших веков, набегов, грабежей, 
гонений, запустений большинство мозаичных фрагментов осыпа
лось и исчезло. Вглядываясь в мозаику, мы можем предположить, 
что в центре был выложен возвышающийся над всеми образ Хрис- 
та в окружении двенадцати апостолов. Можно легко угадать стояв
ших рядом Петра, Иоанна, Иакова, чуть поодаль – Павла. Одна- 
ко от большинства изображений осталось лишь имя, начертанное 
внизу, или просто след от камня, немой и одновременно отклика-
ющийся в нас эхом – житием, мученичеством, прославлением – не 
умолкающим в Предании.

Но вот удача! – один образ оказался неповрежденным и сохра-
нился целиком – апостола Андрея. Он невелик, сложен лишь из 
немногих стихов, выложенных в камне. Или – если взять другой 
образ – из нескольких витражных стекол, освещенных изнутри и  
извне падающим на него светом Солнца Правды (Мал 4:2), как Пи
сание и наша гимнография называют Спасителя. Икона как умо
зрение – в красках ли, камне или игре света – не бывает, разумеет-
ся, портретом. Изображение апостола передает не столько фигуру 
галилейского рыбака, сколько спутника Христова и благовести-
теля, чья роль – быть, прежде всего, устами для Вести, которая 
посылается через него. И все, что мы узнаем затем об Андрее из 



жития – его апостольских странствиях к берегам Черного моря, 
«в страны Вифинийския и Пропондитския», как сказано у св. Ди
митрия Ростовского, благословении будущему Киеву, а затем и 
мученической смерти в Патрасе – служит словно продолжением 
и развитием той вести. Вчитываясь в эти отрывки, попробуем вы-
ложить их, как камешки, по которым можно сложить недостаю-
щие звенья нашей мозаики. Начнем с первой главы Евангелия от 
Иоанна.

Один из двух, слышавших от Иоанна о Иисусе и последовавших 
за Ним, был Андрей, брат Симона Петра.

Он первый находит брата своего Симона и говорит ему: мы на
шли Мессию, что значит: «Христос».

И привел его к Иисусу. Иисус же, взглянув на него, сказал: ты –  
Симон, сын Ионин; ты наречешься Кифа, что значит «камень» 
(Петр) (Ин 1:40-42).

А если и вправду иных слов, иных изображений у нас не оста
лось? И судить о Евангелии нам пришлось бы лишь по тому, что  
несет собой единственно сохранившийся образ – апостола Анд
рея?

Мы нашли Мессию

Мы не знаем, когда галилеянин Андрей, брат Симона, встре-
тил Иоанна Крестителя и стал его учеником. От него будущий 
апостол должен был впервые услышать слова, которые станут за-
тем Радостной Вестью: приблизилось Царство Небесное. Но что 
означало это Царство в устах Иоанна? Каким воспринималось оно  
сердцами его современников? Оставаясь неописуемым, невиди
мым, неотвратимым, оно грозно стояло перед слушателями, оно 
было готово миловать и принимать в чудный свой свет, но и су-
дить во гневе, который, казалось, горячей темной волной стоял за  
спиной пророка, готовый вот-вот пролиться. Порождения ехид-
нины! – восклицал Иоанн, обращаясь к пришедшим к нему крес-
титься фарисеям и саддукеям, – кто внушил вам бежать от буду-

148	 Священник Владимир Зелинский



щего гнева? Сотворите же достойный плод покаяния (Мф 3:7-8). 
Покаяние, полное и немедленное, до сотрясения, до убеления ду- 
ши от греха и измены, отверзало двери того Царства Ягве, о ко-
тором говорили пророки до Иоанна. Близость, неминуемость Цар
ства Божия была основой их проповеди. И вместе с тем Ягве уже 
здесь и сейчас царствует над всеми народами. Престол Его на не-
бесах (Пс 10:4), Он – великий Царь над всею землею (Пс 46:3), Он 
облечен величием,<…> потому вселенная тверда, не подвигнет-
ся (Пс 92:1). Народ, избранный Им в удел, Он сделал царством 
священников и народом святым (Исх 19:6), и с этим народом Он 
заключил Свой Завет. Ну, а тех, кто не верен этой данной от Бога 
святости – а кто может сказать о себе, что верен? – Он сожжет 
как солому. Но все это – Закон и Пророки, наказания, посылае-
мые за неверность, и посещения, даруемые в награду, – лишь от-
блески силы и славы Его, доступные человеческому восприятию. 
Ибо Господь остается по ту сторону всякого Своего повеления или  
проявления, Он, по слову Соломона, благоволит обитать во мгле  
(3 Цар 8:12). Но из мглы Своей Господь ищет приблизиться к Сво
ему народу, стать его Пастырем и Царем, народ же устами проро
ков молит о встрече с Ним. О, если бы Ты расторг небеса и со-
шел! горы растаяли бы от лица Твоего, – восклицает Исайя (64:1). 
Знак близящегося Царства – Новый Завет, заключаемый с домом 
Израилевым – вложу закон Мой во внутренность их, и на сердцах 
их напишу его (Иер 31:33), но также и суд – Он будет судить все-
ленную по правде, и народы – по истине Своей (Пс 95:13), и огонь: 
Пред Ним идет огонь, и вокруг попаляет врагов Его (Пс 96:3). 

Носителем такого огня и был величайший из пророков, рож-
денных женами, Иоанн Креститель. Его проповедь – о наступаю-
щем мессианском Царстве и о суде, время которого, по слову апо
стола Петра, должно начаться с дома Божия (1 Пет 4:17). Однако 
мы так и не знаем, открылась ли Иоанну в полной мере тайна Ии
суса или он не узнал Того, Которого проповедовал? Возможно –  
но это лишь предположение – что, подобно великому своему пред
шественнику Илии на горе Хорив, Иоанн ожидал пришествия Цар
ства в землетрясении, буре, пламени, но никак не в веянии тихого 

	 Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия	 149



ветра (3 Цар 19:12), не в заповедях блаженств. Иисус же явился не 
как Судия, но как Целитель душ и телес, изгонявший нечистых 
духов, Царство Его явило себя в сердцах людей и в делах их, про-
славляющих перед людьми Отца их Небесного. 

Приблизилось Царство, и если его приближение не до конца  
разгадал Иоанн Креститель, его сумел услышать Андрей. Он –  
первый по времени свидетель величайшего по своему значению 
преломления или, если прибегнуть к евхаристическому термину,  
«преложения» взыскующей пророческой веры в веру апостоль-
скую, веру, которая говорит об исполнении всех обетований Цар
ства Ягве в явлении Иисуса из Назарета. В том гласе хлада тонка, 
в котором Иисус явил себя миру, он узнает мессианское Царство 
и самого Помазанника, ожидаемого столько веков. Опережая Си
мона, Андрей дает определение апостольской веры. Мы нашли 
Мессию, что значит: Христос. Эта формула примет свою испове-
дальную завершенность у Петра: Ты, Христос, Сын Бога Живого. 
Исповедание Князя апостолов более дерзновенно и развернуто, ис
поведание Андрея уже общинно; за себя и за брата он говорит мы 
нашли (ευρηκαµεν). И, думается, следует воспринимать эти два ис-
поведания Андрея и Симона в их единстве, возвещающем о бли-
зости Царства, о Законе и Пророках, исполнившихся в Мессии, но 
также и о Церкви как месте обетования и ожидания.

Однако Иисус, принимая имя Помазанника, знает, что Его по-
мазанничество станет полным исповеданием лишь после Креста. 
Тогда (Иисус) запретил ученикам Своим, чтобы никому не сказы-
вали, что Он есть Иисус Христос (Мф 16:20). Ему надлежит ис-
полнить другую часть пророчества – стать страждущим Отроком 
Божиим, Агнцем, ведомым на заклание, много пострадать. Все- 
го этого Андрей, Петр и другие ученики в то время еще не могли 
ни знать, ни принять. Исповедуя апостольскую веру в пришедше-
го Мессию, они остаются лишь учениками. Апостолами в полном 
смысле их сделает сам Иисус.

Проходя же близ моря Галилейского, Он увидел двух братьев, 
Симона, называемого Петром, и Андрея, брата его, закидываю-
щих сети в море; ибо они были рыболовы.

150	 Священник Владимир Зелинский



И говорит им: идите за Мною, и Я сделаю вас ловцами челове-
ков (Мф 4:18-19).

Ловец человеков

Слова Иисуса осуществляются немедленно: Андрей спешит 
стать тем, кем он назван, и служить тому делу, к которому он при- 
зван. Ловец (буквально, рыболов), он «улавливает» Петра, затем  
Филиппа, Филипп же в свою очередь становится «ловцом» Нафа- 
наила. «Апостольские сети» и сегодня остаются символом мис-
сии, даром благовествования. Но в чем же секрет этой «ловли лю-
дей»? Откуда у апостолов власть над человеческими душами?

Присмотримся еще раз к призванию Андрея. Оно начинается 
с посещения Господа. Иоанн Креститель, увидев идущего Иисуса, 
сказал: вот Агнец Божий. Услышав от него сии слова, оба ученика 
пошли за Иисусом. Иисус же, обратившись и увидев их идущих, 
говорит им: что вам надобно? Они сказали Ему: Равви, … где жи-
вешь? Говорит им: пойдите, и увидите. Они пошли и увидели, где 
Он живет; и пробыли у Него день тот. (Ин 1:36-39). Размышляя 
об этой встрече бл. Августин говорит: «Один из этих двоих был 
Андрей. Андрей был брат Петра, и из Евангелия мы знаем, что 
Господь призвал Петра и Андрея оставить их лодки, сказав: «Я 
сделаю вас ловцами человеков». Христос показал им, где живет, 
и они пошли и остались с Ним. Сколь блаженный день должны 
были они провести! Кто может сказать нам, что услышали они от 
Господа? Построим же и мы в сердце нашем тот дом, куда Господь 
мог бы прийти и учить нас, и остаться, чтобы беседовать с нами» 
(Омелия 9). 

«Побыв с Иисусом и научившись всему, чему учил его Иисус, 
Андрей, – это говорит св. Иоанн Златоуст, – не сокрыл в себе это 
сокровище, но поспешил к своему брату, дабы сообщить ему о по- 
лученном богатстве. Вслушайся хорошенько в то, что он сказал:  
«Мы нашли Мессию, что значит Христос» (Ин 1:41)». Слова Анд
рея были словами того, кто с нетерпением ожидал прихода Мес

	 Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия	 151



сии, Его сошествия с небес, и того, кто был весь пронизан радо
стью, когда увидел Его приход, так что поспешил сообщить об этом 
другим» (Омелия 19 на Евангелие от Иоанна) (PG 59, 120–121). 

Даже по тем немногим упоминаниям об Андрее, которые мож- 
но найти у Отцов, можно проследить внутреннюю структуру его 
апостольства: ожидание Господа и Царства Его вместе с Предте
чей, встреча с Ним лицом к Лицу – радость открытия, твердость 
исповедания, затем проповедь этой услышанной и усвоенной сер-
дцем вести тем, кто в ней нуждается, тем, кто ищет услышать ее.  
Вера от слышания, а слышание от слова Божия, – говорит Павел 
(Рим 10:17). Вслед за Христом Апостол отверзает им ум к уразу- 
мению Писаний (Лк 24:45), однако Писания эти записаны не только 
чернилами и тростью на пергаменте или бумаге, они запечатлены 
голосом Христовым на плотяных скрижалях сердца (2 Кор 3:3). 
Дар апостольства в том, чтобы услышать Писания и прочитать их 
внутри человека, дать ему уразуметь самого себя до конца, до по
следней доступной глубины в Слове Божием, ибо только во Хрис
те мы можем до конца познать и увидеть самого себя. Апостол 
никого не мог бы поймать в сети Христовы, если бы Христос неуз-
нанным, подобно семени из притчи о сеятеле, не был «заброшен» 
во всякого человека.

Как происходит апостольская «ловля» мы видим по истории 
Нафанаила. Филипп, который был из Вифсаиды, одного города с  
Андреем и Петром, приводит ко Христу Нафанаила, знающего за- 
ранее, что из Назарета ничего доброго прийти не может. Но Хрис
тос говорит слова, которые словно пронизывают его каким-то не-
ожиданным знанием. Прежде нежели позвал тебя Филипп, когда 
ты был под смоковницею, Я видел тебя (Ин 1:48). И Нафанаил не 
только что-то вспоминает, но прежде всего узнает себя под взгля-
дом Бога Живого в когда-то только ему и Богу ведомом прошлом 
под смоковницею. Так происходит открывающееся только двум его  
участникам чудо встречи; узнавая Господа, человек заново узна-
ет и самого себя. И таким образом тайны сердца его обнаружи-
ваются, – говорит апостол Павел, – и он падет ниц, поклонится 
Богу и скажет: «истинно с вами Бог» (1 Кор 14:25). 

152	 Священник Владимир Зелинский



Ловец человеков подводит человека к тайнам его сердца, таин
ству узнавания Бога Живого, но сам не касается этих тайн, во 
встрече Двух не участвует. Он как бы уходит в сторону, как от-
страняется Андрей, который лишь приводит кого-то, представля
ет, знакомит, указывает путь, а во время земной жизни Иисуса 
просто находится рядом с Ним. Так, увидев однажды большую 
толпу, собравшуюся послушать Его, и видя, что люди проголода-
лись, Иисус говорит Филиппу-апостолу: 

Где нам купить хлебов, чтобы их накормить? Говорил же это, 
испытывая его; ибо Сам знал, что хотел сделать…

Один из учеников Его, Андрей, брат Симона Петра, говорит 
Ему: здесь есть у одного мальчика пять хлебов ячменных и две 
рыбки; но что это для такого множества? (Ин 6:5-6,8)

Умножение хлебов, встреча с эллинами

Еще два существеннейших евангельских отрывка связаны с  
участием и посредничеством Андрея, и оба они касаются самой 
сути его апостольского служения. Речь идет об умножении хлебов 
и первом появлении язычников в истории Благой Вести, тех гре-
ков, которые пришли на праздник в Иерусалим и захотели увидеть 
Иисуса. В обоих случаях роль Андрея предельна скромна, почти 
неприметна; в одном из них он говорит старшему из апостолов о 
пище, которая нашлась у одного из мальчиков, в другом он вме
сте с Филиппом сообщает Иисусу о пришедших эллинах. Однако, 
если читать Библию испытующими глазами и влюбленным серд-
цем, как некогда читали ее Отцы, то и за этими двумя отрывками 
можно услышать то обращенное к нам иносказание, коим, если 
мы захотим его услышать, отмечена каждая строка Писания. Раз
ве умножение хлебов не несет в себе пророческое видение хлеба, 
сшедшего с небес, каковым называет Себя Христос, не служит про- 
образом Евхаристии? Иисус насыщает пятью хлебцами и двумя 
рыбками огромную толпу народа; после Своего Воскресения, Он 
будет насыщать Телом Своим одно поколение христиан за другим.  

	 Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия	 153



«Ты бо еси приносяй и приносимый, и приемляй и раздаваемый, 
Христе Боже наш», – говорится в священнической молитве литур-
гии Иоанна Златоуста. В исполнении этого пророчества и состо-
ит как раз одно из апостольских призваний: совершать таинство 
умножения хлеба жизни, когда Христа по плоти уже нет рядом 
с нами, творить в воспоминание о Христе тем хлебом, который 
становится Его Телом и Его Церковью, при этом устраняясь само-
му. Быть словом Иисуса, жестом Иисуса, вестью Иисуса, чудом, со-
вершаемым Его руками, наконец, самим сакраментальным, тàин- 
ственным Его присутствием, не заслоняя ни на краешек это при-
сутствие собой.

Евхаристическое умножение хлебов, наряду с возвещением 
Слова, есть цель и внутренний смысл апостольства, обращенно-
го прежде всего к «умножению» самого Иисуса, Его имени, Его 
жизни, Его дела спасения. Это «умножение» началось при жизни 
Спасителя, когда весть об исполнившихся пророчествах, о Мес- 
сии, пришедшем на землю, о Слове Божием, заговорившем с людь
ми устами Иисуса, стала быстро растекаться по земле. Греки, при
шедшие на праздник в Иерусалим накануне Пасхи, подошли к 
Филиппу… и просили его, говоря: господин! нам хочется видеть 
Иисуса. Филипп идет и говорит о том Андрею; и потом Андрей и 
Филипп сказывают о том Иисусу.

Иисус же сказал им в ответ: пришел час прославиться Сыну 
Человеческому (Ин 12:21-23). 

Иисус знает, что Его земной путь подходит к концу. Посланный 
Отцом Небесным только к погибшим овцам дома Израилева, Мес
сия, о Котором говорили Закон и пророки, Он идет на Распятие, 
чтобы прославиться затем как Господь всех народов. Встреча с чу- 
жеземцами предваряет Его прославление, которое станет действи-
ем Духа Святого и делом апостолов. Им предстоит стать свидете-
лями новой веры, работниками и носителями пасхальной вести. 
Весть отныне обращена ко всем народам. Исповедание Андрея-
Петра заговорит устами их далеких и неведомых потомков. Имя 
Христово будет услышано до краев земли.

154	 Священник Владимир Зелинский



По всей земле прошел голос их, и до пределов вселенной слова 
их (Рим 10:18), – как скажет апостол Павел.

И за пределами земли откликнется в Царстве Божием.

Удел Андрея

Так начинается разделение вселенной на пределы, которые за-
тем станут апостольскими уделами. 

«Пределы земли, – читаем мы в «Истории Русской Церкви» 
Антона Карташева, – это только максимальное задание, цель, на-
правление. От Иерусалима как бы мысленно проведены радиусы, 
и заключенные между ними секторы круга составили уделы апо
стольства, превышающие по своим вселенским размерам силы 
и срок жизни человека. Апостолы, уходя на проповедь в предна
значенном каждому направлении… были посланы Духом Святым 
именно… в данные страны, они принципиально и духовно (а в ли
це своих продолжателей и преемников и конкретно) становились 
апостолами именно этих стран и обитающих в них народов, их 
небесными покровителями в истории навсегда»1.

Согласно «Истории Русской Церкви» Е. Е. Голубинского, посе
щение апостолом Андреем Приднепровья и благословение им име
ющего родиться через пять веков Киева, трудно рассматривать в 
качестве реального события, которое может быть как-то научно 
удостоверено, однако духовная реальность этого предания оста-
ется действенной и живой по сей день. При этом смысл самого пре-
дания может меняться со временем, повинуясь тому, что словами 
Апокалипсиса Дух говорит Церквам. Не столько прямое апостоль-
ское происхождение христианства на Руси, коим так гордились на
ши предки, важно для нас сегодня, сколько восприятие Русской 
Церкви как удела Иерусалима, исторического и небесного. В сущ-
ности, те пределы, куда Духом Святым были посланы апостолы, 

1 А. В. Карташев. Очерки по истории Русской Церкви, М.,1993, т. 1. 
С. 50–51.

	 Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия	 155



пусть даже физически они не могли дойти до них, становились но- 
выми провинциями Царства Божия, приблизившегося в покаянии,  
о котором возвещал Креститель, обещанного Иисусом, обретенно
го в мессианской вере Первозванного Андрея и брата его Петра, 
ставшего скалой Церкви, приоткрывающей свои тайны в видениях 
Иоанна. Едва ли мы решимся сказать, что наш или иной из апо- 
стольских уделов сумел до конца сохранить верность этому Цар
ству, но от нашей неверности близость его становится не более 
дальней, но лишь по-человечески более трудной. Ибо, как говорит  
Иисус, от дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное  
силою берется, и употребляющие усилие восхищают его (Мф 11:12). 

Восхищение Царства Божия проясняется как цель духовной  
жизни отдельного христианина и всей Церкви. Оно несет в себе 
как историческую, так и эсхатологическую память. Царство Бо
жие явило себя во Христе историческом, распятом при Понтии 
Пилате, пославшем ловцов человеков пронести его по всей земле,  
и оно еще должно достигнуть нас в Царстве будущего века, в Сы­
не Человеческом, грядущем на облаках небесных (см. Мф 24:30). 
Однако оба эти Царства не разделены между собой так, как раз-
делен Запад с Востоком; земной удел Спасителя не отделен от не- 
бесного и не противостоит ему – это две реальности одного и то
го же Царства, которое восхищается апостольскими усилиями, 
коим надлежит проложить путь этому Царству в истории, связать 
обе его реальности, прошлую и грядущую, в одну, которая станет 
неописуемым настоящим, жизнью в Боге. Апостолам (и, в силу  
действия Духа, также их преемникам) дано пространство, преде-
лы вселенной, куда они были посланы, но им дается также и все 
историческое время, весь путь от одного Царства к другому, ко-
торый им предстоит пройти. И не только пройти, но и пронести 
по нему весь свой земной удел, дабы включить его в то грядущее 
Царство Христово, которому не будет конца.

Так что если Русская Церковь остается мистическим уделом Ан
дрея-апостола, то и весь исторический путь этой Церкви, от леген- 
дарного благословения I века до вхождения в Царство века гряду
щего, может считаться временем его апостольства, начавшегося в  

156	 Священник Владимир Зелинский



Галилее, а затем и в Иерусалиме земном, и возвращающегося к Ие
русалиму небесному. И в этом Новом Иерусалиме, наконец, встре-
тятся и соединятся все апостольские уделы со всеми Церквами их.  
Так в Иерусалиме после Вознесения сошлись вместе ученики Хрис
товы; взошли в горницу, – как говорят Деяния, – где и пребывали  
Петр и Иаков, Иоанн и Андрей, Филипп и Фома, Варфоломей и 
Матфей, Иаков Алфеев и Симон Зилот, и Иуда, брат Иакова.

И та горница раздвинулась даже до края земли (Деян 1:8,13).

Третье тысячелетие

Где она сегодня, эта апостольская горница? И что станет с ней 
завтра? Иногда мы так любовно, почти страстно вглядываемся в 
наше прошлое, в наше предание и драгоценное наследие давно ми- 
нувших веков, чтобы отвести глаза от угрозы будущего. Но буду-
щее не дает нам забыть о себе. Оно приходит, как некогда Иоанн 
Креститель, и говорит о суде, о покаянии, о гневе Божием, о бли-
зящемся Царстве. Суд может явить себя в гонении, каким было в 
ХХ веке гонение Русской Церкви, или в том духовном, нравствен-
ном, культурном удушении христианства, которое уже началось. 
То, что называется сегодня глобализацией, если взять ее психоло
гический, глубинный, почти интимный аспект, – это создание но- 
вой человеческой породы, породы, не имеющей уши слышать, как 
говорит Евангелие, теряющей слух к Слову Божию, теряющей 
внутреннее зрение для видения Его лица. 

Благодаря средствам обмена информацией, земля до самых кра
ев лежит у нас на ладони; как говорит английская пословица, мир 
становится нашей устрицей (the world is our oyster), которую мы 
можем глотать. Однако та же информация может глотать и пе
реваривать нас, делать нас своим экраном, объектом, энергоно
сителем. И мы, думаю, присутствуем лишь при первых родовых 
схватках, возвещающих о рождении мира, который оказывает-
ся как бы в полном владении человека. И в нем, этом мире, на 
наших глазах словно разряжается, улетучивается куда-то сам 

	 Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия	 157



воздух, которым дышит христианство. Те слова, которые были 
полны смысла для нас эти 2000 лет и по которым мы продолжаем 
понимать и опознавать друг друга: суд, покаяние, надежда, спасе
ние, молитва, страх Божий, предстояние перед Господом, – как-то 
незаметно ссыхаются, теряют свое душевное наполнение, и поти
хоньку переходят в разряд почтенных, забавных, забытых, почти 
никому не нужных экспонатов отправленной в музей души. Что 
станет со всеми апостольскими уделами и нашими исторически-
ми Церквами в этом разреженном воздухе нового тысячелетия? Я 
не верю, что будущей истории нам больше нечего предложить, 
кроме скорого кроваво-огненного конца. И если сейчас мы живем  
во времена кризиса христианства, во времена надвигающейся мас- 
совой апостасии, пик которой еще далеко не достигнут, то за ним  
можно расслышать новое возвращение Благой Вести, которая бу-
дет звучать на языке не давно ушедшего, но рождающегося на на-
ших глазах мира, будет понятна ему, будет восприниматься так, 
как она воспринималась два тысячелетия назад: как радостная 
весть о спасении. Благая Весть непременно найдет себя и в этом, 
как будто столь далеком от христианства существовании, сумеет 
обрести в нем почву под ногами, пройти по земле его до преде-
лов вселенной, не в пространственном смысле, ибо для слова про-
странства больше нет, но в антропологическом – сумеет дойти до 
новых пределов вселенной, уместившейся в человеке.

Какой должна стать Церковь Христова, чтобы пройти этот путь,  
который ей предстоит? Что останется в ней, а что должно обно-
виться? Что из ее наследия отмечено нестираемой апостольской 
печатью? Задавая эти вопросы, вновь обращаюсь мысленно к Пер
возванному Андрею.

Евангелие от Андрея

Образ его выписан в Евангелии немногими, казалось бы слу-
чайными шрихами. Но бывает ли что случайное в Священном Пи- 
сании? Штрихи эти, точные и тонкие, столь тонкие, что они ка-

158	 Священник Владимир Зелинский



жутся почти стирающимися, если вглядеться в них внимательней, 
создают своего рода икону апостола, источающую свет, как будто 
освещающий собой все недостающие звенья нашей мозаики. 

Ибо то немногое, что сказано об апостоле Андрее, позволяет 
не только восстановить его образ, но и как бы прочитать заново 
Благую Весть только по тем немногим знакам, которые отмечают 
его присутствие. Всюду Андрей появляется лишь как посредник, 
как вестник. Он приводит брата Симона, которому надлежит стать 
князем апостолов, говорит Иисусу об эллинах, которые хотят Его 
видеть, доносит до Него слова о рыбах и хлебе, которые накормят 
толпу людей, и это насыщение совершится накануне Распятия, а  
вслед за ним – Прославления Иисуса. За всеми этими знаками уга
дывается иносказание: ловец человеков делает их учениками Спа
сителя, хлеб земной становится хлебом небесным, посредничест
во между Иисусом и иноплеменниками делается миссией, миссия 
несет в себе пасхальную весть. При этом самого апостола мы по
чти видим; подобно первому своему учителю Иоанну, он мог ска-
зать о себе:

Тебе расти, а мне умаляться.
По немногим камешкам мы можем восстановить всю мозаику.  

Все необозримое богатство Нового Завета умещается в тот пучок  
лучей, которые исходят от фигуры лишь одного апостола. И они 
высвечивают не только двухтысячелетие, оставшееся позади нас,  
но и то, что обещает едва занявшийся рассвет завтрашнего дня. 
Иоанн возвещал о суде и о Царстве, но и суд и Царство приближа-
ются всегда, они скрыты в нашей земной истории. Суд или кри-
зис может коснуться всего, даже и того, что мы считаем святым 
для себя, неотделимым от нашей веры. И все же, думая о судьбе  
ее в третьем тысячелетии, я часто вспоминаю слова Тейяра де Шар
дена: после каждого кризиса Христос возвращается обновленным. 
И вслед за Ним, в каждую эпоху до скончания веков будут при-
ходить люди со словами, в которых присутствие апостола Андрея 
будет вновь и вновь обновляться, как обновляется икона:

Мы нашли Мессию, что значит: Христос. 

	 Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия	 159



Священник АНТОНИЙ ЛАКИРЕВ

СЕМЬЯ В ЗАМЫСЛЕ БОЖЬЕМ

Есть ли смысл в человеческой жизни? Иногда, когда нам не нра
вится честный ответ на этот вопрос относительно себя самих, сам 
вопрос кажется нам праздным. Но в жизни каждого человека обя-
зательно наступает момент, когда без ответа на него жить дальше  
невозможно. Иногда мы годами мучаемся бессмысленностью бы-
тия, мучаемся, потому что не видим смысла усилий, которых тре-
бует от нас жизнь. И тогда особенно важным оказывается для нас 
голос Экклезиаста. На первый взгляд Экклезиаст – скептик; что 
бы он ни испытывал в жизни, он ни в чем не обнаружил подлин-
ного блага, вечного, неизменного, которое может насытить сердце 
человека. Он говорит, что пробовал жить в богатстве, и в бедно
сти, и во власти, и в безызвестности, и во всем этом нет настоя
щего, во всем этом нет жизни. Экклезиаст говорит, что челове
ческое сердце нуждается в пище, но он нигде в мире эту пищу не 
обнаруживает; и это в самом деле так. Но среди всех разнообраз-
ных вещей, которые исследует Экклезиаст и среди которых он не 
находит истинного блага, называя все «погоней за ветром», есть 
только одна вещь, которую он считает стоящей. Он говорит: «на-
слаждайся жизнью с женою, которую любишь»; все остальное с 
его точки зрения – суета. Экклезиаст не предлагает развернутого 
обоснования своей позиции; это не входит в его задачи. Но в це-
лом мире единственное, в чем он находит некоторое подобие ис-
тинного блага, – это семья, и такова позиция крайнего скептика. 

* * *
Священное Писание довольно лаконично в том, что оно гово

рит о семье; норма здесь скорее подразумевается, чем форму-
лируется в явном виде. Кроме того, Писание фиксирует ряд ясно 
различимых этапов в эволюции человеческого брака, так что мо-



ногамная семья, которую теперь принято называть традиционной, 
появляется в нем далеко не сразу. Тем не менее, заповеди, касаю-
щиеся семейных отношений и брачного поведения, не слишком 
поддаются перетолкованию: они всегда требуют абсолютной и 
нерушимой верности. Библейская позиция настолько определенна, 
что обсуждать тут, собственно, нечего. Но заповеди не только ре-
гулируют поведение участников Завета: самый их смысл, по край- 
ней мере, в Декалоге – аподиктической части Закона – дает нам 
возможность понять нечто важное о Том, Кто дает эти повеления. 
С этой точки зрения, скажем, первые заповеди, запрещающие пок-
лонение чему бы то ни было, кроме Бога, содержат ясное открове-
ние о единственности Творца, равно как и откровение о человеке, 
сотворенном для жизни перед Лицом Божьим. Заповедь, запреща- 
ющая убийство, несомненно говорит о суверенном праве Бога рас
поряжаться жизнью, которую Он дает людям. Нарушение этой 
заповеди очевидно ущемляет это право Творца. Заповеди, запре-
щающие насильственное присвоение чужого имущества говорят, 
вероятно, о желании Бога быть единственным источником суще
ствования каждого человека. Но что можно сказать о седьмой за-
поведи, запрещающей нарушение брачной верности? Как ни неле
по это звучит, но в современном мире с его вседозволенностью 
нам приходится задуматься над тем, что плохого в прелюбодея-
нии с точки зрения Бога и человека, и каким предстает перед нами 
в связи с этим замысел Бога о человеке.

Первый, лежащий на поверхности ответ на этот вопрос – вер-
ность. Верность Самого Бога, являющаяся Его неотъемлемым 
свойством, «чертой характера». Верность Божья проявляется в Его  
отношении к миру и людям, в том, что Он хранит Завет и ожидает 
от его участников той же верности, являющейся едва ли не глав-
ной составляющей библейской веры. Насколько можно судить по 
бесчисленным указаниям Священного Писания, верность необхо-
дима человеку не столько потому, что это хорошо или правильно, 
сколько потому, что без верности невозможно быть образом и по-
добием Бога. Бог призывает людей к верности Себе, к верности 
ближнему и дальнему. Достаточно вспомнить поразительные слова  

	 Семья в замысле Божьем	 161



14-го псалма: «…кто может обитать на святой горе Твоей? Тот, 
… кто клянется, хотя бы злому, и не изменяет…». Необходимость 
быть верным в браке очевидна, таким образом, без дальнейших 
пояснений. Однако это не единственное основание для того, что-
бы требовать от человека верности в браке.

* * *
Священное Писание многократно уподобляет Завет, который 

Бог заключает с людьми, брачным отношениям. Чаще всего это 
делается для того, чтобы мы могли представить себе, что такое 
предательство завета. Библейские авторы – как, например, про-
рок Осия, уподобляют то, что испытывает Бог, когда мы предаем 
Его, переживаниям человека, преданного и брошенного супругом.  
Само по себе это абсолютно бесценное откровение о Боге, которое 
с большим трудом вмещается в сознание людей. Но то, что брак 
является иконой Завета, весьма важно и для нашего представле-
ния о природе брака. Если считать брак сугубо посюсторонним 
договором, обусловленным социально и культурно, то что в нем 
может быть образом Завета? Если считать, что цель брака – благо-
пристойное ограничение непобедимой сексуальности, предотвра-
щение чрезмерного блуда и узаконенное размножение, – что за 
Завет может быть похож на такой функционально понятый брак? 
Если Завет не является путем к обожению человека, то чем он от- 
личается от отношений язычников с их идолами? Если брак – толь-
ко средство держать страсти в узде, то так ли уж он отличается от 
любых иных отношений? Сущностное сходство брака и Завета в 
том, что и то, и другое – союз, направленный на экзистенциаль-
ное единство жизни его участников. Разрушение такого союза в 
самом деле мучительно, как сама смерть.

* * *
На древнем Востоке было распространено мнение, что можно 

разводиться по любой, самой вздорной причине. Достаточно про- 

162	 Священник Антоний Лакирев



сто вывести жену на улицу, дать ей «разводное письмо» и прогнать 
ее потому, что она надоела… И вот однажды фарисеи, считавшие,  
кстати, такую позицию чрезмерной, приступили к Господу Иисусу 
Христу и спросили Его, по всякой ли причине можно разводить-
ся. И тогда Господь сказал им о том, что единство мужа и жены 
предусмотрено Богом от начала, от сотворения мира, и не может 
быть разрушено. «И сказал: посему оставит человек отца и мать и 
прилепится к жене своей, и будут два одною плотью, так что они 
уже не двое, но одна плоть. Итак, что Бог сочетал, того человек да 
не разлучает. Они говорят Ему: как же Моисей заповедал давать 
разводное письмо и разводиться с нею? Он говорит им: Моисей по 
жестокосердию вашему позволил вам разводиться с женами ва-
шими, а сначала не было так» (Мф 19:3–8). Фарисеи недоумевали, 
потому что Закон Моисеев не отвергал возможности разрушения 
брака как таковой. И вот на это Господь говорит, что это не со
ответствует Божьему замыслу и Моисей допустил такую возмож-
ность не потому, что Бог так ему повелел, но уступая человече
скому жестокосердию. 

Господь Иисус говорит, что семья, будучи создана, уже никак 
не может быть разрушена: «что Бог соединил, того человек да не 
разлучает». Ученики поражаются: кто это может вынести? Если 
такова привязанность человека к жене своей, то, может, лучше во
все не жениться? И тогда Господь Иисус говорит им о единстве 
семьи, что это – дар Божий, это призвание, на которое мы можем  
откликнуться. Он говорит о полном единении семьи, и из Его слов  
следует, что для Него это основополагающий момент в бытии 
мира.

В самом начале Библии, где говорится о сотворении человека, 
сказано, что человек состоит из двух частей. В привычном для нас 
переводе Писания мы находим «хирургический» рассказ о том, 
как у мужчины изымается ребро и из него сотворяется женщина. 
Возникло даже такое толкование, что ребро – это единственная 
кость в организме, в которой нет мозга (это, кстати, не так). Но 
это неточности перевода. В Септуагинте стоит слово «сторона»,  
πλευρὰ – так перевели александрийские иудеи на греческий язык. 

	 Семья в замысле Божьем	 163



Это далеко не только ребро; также это слово означает бок или 
сторону; но гораздо важнее, что это – военный термин, обознача
ющий фланг войска. Надо сказать, что «фланги войска» – древнее 
и распространенное, даже, может быть, общепринятое иудейское 
толкование. Итак, разделяя человека на два фланга, Бог разделяет 
его на две совершенно различные части, очень нужные друг дру-
гу и взаимодополняющие. 

* * *
Бог сказал: «Сотворим их, мужчину и женщину, по образу и по-

добию Нашему». «По образу и подобию» означает, что Он творит 
человека в чем-то похожим на Самого Бога. В чем же заключается 
эта похожесть, это богоподобие в человеке? Самое невероятное и 
поразительное в Откровении о Боге, что никогда никем не мог- 
ло быть выдумано, – это, конечно то, что Бог – Троица. Он Один, 
но Его Трое. Это парадоксальное, не поддающееся рационализа
ции Откровение о Едином Боге в Трех разных Лицах. С древно
сти христиане, принимая эту тайну, пытаются все же объяснить, 
что это значит. Уместность и удачность этих попыток выходят за  
рамки нашего обсуждения, более того – нам важно помнить, что 
объяснить (и, следовательно, рационально сформулировать) тайну  
Троицы в принципе невозможно. Для нас в данном случае важны 
некоторые следствия из этого Откровения. 

Троичность Бога означает, в частности, что Бог может быть со-
судом любви и притом сосудом неисчерпаемым. Любовь и жизнь 
могут существовать в Боге независимо ни от чего. Может быть, 
поэтому Бог – Творец, созидающий мир не потому, что это Ему 
зачем-то надо, не руководствуясь желаниями и потребностями, а 
от полноты Своего бытия. Ведь на самом деле Бог вполне само-
достаточен, Он ни в чем не нуждается: полнота любви и жизни 
есть в Нем Самом. И это – жизнь, отданная Другому. Отец отда-
ет свою жизнь Сыну, Сын отдает Отцу, и это происходит в Духе 
Святом. Для человеческого разума это непостижимо, и не будем 
в это углубляться. 

164	 Священник Антоний Лакирев



Но если Бог сотворил человека по Своему образу, то, надо по-
лагать, такая искра любви может пребывать и в самом человеке, 
между мужчиной и женщиной, как между двумя электродами. 
Человек, состоящий из мужчины и женщины, является иконой, 
образом Троицы, не по своей структуре, а потому, что семья – это 
вместилище любви, в которой можно пребывать. 

Мы в силу разных причин думаем, что цель человечества – пре-
образовывать мир, переделывать: у белки хвост надо сделать ко-
роче, океаны надо сделать преснее, одним словом, «нечего ждать 
милостей от природы, взять их у нее – наша задача». На самом 
деле главная задача человека в мире – пребывание; мы призваны 
пребывать вместилищем любви, быть образом Божьим на земле и 
в любви нести ответственность за мир, стоя перед Богом. 

Как только мы пытаемся переделывать не себя, а другого, сразу 
наступает катастрофа, так как это не входит в наши человеческие 
задачи. Только Богу известно и подвластно человеческое сердце. 
И когда мы находим в себе достаточно смирения, чтобы просто  
быть рядом, пребывать, то совершается удивительная тайна Боже
ственного Присутствия. Хотя Бог сотворил человека мужчиной и 
женщиной, в семье всегда бывает трое, всегда присутствует Бог. 
И это в ней, конечно, самое удивительное. 

Господь Иисус Христос сказал: «Где двое или трое собраны во 
Имя Мое, там Я посреди них» (Мф 18:20). Он обещал, что если мы 
вместе не ради себя, своих задач, идей, интересов, а ради Бога, Он 
будет посреди нас. С не меньшей полнотой, чем к Церкви, это от-
носится и к семье: если мы не изгоняем Христа, семья становится 
местом Его присутствия. И это оказывается самым главным, что 
вообще есть в мире, ведь только присутствие Любви Божьей, все 
созидающей и все поддерживающей, придает миру прочность и 
ценность. Вот какое место занимает человек и семья, в частности, 
в Божьем замысле о мире. 

	 Семья в замысле Божьем	 165



* * *

Однажды ученики Христа ночью отплыли в лодке от берега, 
а Иисус был на берегу. И когда они были на середине озера, Он 
приблизился к ним по воде. Апостол Петр в полном потрясении 
сказал тогда: «Господи, если это Ты, повели мне прийти к Тебе по 
воде!» Когда же Господь сказал ему: «Иди», Петр встал, перешаг-
нул через борт лодки, ступил на воду и пошел. И он, Петр, идет по 
воде! Вот что такое вера. Петр смотрит на Иисуса и идет. Хотя он 
не воплотившийся сын Божий, а простой рыбак с грубыми рука-
ми, средних лет, с довольно простыми представлениями о жизни, 
с темпераментной натурой. Пока он смотрит на Иисуса, он идет по 
водам; как только он взглянул на волны, он пришел в ужас и стал 
тонуть. Такова и жизнь в вере. И, я думаю, такова жизнь в семье; 
семья – это место, где приходится ходить по водам. Жизнь в семье 
прекрасна и трудна, и без элементарного доверия прожить в ней 
невозможно. Поэтому семья для человека – это школа доверия. 

Речь идет не о том, чтобы воспитывать доверие в другом чело-
веке. В школе Господа Иисуса ты учишь самого себя. Не то важно, 
доверяет ли мне другой. Моя ответственность перед Богом – са-
мому научиться доверять. Человек состоит из разных, физически 
разных людей, ничем не скрепленных, ведь в любой момент один 
из них может взять и отойти, уйти вовсе. Вот такой, существу- 
ющий в свободе и доверии хрупкий сосуд и является Присутстви
ем Божьим. И именно здесь рождается новая жизнь. 

* * *
Человек появляется на земле в самом конце истории мира. До 

этого, как пишет Библия, происходят очень длинные и сложные 
процессы. Материя собирается под твердью небесной, появляет- 
ся звездная пыль, планетные системы, потом на Земле появляют-
ся примитивные существа, потом всякие крокодилы с птицами, и 
только потом – человек. Но, уже создавая первых животных, Бог 
имел в виду, что Он создаст существо, которым будет человек, ко-

166	 Священник Антоний Лакирев



торое будет состоять из мужчины и женщины, и которое должно 
будет быть способным давать жизнь. Не случайно так получилось, 
что половое размножение оказалось одной из «опций» праха зем-
ного, из которого Бог творит человека. Нет, с самого начала было 
задумано, что в человеке должно быть единство разных существ, 
а эти существа должны быть источником жизни в биологическом 
отношении и в Духе. 

У некоторых глубоководных рыб, живущих буквально во мра
ке бездны, самцы паразитируют на своих жутковатых с виду сам- 
ках. Лишенные большей части внутренних органов, не исклю- 
чая даже и мозга, они сразу после выклева из икры прирастают 
к самкам, и так и остаются навсегда крохотным довеском, функ-
ция которого заключается только в оплодотворении. Все знают, 
что лебедь инстинктивно создает пару один раз и на всю жизнь. 
У лебедей абсолютно нет проблемы развода, как нет и свободы 
выбора. Но не из лебедей сотворяется человек: Бог избрал немощ-
ное этого мира, чтобы посрамить сильных. Мы по сравнению с 
лебедями, в этом отношении, конечно, немощны. Быть вместе для 
нас не непреодолимый инстинкт, а труд. Мы любим властвовать, 
и это, похоже, наследие приматов, нашего праха земного. И нам 
приходится это преодолевать. Это все естественно; однако мы при- 
званы жить сверхъестественным, и это возможно. Сила Духа Свя
того может входить в нас, в семью, и созидать наше единство; Бог 
хочет, чтобы главными были Дух и послушная Ему свободная во
ля человека, а не желудок или еще ниже расположенные в челове-
ке части тела. Если мы отказываемся вести эту битву с собой за 
единство с другим, – значит, мы дезертируем! 

В ночь перед казнью на последней вечере с учениками Господь 
Иисус молится о них. Евангелист Иоанн пишет, что Иисус обра-
щается к Отцу и говорит: «Да будут все едино, как ты, Отче, во 
Мне, так и они да будут в Нас едино». Он просит для нас единст- 
ва, которое есть между Отцом и Сыном, которое имеет такую сте-
пень полноты, что мы обращаемся к Троице как к Одному Богу. 
Христос говорит: «Мое – Твое, а Твое – Мое». И Они действитель-
но принадлежат друг другу и отдают друг другу Свою Жизнь. Вот  

	 Семья в замысле Божьем	 167



о таком единстве Господь Иисус молится на последней вечере. Та
ково призвание человека, который является иконой Троицы, кото-
рый призван на земле являть это единство. 

* * *
Много раз Господь говорит о том, что мы призваны прощать 

и любить. «Какая награда вам, если вы будете любить таких же, 
как вы, не то же ли самое делают язычники?» Когда мы любим 
другого, не такого, как мы, иногда он кажется нам врагом. При 
соприкосновении с близким человеком возникают раны, кровото-
чащие в течение всей жизни. Но если бы мы были одинаковыми, у 
нас не было бы возможности научиться любить, и тогда невозмож-
но было бы вторжение Духа Святого в нашу жизнь. Я говорю –  
«вторжение», потому что сам Господь говорит о битве и победе 
Бога над злом; в этом мире семья – это плацдарм Святого Духа. 
Плацдарм – это место, где можно закрепиться для последнего, ре-
шающего броска. Семья – плацдарм, где мы можем Богу откры-
ваться. Когда мы предоставляем Богу возможность действовать на  
этом плацдарме, становится возможной победа Бога над нашей 
мертвостью. 

В нашей сегодняшней жизни мы проявляем стремление к уни-
фикации (единомыслию). Мы стараемся быть одинаковыми, боим
ся своей уникальности, хотя и очень по ней скорбим, настаиваем на 
том, чтобы другие считали нас уникальными, а сами хотим быть  
как все. На самом деле различие – это очень ценная вещь и, что-
бы быть цельной личностью, нам надо научиться эти различия 
ценить; дорожить тем, что другой человек – другой, не как я. 
Мужчина – существо довольно примитивное, но зато он способен 
принимать решения, апеллируя только к голым фактам, абстра-
гируясь от всех остальных обстоятельств, и эти решения претво-
рять в жизнь, при этом ничего «тонкого» не чувствуя, не слыша, 
не понимая. Женщина, наоборот, все чувствует и учитывает, но 
сделать из этого вывод и толком реализовать все это она не в со-
стоянии. Мы действительно дополняем друг друга. Только семья, 

168	 Священник Антоний Лакирев



состоящая из мужчины и женщины, в состоянии: а) понять, что 
Бог от нас чего-то ждет, б) сделать из этого выводы, в) реализо-
вать. Мужчину без женщины уводят в сторону обезьяньи инстин-
кты, а женщина без мужчины, как без рук. Поэтому только вместе 
можно реализовать полноту человеческого бытия. 

* * *
Еще одна очень важная деталь. Апостол Павел писал, сидя в 

Риме в тюрьме: различие свойств мужчины и женщины должно 
быть выражено и в различии их функций в семье – ответственнос-
ти и послушании. В жизни часто бывает так, что ответственность 
мы, как правило, приписываем себе (это не значит, что мы ее ре-
ально несем), а послушание стараемся на кого-то навесить. Но ни
кто не имеет права нарушать чужую свободу, потому что ее да-
ровал Сам Бог. Есть послушание, а есть требование послушания. 
Первое – прекрасно, второе – ужасно. Есть ответственность, а есть  
перекладывание ответственности. Первое прекрасно, второе от-
вратительно. И точно так же, как мы обращаемся друг с другом, 
так мы относимся и к Богу. Мы (и мужчины, и женщины) требуем 
от другого человека, чтобы он отвечал, принимал решения, нес 
пагубные последствия от принятого решения; так же мы ропщем 
и против Бога, считая, что Он нас сотворил и бросил, и не несет 
ответственности за нашу жизнь. 

Друзья Иова, утешая его, говорят: «Ты не расстраивайся, ты 
страдаешь, потому что Бог хочет тебя исправить». Это такая дар-
винистская позиция, естественный отбор – гибель неправильных 
и выживание правильных. Нам часто хочется, чтобы «как только 
мы – в сторону, – Бог нам сразу в ухо». И мы сразу выправимся 
и будем хорошими. Сами при этом ни за что не отвечаем. Но Бог 
так не делает никогда. Поэтому нам так трудно жить, поэтому мы 
тонем в море собственного неверия и грехов, так как Бог приходит 
только тогда, когда Его зовут. Иисус сказал: «Вот, стою у двери и  
стучу, кто Мне откроет двери, к тому войду». Это пугающие сло-
ва, ведь они означают, что если ты не откроешь двери, Он не вой-

	 Семья в замысле Божьем	 169



дет. Бог приходит только туда, куда Его зовут, куда Его впускают. 
Если Он сотворил нас так, чтобы мы были Его образом и Его по-
добием и в отношениях друг с другом, это означает: мы призваны 
так себя вести, чтобы не нарушать чужую свободу. Это требует 
доверия к другому человеку. 

В самом деле, в современной жизни часто бывает невозможно 
определить в семье, где ответственность, а где послушание, и по-
тому не удается увидеть важность разных функций. Научиться это  
видеть – и значит жить в единстве. Только в семье и в Церкви Бог 
дает нам быть едиными, быть вместе, быть одним сердцем; Он 
Сам сказал о семье: «Да будут двое в плоть едину». В этом единс-
тве послушание обретает удивительный смысл: как Иисус слуша-
ется Отца потому, что Ему это нужно, а не потому, что Отец этого 
требует или ждет, – так же может быть в семье, где сочетаются 
ответственность и послушание. 

* * *
Из-за наших грехов жизнь наша состоит из взлетов и падений. И 

побыв по-настоящему вместе, пережив это чудо единства – мы пы-
таемся часто отдохнуть от такой высоты, от такой близости Бога. 

Мы любим концентрироваться на том, что плохо в наших от
ношениях, что плохо в другом человеке. Если вспыхивает конф-
ликт, то можем месяцами не разговаривать. Слова Иисуса «про-
щайте и вы будете прощены» куда-то вылетают из головы, раздор 
пережевывается без конца…

На юге Италии в середине ХХ в. жил знаменитый подвиж-
ник, отец Пио ди Пьетрельчина; однажды к нему пришел человек 
просить благословения на развод и очень долго перечислял недо
статки своей жены. Отец Пио ему сказал: «Сейчас я тебя не могу 
благословить. Ты назвал много недостатков твоей жены; если ты 
найдешь у нее хотя бы два достоинства, я тебя благословлю на 
развод». Тот человек пришел к нему через неделю и говорит: «Я 
смог найти у моей жены не два, а только одно достоинство. Но я 
решил не разводиться». 

170	 Священник Антоний Лакирев



Когда в наших отношениях все хорошо, это всегда восприни
мается как должное, как будто мы в раю живем. Но мы пока живем 
в совсем другом месте. И когда в этот ад вторгается свет Любви 
Христовой – это чудо, это праздник! Это надо ценить. Это вообще 
проблема нашего отношения к миру. Мы думаем, что Евхаристия, 
Благодарение – это просто. Но все мы знаем, что первые годы в 
Церкви надо учиться благодарить. Это очень целительно. Конечно, 
мир, в котором мы находимся, ужасен. Но когда мы думаем, что 
же в нем хорошего, и научаемся находить это хорошее в жизни, 
мир начинает сверкать разными красками. Оказывается, он поляр
ный; есть чудовищное, что происходит от нас, и есть прекрасное, 
что происходит от Бога.

Точно так же и в семейной жизни. Если мы концентрируемся  
на конфликтах, тогда жить невозможно. Но семья – это место Цар
ства Божьего, куда это Царство может приходить. Когда нет сил 
и желания быть вместе, мы клевещем на Бога, что Он не дает нам 
благодать, – нет, дает! Просто мы не на то смотрим. Вот как Петр, 
пока он смотрит на Иисуса – он идет, как только не на Него – на-
чинает тонуть. Когда мы научаемся ценить присутствие Бога в се- 
мье, мы становимся гражданами Царства Небесного. Поэтому се-
мья – школа Царства Божьего. Только если ты научишься быть 
вместе с тем, кого Бог дал тебе полюбить, – ты сможешь принять 
всех остальных. 

* * *
Оказавшись в Царстве Небесном, мы увидим вокруг себя мно-

жество людей и множество ангелов. Большую часть этих людей 
мы там совершенно не ожидали бы увидеть, а они там будут, и  
их надо будет принять. Поэтому Иисус говорит: «Научитесь про- 
щать, научитесь отдавать». Блаженней отдавать, чем брать. На
учитесь этому сейчас, потому что, если мы этому не научимся,  
то когда попадем в Царство, мы не сможем там быть, – вот в чем  
дело. И семья – это место, где мы учимся жить в Царстве Небес
ном. 

	 Семья в замысле Божьем	 171



Но, к сожалению, мы вместо этого пытаемся научиться жить в 
аду. На это не стоит тратить времени. Мы часто ждем от человека 
чего-то грандиозного, ну, к примеру, «звезду с неба достать», и все 
будет хорошо. Но любовь проявляется в очень простых вещах, со-
вершенно на любовь не похожих. Любовь Бога к нам проявилась в 
позорной унизительной смерти Иисуса на кресте. Там Ему совету-
ют: «Сойди с креста, и мы Тебе поверим, что Ты Сын Божий, со-
верши чудо!» А чудо проявляется в том, что Он умирает, только бы 
не нарушить нашу свободу, умирает, только бы разделить полно-
ту человеческого страдания, смерти и разрушения. Когда ты про- 
щаешь и прощаешь, когда больно, – это крест в миниатюре. Как 
апостол Павел говорит: «Я восполняю в моей плоти недостаток 
Страстей Христовых». 

Христос обещал нам: «Когда тебе будет больно – Я буду с то-
бой». И Он пребывает с нами. Путь любви – совсем не грандиоз-
ный, не величественный. Он проявляется в терпении. Бог прояв-
ляется, когда ты уступаешь в мелочах, совсем чуть-чуть, совсем 
немножечко. Это надо научиться делать. 

* * *
Царство Божье – это место, где тебе интересен Бог. В тот мо-

мент, когда ты думаешь, что тебе нужен Бог, – это и есть Царство 
Божье. Точно так же в семье. Когда другой человек интересен тебе 
не тем, что ты можешь от него получить, а тем, что он сам по себе 
«другой» человек, – это источник радости, вечный источник чего-
то нового. Вечная Жизнь в Царстве – это постоянно все новое, это 
постоянная встреча с Богом, Который всегда новый. И поэтому в 
конце Библии Бог нам говорит: «Творю все новое». 

Отблеск этой новизны Бог дает нам в семье, когда нам интере
сен сам человек. Мы каждый день узнаем о нем что-то новое, ос-
таваясь со всем багажом, который у нас есть, со всем пережитым. 
Я подозреваю, что опыт страдания, который дается в семье, – тоже 
является бесценным багажом. Семья – это не состояние, это путь, 
по которому мы призваны двигаться. 

172	 Священник Антоний Лакирев



* * *

Замысел Бога о человеке в том, чтобы мы были вместе, что-
бы учились отдавать свою жизнь полностью, как отдал ее Иисус. 
«Любите друг друга, как Я возлюбил вас», до последней капли 
крови. К этому призваны и мы уже сейчас. Самое главное, что род- 
нит семью с Церковью, – Царство Божье. Если Царство Божье 
представлять себе как отдаленную перспективу, то не хватит ни-
каких сил дождаться. Наше призвание – через пространство, через 
время протягивать руку и принимать пищу грядущего Царства 
Божьего. А пища Царства – это Плоть и Кровь Христа, Которой 
Он питает нас, и возможность бескорыстной любви, которую Он 
дает нам в первую очередь в семье. Это пища будущего века. Это 
явление Царства Божьего в нашей жизни сегодня. 

И это наша главная работа. Царство Божье не приходит само 
собой, мы призваны трудиться, чтобы, когда Оно наступит, мы 
могли бы сказать: «Этот день мы приближали, как могли». 

	 Семья в замысле Божьем	 173





ВЕРА И ЖИЗНЬ 





Архимандрит ВИКТОР (МАМОНТОВ)

ТАИНСТВО МИРОТВОРЕНИЯ

У каждого человека, живущего в этом мире, есть определен-
ный опыт зла, который человеком проживается как страдание.

Евангелист Иоанн Богослов говорит, что мир во зле лежит. Это 
христианское откровение отличается от восточного видения, суть 
которого в том, что материальный мир есть зло.

Если восточный человек просто принимает как данность то, что  
этот мир есть зло и единственное, что человек может делать – убе-
гать от этого мира, т.е. идти в некую недосягаемую для понима-
ния сферу бытия, где эти страдания и зло уже его не затрагива- 
ют, то христианин, наоборот, призван на определенное служение 
в этом мире.

Он понимает, что хотя мир и во зле лежит, но в своей основе он 
есть мир Божий. Христианин призван вырабатывать свое отноше-
ние к происходящему в мире, он не может не видеть зла. Зло есть 
в мире, и ему надо как-то противостоять.

Попытку противостоять злу для того, чтобы оно не станови-
лось беспредельным, а имело какие-то свои границы, делает и го-
сударство. Оно старается эти границы положить.

Но в государстве имеется такой изъян: принцип подавления и 
принцип репрессий, которые лежат в основе государства, и при-
нцип страха человека перед наказанием, перед смертью, не изме-
няют жизнь к лучшему. Эти принципы могут ограничивать зло, 
но не могут искоренить его.

Мы знаем из истории, что государство с его механизмами борь-
бы со злом не раз само становилось воплощением зла.

Иисус Христос, когда приходит в этот мир, принимает его. Он 
берет на Себя давление всего зла в мире. Он соприкасается со злом 
во всех проявлениях, какие только возможны: непонимание, нена
висть, предательство учеников, несправедливый приговор, муче- 
ния перед смертью и, в конце концов, позорная и как бы личность 
уничтожающая смерть на кресте.



Нас удивляет отношение Иисуса ко злу: «Вы слышали, что ска
зано: «люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего». А Я гово
рю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас,  
благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и 
гонящих вас, да будете сынами Отца вашего Небесного; ибо Он 
повелевает солнцу своему восходить над злыми и добрыми и по-
сылает дождь на праведных и неправедных.

Ибо, если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? 
Не то же ли делают и мытари? И если вы приветствуете только 
братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают 
и язычники?

Итак, будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» 
(Мф 5:43-48).

Прозрение, которое дает Христос на природу зла, таково: за все
ми человеческими проявлениями зла стоит некая духовная сила, 
которую в Библии называют сатаной и дьяволом, т.е. противни- 
ком Бога, той силой, которая расчленяет, которая хочет разрушить, 
разделить, превратить в ничто дело Божие и сам Божий мир.

Действие этой силы проявляется так, что она старается ранить 
человека и спровоцировать его на то, чтобы энергия зла возросла 
в этом мире. Зло имеет волевое и энергетическое начала. Волевое 
начало состоит в том, что человек может выбрать зло, но может и 
покаяться, и тем самым отвергнуть зло. Однако совершенное им 
зло уже выпущено в мир, энергия этого зла продолжает действо-
вать в нем, и вопрос всякий раз в том, кто и как сможет остановить 
это зло.

Если человек следует принципу беспредельной мести, кото-
рую видим, например, в образе Ламеха в Ветхом Завете, или если 
даже он дозирует мщение – «око за око, зуб за зуб», то все равно 
тяжесть этой духовной энергии, которая изливается в мир, умно-
жается.

Эта сила способна вдохновлять людей на новое зло, она стре-
мится к воплощению, так что могут возникать целые институты, 
социальные движения и идеологические системы, которые будут 
являть собой зло.

178	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



И вот Христос показывает, что есть только один способ не ум-
ножать зло и противостоять разгулу зла в мире – человек должен 
принять удар на себя или как бы вобрать это зло в себя и совер-
шить что-то внутри своего сердца. Это и есть тот престол, на ко-
тором совершается великое таинство – таинство миротворения.

Таинство миротворения не бывает без жертвы, без страдания, 
без крови – человек должен вольно принять страдания, боль и про
пустить их через себя, чтобы родился мир души. Но совершение 
всякого таинства невозможно чисто человеческими силами, пото-
му что по-человечески на боль хочется ответить либо бегством, 
либо злом. И даже если во мне имеется добрая воля любить, то без 
Христа она может превратиться в ненависть. Таинство миротво-
рения возможно совершить только вместе со Христом.

Мир, лежащий во зле, есть творение Божие. Это значит, что зло 
само по себе не имеет бытия. Все бытие, которое заражено злом, в 
духовном плане может быть исцелено и приведено обратно в доб
ро, в состояние доброты.

Есть народная притча. Является перед подвижником бес, огром
ный, и говорит: 

– Я тебя сейчас могу проглотить.
– Это не великое дело, – говорит ему подвижник. 
Тщеславный бес спрашивает: 
– А что великое дело? 
– Можешь ты в скорлупу ореха залезть? – говорит подвижник. 
– Конечно, могу! 
Бес влезает в скорлупу ореха, и подвижник закрывает скорлу-

пу. Через некоторое время бес говорит: 
– Ну, теперь выпускай!
– Я тебя выпущу только тогда, – говорит подвижник, – когда 

ты вспомнишь ту песнь, которую у престола Божия пел.
Бес визжит, скрежещет зубами, но все же потом начинает петь 

ангельскую песнь. Когда подвижник открывает скорлупу, то уже 
ангел отправляется на небо.

Каков смысл принятия зла на себя? Зло нужно внутренне, ду-
ховно преобразить.

	 Таинство миротворения	 179



С другой стороны, Христос всегда зло обличал. Христиане долж
ны принять на себя эту смелость обличать зло, обличать все яснее 
и яснее, глубже и глубже осознавать корни зла, а не просто клей-
мить и проклинать зло.

Но и одного обличения недостаточно.
Надо трезво сознавать, как побеждали зло первые христиане:  

стойкостью, молитвой и словом, которое рождалось от Духа Свя
того. Таким же образом проходили свой подвиг противления злу 
многие мученики после революции в России.

Самое важное здесь то, что в молитве открывается любовь, плод  
любви – прощение, а плод прощения – мир.

Этот духовный труд, который человек проделывает – молит-
вой и любовью, вне противления злу, – в христианской традиции 
и называется миротворчеством.

Христос о миротворчестве говорит глубокие слова – «блаженны 
миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими» (Мф 5:9).

Христианство признает некое насилие над злом, но в плане 
внутреннем, в прогнании зла от своего сердца, чтобы самому не 
стать носителем зла. В этом христианство бескомпромиссно и 
жестко: со злом внутри не может быть никакого компромисса, оно 
должно быть вытравлено, изгнано из человека.

Псалом1 говорит о младенцах Вавилона, которые должны быть 
разбиты о камень. Духовно это означает, что все злые помыслы, 
все страсти должны быть жесточайшим образом уничтожены в 
самом их начале. Без этого человек не сможет обрести мир в себе 
и принести его другим.

Только в той мере, в какой ему удается стяжать благодать Свя
того Духа, Духа мирного, он становится способным быть и тво-
рить мир.

В православной аскетике есть изречение «Стяжи Духа Свято
го, и возле тебя спасутся тысячи».

Это происходит не так, что человек должен что-то говорить или  
как-то убеждать, но самое присутствие Святого Духа действует на  
людей, и зло удаляется от них.

1 Пс 136:9

180	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



В присутствии святости и Духа Святого человек может пока-
яться и увидеть свою неправоту.

На святого Стефана Пермского, который научился местному 
наречию для того, чтобы веру Христову принести этому народу, 
восстали жрецы, хотели остановить его проповедь, и трое из них 
пришли, чтобы убить его. Но они вернулись, не тронув его. Когда 
их спросили, почему они не уничтожили этого человека, они ска-
зали: «Мы не могли этого сделать. Он нас встретил с такой любо-
вью, что мы пали на колени и попросили его благословения».

Мой знакомый рассказывал, как он поссорился со своим отцом,  
который был деспотичным человеком. Они долго спорили. 

– Замолчи, – крикнул ему отец. 
– Ты мне всю жизнь рот затыкал. Молчать не буду, – ответил 

сын. 
Тогда отец взял пустую бутылку и ударил его так, что она вдре

безги разбилась. 
«В этот момент, – вспоминал мой собеседник, – со мной случи-

лось что-то необъяснимое. Я схватил его, ударил, он упал на пол, 
а я его колотил. В один момент я взял его за плечи и сказал: 

– Мне тебя убить? 
Он ответил: 
– А как хочешь, сынок. 
И мои руки опустились. Если бы я не почувствовал то, что это 

действительно беспомощный человек и не услышал его голоса, я 
бы убил его. Потом никогда не простил бы себе, но в тот момент 
вспышки гнева я был как безрассудный, ярость поглотила все мое 
существо».

Что остановило руку сына? Вот это – «Как хочешь, сынок». Отец  
не сказал ему «сын», а ласковое «сынок», и это слово было услы-
шано не только ухом, а сердцем. «Отец меня любит, несмотря на 
свою жестокость». В одно мгновение он освободился от ярости. 
Любовь победила зло.

Милосердие Божие, сначала втайне, а потом явно, приходит к 
нам, чтобы сотворить с нами то, что мы сами желаем сотворить 
всем сердцем, всей душой, но не можем.

	 Таинство миротворения	 181



Чтобы жить, нужно нравственно умиротвориться, ибо мы и в 
природе видим, что пышный расцвет является следствием тихой 
и ясной погоды, а не ветра и бури.

Нужно учиться твердо, спокойно и кротко принимать удары зла,  
не озлобляясь самому, но и не поступаясь ни йотой правды. Каж
дый, кто хочет идти к добру, не может миновать крестного пути. И 
мы должны идти по этому пути. Всегда бороться за человека и бо-
роться против зла в нем и вокруг него. Иногда мы поступаем ина-
че – настроены против человека, играем со злом, оставляем ему  
место в себе. Но важно развить в себе способность обличать зло и 
грех по-христиански и никогда не утрачивать этой способности.

Ко Христу в Гефсиманском саду приближаются люди, которые  
были посланы, чтобы схватить Его. Когда Он говорит: «Азъ есмь», 
они падают ниц. Если бы Христос им не позволил, не дал возмож
ности приблизиться, зло не могло бы прикоснуться к Нему. Только 
когда Он Своей волей принял крест человечества и страдания, зло,  
казалось бы, получило власть. Христос это делает добровольно, 
чтобы победить зло и смерть не силою, а смирением и преданием 
всего Богу.

Вершина миротворчества совершается на кресте, когда Иисус 
прощает Своих мучителей и, умирая, говорит «свершилось». Тем 
самым Он показал крестный путь добра.

Чтобы победить большое зло, надо сначала победить малое. 
Христос говорит: тот, кто будет верен в малом, тот будет верен в 
большом.

Что есть малое и большое зло?
Многие христианские подвижники древности говорили: «Тебя 

гонят – ты не гони, тебя бьют – ты не бей». Зло, которое нападает 
на нас, – малое зло. Зло, которое исходит из нашего сердца, – боль-
шое зло.

Существует духовный закон: Господь никогда не дает челове-
ку испытания больше той меры, какую он может понести. Раньше, 
чем человек не научится побеждать малое зло, он не может духов
но противостоять большому. Если человек не будет бороться с ма-
лым злом в себе, то он окажется во власти большого зла. Не в том 

182	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



плане, что с ним что-то произойдет. Он сам, того не ведая, может 
стать творителем большего зла.

Когда мы малое зло с помощью Бога побеждаем, то обретаем 
бóльшую свободу, и Господь вводит нас в уже бóльшую меру слу-
жения.

Опыт церковной истории показывает: когда мы не соблюдаем 
Христову заповедь и начинаем со злом бороться при помощи зла, 
то это зло проникает в нас и мы сами становимся его носителями. 

Мы знаем о борьбе со старообрядцами. Те люди, которые бла- 
гословляли пытать их, уничтожать, думали, что ревнуют по Богу.

Когда человек заражается злом, грехом, то разрушается не толь
ко его духовный строй, но нарушается и его душевное устроение, 
страдает и его плоть, т.е. он весь попадает под власть зла, испыты-
вает какое-то непрестанное горение, но оно не радостное, а утом
ляющее и истощающее, оно как голод, как жажда, которые нельзя  
утолить. Зло само по себе таково, что его никогда нельзя насытить.

Образы адского состояния, которые дает Христос, известны лю- 
дям, которые попали под власть такого зла и стали его служите-
лями.

Попадая во власть зла, человек проходит три ступени падения. 
Первая ступень. Человек творит зло и мучается, потом кается. 

Вторая ступень. Человек начинает испытывать некую радость 
от зла, от того, что может доставлять страдания другому челове-
ку. Он радуется как бы своей власти.

Третья ступень. Зло становится внутренней потребностью че- 
ловека, он совершает зло уже чуть ли не в виде религиозного акта. 
Небытие, смерть, зло, страдание, абсурд – все это неудержимо вле
чет его к себе. В служении злу он может стать своего рода аске-
том, аскетом тьмы. 

Человек ни при каких обстоятельствах не имеет права пропус-
кать зло через себя. На мне оно должно остановиться. Это и есть 
непримиримое отношение ко злу. Парадоксальная диалектика: не
примиримость рождает мир. Мир состоит в том, что я не пустил 
зло дальше. Я сам не смогу справиться, но Христос, Который во 
мне, остановит и попалит это зло. Я не должен его пускать через 

	 Таинство миротворения	 183



себя дальше на ближних и дальних, на родных и чужих, на люби-
мых и нелюбимых.

В этом принципиально отличается Ветхий Завет от Нового. 
Ветхий Завет знает об этой страшной силе зла, знает, что зло, грех 
заразны. Это знает и Новый Завет. Распространение зла подобно  
эпидемии, и самому человеку нет возможности остановить ее. За- 
кон может только оградить зло, но не может уничтожить его. Вет
хозаветный закон непримирим ко греху настолько, что в своей 
непримиримости нередко впадал в слепоту: он был готов уничто-
жить грех вместе с грешником.

Христос же являет совсем иную парадигму – мирного и непри-
миримого отношения ко злу: грех ненавидь, а грешника люби.

С грехом нельзя примиряться, грех надо ненавидеть, грешника 
надо любить и стараться быть с ним в мире, потому что все мы 
грешники и от них первый «есмь азъ». Христос нас принимает, и 
потому нет оснований соседа не принимать, ближнего не прини-
мать, он ничем не хуже меня. Христос тоже его любит.

Особое коварство зла в том, что оно часто приходит к нам че-
рез самых ближних. Вот один из ближайших учеников Иисуса –  
Иуда, и через него войдет зло. И к Моисею идет зло через самых 
ближних. Удивительно поведение Моисея. Он падает на колени, 
молится за тех, которые говорили на Него «злые слова», потому 
что понимает, что это бунт не против него, а против Господа.

Зло должно быть введено в какие-то границы. Есть грехи, ко-
торые недопустимы, грехи против жизни. Им надо класть предел. 
Победить зло в этом мире, который лежит во грехе, пока нельзя, 
но пределы ставить надо.

В личном плане человек не только может, а обязан остановить 
зло на себе, не пропускать его, он-то и должен стать живой прегра-
дой, границей, через которую зло не пройдет. Тогда он действует 
по образу Иисуса Христа, Который остановил все мировое зло на 
Себе, принял его на Себя. Сын Божий стоял насмерть, но мирно, и 
нам тем самым заповедал идти путем миротворчества. «Блаженны 
миротворцы, ибо они будут наречены Сынами Божиими» (Мф 5:9).  
Достоинство и блаженство быть сыном Божиим дается тому, кто 

184	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



остановил на себе зло, – миротворцу. Сейчас, увы, слово «миро-
творец» политизировалось и потому выветрилось.

Если Сын Божий, Христос примирил Собой, кровью Своей, и 
народы земли, и небо с землею, то и те, кто идет вслед Ему, – ми-
ротворцы – блаженны.

Мир, данный Христом, связан с единством. Апостол призыва-
ет: старайтесь «сохранять единство духа в союзе мира» (Еф 4:3). 

Вот сила Церкви, вот сила христианства. Настоящая сила. Не 
внешнее единение, которому Достоевский не верил и просил нас 
не верить, а единство духа в союзе мира, которое становится воз-
можным лишь постольку, поскольку мы Дух Христов имеем в сво
ем сердце.

Истинное служение истинному миру будет вызывать у людей  
непонимание, отталкивание и вражду. Так бывает и с любовью.  
По слову Сергея Аверинцева, для ада Христос – сущий ад. Явле
ние настоящей любви поляризует сердца людей, они или влекут
ся духом любви, или, наоборот, ожесточаются и стремятся к раз-
рушению Духа Божьего. Мы не должны бояться приступить к 
служению примирения, нести слово примирения, примирения с 
Богом, с людьми и с миром. Апостол назвал примирение одним из 
служений, к которому все мы призваны.

Главное орудие этого служения – молитва. Молитва помогает  
нам сохранять разум в чистоте, не поддаваться заблуждениям, 
преодолевать в себе мелочность и гнев, избегать иллюзий и не 
попадать во власть жажды мести. Мы просим Господа наделить 
нас благодатью молитвы не для того, чтобы мы смогли лучше мо-
литься, но для того, чтобы мы научились больше любить.

Господи милосердный,
Тебя называют любовью,
Любовью Ты создал вселенную.
Любовь эту Ты подтвердил на кресте.
Благослови нас, чтобы мы смогли научиться
Твоей любви
И принести ее туда, где она пока встречает отторжение.

	 Таинство миротворения	 185



Миротворец должен заботиться о своем противнике так же, как  
и о самом себе, должен помочь ему освободиться от того образа 
мыслей, вследствие которого притеснение и насилие стали для не
го привлекательны. Следование принципам ненасилия в его выс
шем проявлении принесет обеим сторонам победу.

Евангелие и вся ранняя христианская традиция требовали от 
своих последователей отказаться от насилия.

По словам Климента Александрийского, последователь Хрис
та – это воин мира, член той армии, которая не проливает крови. 
Иустин Мученик говорил, что христианин не отнимает жизнь у 
другого, но во имя Христа отдает свою собственную.

Самое действенное противостояние немирности – это то, что 
я храню мир в себе, моя семья хранит мир, община хранит мир и 
Церковь хранит мир.

Противодействовать злу мы можем только храня мир, т.е. наша 
непримиримость ко злу – это и есть хранение мира, пребывание 
в мире с самим собой и с Богом. Это единственное, что может по
бедить зло.

Зло пытается, прежде всего, лишить нас этого мира. Мы мо-
жем поддаться на искушение борьбы со злом и погубить в себе 
мирный дух. Когда кто-то ищет врагов как внутри церковной ог-
рады, так и вне ее, это означает, что человек что-то не преодолел 
в себе.

Все время мы находимся в этом искушении начать борьбу со 
злом его же средствами, средствами вражды. Но на всякое по
нижение нравственного, духовного уровня христианин отвечает 
только его повышением.

Надо являть другую жизнь, она состоит именно в том, что я 
мирен. Я начинаю с себя. По словам Семена Франка, «в ужасаю-
щей бойне, хаосе и бесчеловечности, царящих ныне в мире, побе-
дит, в конечном счете, тот, кто первым начнет прощать». Я должен 
примириться с Богом, с собой, с ближним.

С этого начинается все. Надо открыть важную для нас вещь: 
миротворчество – это не состояние, а действие, т.е. человек не про
сто ожидает какого-то мира для себя, а он трудится. Но чтобы это 

186	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



действие стало возможным, человек должен стяжать внутренний 
мир. Церковь – это община миротворцев. Господь заповедал нам, 
как ученикам Его, быть миротворцами. Если в общине мир тво-
рится, значит, там есть Церковь, там есть Господь, там Царство.

Любовь к врагам является частью миротворчества. За врагов 
надо молиться, потому что об этом просит Сам любвеобильный 
Господь, Которому их очень жалко. И нам как их не жалеть, если 
они из-за нашей худости и скверности соблазнились и допустили 
злобу в свою нежную, богоподобную душу. Если разобраться, то 
они не нам враги, а себе.

Заповедь Иисуса Христа о любви к врагам и благословение про
клинающих, благотворение ненавидящим, молитва за обижающих  
и гонящих нас является высшей точкой миротворчества.

Эта заповедь служит для примирения с Богом как добрых, так 
и злых.

Миротворчество в библейском понимании не заканчивается 
примирением Бога с творением, но продолжается как некая реаль
ность нового творения. Думается, что миротворчество не прекра-
тится и после второго пришествия, как некий образ сотворчест-
ва Бога и человека и дальше, в новом творении. Миротворчество 
можно назвать способом жизни и в Царстве Небесном.

В Церкви и обществе мы сталкиваемся с двумя разными спо-
собами жизни. В обществе мы можем жить, как в Церкви, но в 
Церкви мы не должны жить, как в обществе, в социуме, как неко-
ей проявленности этого падшего мира.

Если в Церкви жить и бороться со злом по законам этого мира, 
то происходит ее обмирщение, как потеря измерения мистическо-
го, измерения Царства Небесного.

Бороться со злом, быть непримиримым ко злу в Церкви можно 
только одним способом – жить в Боге, т.е. жить по законам Цар
ства Небесного.

Мы знаем, что закон Царства Небесного есть закон жертвы, от
дачи себя. Это не установление границ, не установление неких 
рубежей, за которые злу нельзя двигаться, а именно способ жизни 
в Боге.

	 Таинство миротворения	 187



Перед человеком, живущим в Боге, зло останавливается само, 
как перед Аароном. Или же, если зло чрезвычайно агрессивно, оно 
убивает этого человека, как оно убило Иисуса и многих его учени-
ков, например, апостола Иакова, а недавно брата Роже из Тэзе.

Но оно проигрывает, даже когда убивает. Зло, смерть только 
внешним образом добиваются своего. Нет ничего общего у Христа 
с Велиаром, нет ничего общего у Бога и у смерти.

Истинная победа над злом достигается через то, что человек 
начинает жить, а не бороться, начинает жить с Богом, заключая 
завет с Ним, входя в общение.

Жизнь в миротворчестве, с Богом – это способность общения с 
Богом, потому что общение и есть плод мира, благоденствия.

Способность и возможность общения и есть плод примиренно
сти, плод мира и мирного противостояния злу, плод жизни в мире 
и, как следствие этого, общение является признаком Царства Не- 
бесного. Мы участие в Евхаристии называем приобщением. Гово- 
рим: приобщились, т.е. мы соединились через причастие со Хрис
том и друг с другом.

Так через способность сохранять общение с каждым в этом ми
ре, с каждым из этого общества, мы преодолеваем зло, потому что  
зло и как конечное проявление зла – смерть, есть разрушение об-
щения, разрушение отношений или их прекращение.

Уходя от общения, от диалога, мы уступаем силе зла. Только че
рез общение Церкви с обществом, если Церковь живет по законам 
Церкви, мы можем противостоять злу этого мира.

Миротворение – это всегда жертва. Мир приобретен жертвой 
Христа. Часто у миротворца возникает мысль о том, что все его 
усилия бесполезны, не помогают, мир не становится лучше. Но, 
как ни странно, именно этим погружением в кажущуюся тщет-
ность, умалением достигается мир. Если для человека становится 
что-то невозможным, значит, время действовать Господу, время 
творить мир.

Об этом мире всего мира молился Шарль де Фуко:
«Отче, Ты хочешь, чтобы между Твоими детьми царила неис-

требимая любовь, чтобы они терпели друг друга с нежностью и 

188	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



упорством, дабы сохранить мир, чтобы они без сопротивления 
принимали насилие, оскорбления, даже самую смерть, чтобы они 
предпочитали умереть, лишь бы не нанести брату раны, не боро
ться против него.

Отче, в какой же любви, в каком мире, в каком нежном едине-
нии Ты хотел бы видеть Своих детей.

В Твоем свете ясно, как день, что малейшее умножение любви 
среди детей Божиих в тысячу раз ценнее, чем все материальные 
блага мира. 

Не будем защищаться, когда нас обижают, подставим горло, как 
агнцы, чтобы нам не вступать в спор с братьями, но побеждать их 
добротой, чтобы мы подражали божественному Агнцу, Который 
позволял бить Себя, оплевывать, ругать, завязывать Себе глаза и  
бичевать Себя, надеть на Себя терновый венец и возложить на се
бя Крест.

Будем же переносить все оскорбления, все несправедливости, 
издевательства, насилия, пощечины, удары, раны, оковы и смерть. 
И будем молиться за тех, кто ненавидит нас: «Отче, прости им, 
ибо не ведают, что творят». И возблагодарим Бога, что Он удоста-
ивает нас, столь недостойных, такого сходства с Собой. Аминь».

	 Таинство миротворения	 189



ВЛАДИМИР ИЛЮШЕНКО

ОТЕЦ АЛЕКСАНДР МЕНЬ:
«ЗЛО ПРЕВРАТИТСЯ В ПЫЛЬ»1

ХХ век как чума пронесся над миром. Ни в одном другом веке 
зло не проявляло себя в таких масштабах, с такой жестокостью 
и беспощадностью. Век геноцида, мировых войн и тоталитарных 
империй, он был беспрецедентным по числу жертв. Никогда в ис-
тории на Земле не было пролито столько крови. Силы зла будто 
сорвались с цепи. Фактически ХХ век – это гигантская антрополо-
гическая катастрофа, последствия которой выходят далеко за пре-
делы одного столетия, а то и тысячелетия. В этом веке зло сделало 
качественный скачок: человечество впервые обрело возможность 
уничтожить самое себя и все живое на земле. Вместе с тем, ХХ век –  
это век духовного сопротивления безумию и распаду. Одним из 
тех, кто олицетворял это сопротивление, был Александр Мень. 

Если внимательно прочесть последние работы отца Александ
ра – его статьи и выступления конца 80-х и 90-го года – то уви-
дишь, что в них содержится предупреждение. В них постоянно 
повторяется одна и та же мысль: человечество стоит на краю ка-
тастрофы; покров, накинутый над бездной, очень тонок, и он в лю- 
бой момент может прорваться.

Что же говорил отец Александр?
Он говорил: «Мы стали свидетелями мировой гражданской вой- 

ны всех «детей Адама», терзающей его единое тело». Он говорил,  
что если человек не имеет представления о духовном начале, «в 
нем вылезает зверь. Хуже зверя – демон». Он говорил, что мы 
должны со всей серьезностью задуматься над тем, куда ведет раз
дувание «образа врага». Он говорил, что, «культивируя ненависть 

1 Выступление на Международной научно-богословской конферен-
ции «О мирном и непримиримом противостоянии злу в Церкви и в об-
ществе» 28 сентября 2005 г. Москва, Институт философии РАН. 



– религиозную, политическую, национальную, человечество раз-
дирает самое себя. Приближает тот рубеж, где маячит призрак апо- 
калиптической катастрофы». И в связи с этим он задавал вопрос: 
«Можем ли мы, столь разные, жить вместе на одной земле?» И от
вечал: «Если не сможем – неизбежно погибнем».

Алик Мень научился читать и писать в четыре года. Первая 
фраза, которую он написал, была такая: «Не будь побежден злом, 
но побеждай зло добром». Эти слова апостола Павла он пронес 
через всю жизнь, они стали для него своего рода девизом.

Скажу сразу: отец Александр – это воин Христов. Он противо
стоял злу с той же силой, с какой любил Христа, – всем сердцем,  
всей душою, всем разумением. Это не было пассивным противо
стоянием – это была борьба, никогда не прекращавшаяся. Послед
ние 15 лет его жизни я был свидетелем этой борьбы. Прежде чем 
перейти к этому свидетельству, скажу о том, что понимал сам  
о. Александр под злом, как он его определял.

Он говорил, что зло – это духовная болезнь, это темная сти-
хия, абсолютно иррациональная. «В иррациональном хаос шеве
лится. В этом хаосе человек соприкасается с духовными изме
рениями, столь же больными, как и он сам». Я не раз слышал от  
о. Александра, что попытки логически, рационально объяснить 
зло – бесполезны и бессмысленны: «Воля к злу – абсурдная, про-
тивоестественная… Воля, противящаяся гармонии, противящая-
ся бытию, – самоубийственная воля. Одна из причин, почему нель
зя объяснить происхождение зла: потому что оно совершенно вне 
категорий объяснения, потому что оно есть темное до конца, до 
последней глубины… Иррациональное не может быть рациональ-
но объяснимо. Объяснить зло, дать логически ясную теодицею –  
значит сделать зло обоснованным. А оно необоснованно, как сле-
пая стихия бунта, как стремление против света».

Отец Александр говорил и о формах существования, бытова-
ния зла. Он специально остановился на этом в одной из бесед с 
прихожанами. Предоставлю слово ему самому:

«В каких формах в мире существует зло? Я сказал бы, пожа-
луй, что в трех формах или четырех. Первая, элементарная форма –  

	 Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»	 191



это хаос, это всякое разложение, умерщвление, дезинтеграция. Все  
то, что препятствует совершенствованию мира, совершенствова-
нию жизни. Это смерть. В Писании называется самым большим 
врагом – смерть. Так на уровне природы.

Второе зло, на уровне человека, – это зло нравственное.
И, наконец, на уровне чисто духовном – то, что мы называем  

демоническим злом. Здесь человек соприкасается с теми таин
ственными измерениями бытия, в которых тоже происходит ка-
кой-то сбой, какой-то дефект. Человек в эти измерения окунается, 
инфицируется ими. Отсюда демоническая одержимость людей –  
носителей зла, людей, зло для которых становится второй приро-
дой, людей, отравленных злом». 

Однажды в разговоре со мной о. Александр сказал: «Дьявол –  
это реальная личность». Все попытки отрицать его существова-
ние – это ухищрения самого дьявола. «Я не только уверен, что он 
существует, – говорил отец, – но думаю, что в жизни это можно 
всегда увидеть. Есть зло… которое не имеет природного проис-
хождения, сатанизм, сидящий в человеке, который пытался опи-
сать Достоевский». Силы сатаны – это силы, которые ведут к рас-
паду, к смерти, к гибели, на уровне сознания – к греху, на уровне 
истории – к антихристу. Они носят личностный характер, как и 
все духовное».

Вместе с тем о. Александр не склонен был винить во всех наших 
грехах сатану. В них виноват прежде всего сам человек: «…осата- 
нение человека происходит не путем непосредственного зараже-
ния… а путем открытия собственной воли навстречу этим темным 
силам. Всякий грех сначала человеком допускается, он открывает 
ему ворота, а когда сатана в нем поселяется и правит бал – тогда и 
рождается одержимость».

Поэтому все доводы типа «бес меня попутал» о. Александр от- 
вергал. «Нечего, – говорил он шутливо, – на дьявола пенять, коли 
рожа крива», лучше пенять на себя. Если уж бесы действительно 
так влияют на нас, то это потому, что мы подставились. И, кстати, 
все увлечения метафизикой зла он не одобрял: он был убежден, 
что сейчас мы не подготовлены к тому, чтобы изучать темный мир.  

192	 Владимир Илюшенко



Попытки заигрывать со злом, пусть даже с надеждой обхитрить 
его, попытки проникнуть в демонический мир с помощью всяких 
оккультных практик он считал опасными для души человека. И 
недаром он однажды сказал: «…может быть самые отвратитель-
ные из разрушений, которые творятся антибожественной силой, –  
это искажения и разрушения души. Наиболее преступные. Пото
му что когда разрушается организм, или гора, или микроб, это 
одно. А когда разрушается дух, душа – это самый страшный из 
всех видов разрушения, который мы знаем».

И еще одно, очень важное замечание о. Александра: «Христос 
учит нас не тому, как произошло зло в мире… а учит тому, как жить 
в мире, где есть зло. Он сказал: «В мире будете иметь скорбь; но 
мужайтесь: Я победил мир». О. Александр следовал за Христом: 
он воевал со злом. Он утверждал: «Кто не воюет, тот не побежда-
ет». И своих прихожан он ориентировал именно так: объяснять 
зло не надо, но противостоять ему необходимо, потому что оно 
разрушительно, потому что это бунт против света, против уста-
новленного Богом миропорядка.

Как же он сам противостоял злу? Главным и универсальным 
способом противодействия он считал соединение с Богом – источ
ником жизни, света, любви. И он не только так считал – он так жил  
и потому имел право учить нас этому. Его слово никогда не расхо-
дилось с делом. Он был образцом христианина, а значит образом 
Христа. Вслед за Спасителем он сеял на земле семена Царства Бо
жия и делал это многообразно: своими книгами, лекциями, бесе-
дами, пламенным словом проповедника, пастыря, духовного отца, 
но прежде всего примером собственной жизни. Почвой были наши 
души (а позднее – души миллионов его читателей и слушателей).

Он не раз говорил нам, что христианство – это риск и ответ
ственность, а не комфортное и уютное существование, не теплая 
лежанка, не тихая пристань. Это трудная и опасная экспедиция, 
которая требует от нас мужества, активности и предельной ответ
ственности. Глядя на него, мы понимали, что трус, эгоцентрик и 
любитель кайфа не может стать христианином. Он трудился для 
Христа каждую минуту своей жизни (по-моему, даже во сне).

	 Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»	 193



Иногда о. Александр говорил вещи, по видимости, парадоксаль
ные, но на самом деле точные и проверенные его собственным опы
том. Например: «Враг дан нам для испытания нашей прочности». 
Или: «Через трудности и зло все равно открывается нам Божия 
любовь». Или: «Мир лежит во зле», – говорит нам Священное Пи
сание. Но мы и без этих слов знаем, что зло кругом царствует и 
властвует. И Господь его не отменяет! Господь его не уничтожает! 
Он поступает иначе! Он посылает в мир нас, христиан, чтобы мы, 
пользуясь поддержкой Его благодати, боролись со злом, сеяли доб-
ро, светили в темноте. «Так да светит свет ваш пред человеком», –  
говорит Господь. Наша жизнь – это жизнь посланников Божиих. 
Каждый человек, самая немощная больная старушка может быть 
светильником в своем доме, в своей семье, среди своих близких. 
Все имеют эту возможность, но мы этого не хотим. Много ли све-
та и тепла мы вносим в тот мир, в котором мы живем?»

Привожу эти примеры для того, чтобы показать, что одним из 
способов борьбы о. Александра со злом были постоянные усилия 
по искоренению зла в сердцах его прихожан. Он много раз напо-
минал нам, что первое зло – внутри нас. Поэтому начинать надо 
с себя. Мы завистливые, черствые, нетерпеливые, грубые, раздра-
женные. Мы всегда сосредоточены на себе, всегда заняты только 
своими чувствами, мыслями, заботами и интересами. Мы равно-
душны, глухи и слепы к окружающему нас миру. Будучи злы, мы 
и вокруг себя видим только зло. Наши грехи – свидетельства злой, 
самоутверждающейся воли. Мы погружены в суету. Мы заполня-
ем наши души всяким мусором, а не словом Божиим. Мы не стали 
светом для людей. Мы отдалились от Бога.

Надо сказать, что, слушая это, мы испытывали жгучий стыд, 
потому что это была правда. Говорить правду о нас самих, правду 
о мире, ушедшем от Бога, – это тоже было проявлением борьбы  
о. Александра со злом. Он, как библейские пророки, не льстил нам.  
Но если бы он ограничился только обличениями (которые мы впол- 
не заслужили), мы не испытывали бы после его проповедей и его 
исповедей духовного подъема. А он вселял в нас веру и надежду. 
Его собственная вера была непоколебимой, она давала ему энер-
гию сопротивления, и такую же веру он воспитывал в нас.

194	 Владимир Илюшенко



О. Александр в высшей степени обладал способностью разли-
чения духов, и нас он учил отличать добро от зла, поясняя, что 
«когда мы учимся в себе находить вот это поле битвы, как говорил 
Достоевский, тогда и начинается работа по выращиванию нашей 
духовности. Это дело каждого человека. Это величайшее творче
ство. Каждый человек творит свою душу, каждый созидает свою 
личность. Но созидает ее не в пустом пространстве, а в соотноше-
нии с другими «Я» и с вечным «Я» божественным».

Вот эта последняя мысль была очень дорога о. Александру, и 
он ее развивал неоднократно. На прямой вопрос «Нужно ли бо
роться со злом?» он однажды ответил так: «Творение осуществ
ляется сейчас. Бог действует в природе каждую секунду, и Его 
творческая сила все время противостоит силам зла и разрушения. 
И мы – Его союзники, соработники. Я думаю, что если лишить 
человека возможности этого противостояния, этой борьбы, то его 
участие в Творении кончится. Человек призван быть активным. 
Каждый на своем уровне, по своим возможностям и способностям, 
но внутренне он должен быть активным. Эта борьба не есть нечто 
разовое, а это наше дыхание, наше существование, наша жизнь».

Вопрос, надо ли бороться со злом, для о. Александра вооб- 
ще не стоял. Он говорил, что Христос никогда не отрицал борьбы 
со злом, и Его борьба была суровой и очень острой. Но мы, если 
мы хотим идти за Христом, должны понимать, что методы этой 
борьбы не могут быть любыми. «Побеждай зло добром», говорил  
о. Александр, – это главный христианский принцип. И «это труд-
ный, конечно, способ, потому что твое добро должно быть таким 
сильным, чтобы оно сломило это зло». Да, зло пока господствует в 
нашем мире. Оно идет явно, как танк… Но тем не менее сила доб-
ра все равно оказывается побеждающей. И в этом смысл евангель-
ского изречения: «Свет во тьме светит, и тьма не объяла его».

О. Александр так пояснял свою мысль: «Подумайте, ведь не 
сказал евангелист: свет побеждает тьму. Это совсем не то, что при- 
зыв Пушкина «Да здравствует солнце, да скроется тьма!» В Еван
гелии так не сказано, потому что иллюзий нет, тьма остается пока 
в этом мире. Но света уничтожить она не может. Свет неуничто-

	 Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»	 195



жим, он светит во тьме. Подобно звездам, которые в черном кос-
мосе не могут разогнать его черноту, но не гаснут, а горят. И в 
этом противостояние света, добра и правды. Если бы добро оде-
лось в латы зла и стало бы крушить все направо и налево, прояв-
ляя свою силу, оно очень быстро перестало бы быть добром. Оно 
стало бы злом». Из этого ясно, что популярное изречение «Добро 
должно быть с кулаками» – это ложная максима. Добро не может 
побеждать так грубо и наглядно, как зло, иначе оно само становит
ся злом. 

О. Александр, безусловно, различал зло космическое, вселенское 
и зло социальное и бытовое. Но он знал, что в основе и первого, и 
второго, и третьего лежит противление Высшей воле, поэтому он 
боролся против любого из них. Он знал, что зло коренится в безу-
мии твари, которая стремится уйти от истины и Бога. Он призывал 
нас «бороться со злом вместе с Богом». На этом он настаивал. Он 
сам так и действовал. Он знал, что в конечном счете все решает 
Божественная воля. Именно она из мрака делает свет, из зла делает 
добро. Но он знал и другое: да, «Мне возмездие, и Аз воздам», но 
зло погашается не справедливым возмездием, а любовью.

Есть две силы, сравнимые с внутриядерными. Это ненависть 
и любовь. Ненависть взрывает человечество. Ненависть – это от-
талкивание, разъединение, это центробежная сила. Соединяет лю
дей – любовь. Она есть главная энергия человечества, она сильнее 
внутриядерных сил. Но «любовь у нас в тяжком дефиците», – го-
ворил о. Александр, а это значит, что Бог у нас в тяжком дефици-
те, потому что Бог есть любовь.

Потому и бушуют центробежные силы, разделяющие людей. 
А между тем человечество – это единый организм, и в физиче
ском, и в духовном смысле. Таково было убеждение Александра 
Меня. Он учил тому, что любовь побеждает злобное разделение 
мира. Он говорил: «Если человек не умеет любить, значит он не 
умеет жить. Потому что живет только тот, кто любит». 

Могу свидетельствовать, что сам о. Александр был генерато-
ром любви: она из него просто изливалась. Поэтому жизнь его бы- 
ла исполнена глубокого смысла.

196	 Владимир Илюшенко



На вопрос о том, как понимать достаточно трудную заповедь о 
любви к врагам, он отвечал так: «Никогда не думайте, друзья мои, 
что в Евангелии содержится такая глупость, что человек должен 
относиться к какому-нибудь негодяю, который причинил ему зло, 
так же, как к своему ребенку, к своей жене или к своему мужу. 
Ничего подобного! Такого бреда в Евангелии нет. Любить своих 
врагов – это значит относиться с доброжелательностью даже к про- 
тивнику, желать ему добра, желать, чтобы он раскаялся, чтобы он 
одумался». 

Десятилетиями о. Александр находился под надзором «Орга
нов», где ему дали кличку Миссионер. Нападки на него начались 
с первых шагов его служения и сопровождали его всю жизнь. С 
течением времени они становились все более яростными и мно-
гочисленными, причем исходили они не только от функционеров 
КГБ, но и от религиозных фундаменталистов, неоязычников, ан-
тисемитов, псевдолиберальных интеллектуалов, типиконщиков, 
большевиков и т.п. Князь мира сего явно избрал его своей посто
янной мишенью. Полярные и нередко враждебные друг другу об- 
щественные силы дышали одной страстью – ненавистью, когда  
речь заходила об о. Александре. Почему? Ответ прост: потому что  
он был истинным служителем Христовым, избранником Божиим.

В 1986 г., уже во время перестройки, в газете «Труд» появи- 
лась гнусная статья, обливающая грязью о. Александра, обрисовы
вающая его как злобного антисоветчика, создающего «подполь-
ную церковь» по указке Запада. А после статьи началась серия 
допросов в КГБ. Они были изнурительными, многочасовыми и 
очень частыми. Любой в этой ситуации пал бы духом. Но не отец! 
После допросов он иногда звонил мне, давая знать, что все у него 
в порядке. Однажды прямо с Лубянки он пришел ко мне, однако 
не усталый, не измученный, а полный кипящей энергии, бодрый 
и даже довольный тем, как провел «беседу». Он не уклонялся от 
разговоров с ними. И хотя много раз чекисты пытались уловить 
его в слове, ничего у них не получалось. Он пользовался случаем, 
чтобы даже этих людей наставить на путь добра, и они это чувс-
твовали. Они читали его книги. По некоторым беглым деталям я 

	 Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»	 197



понял, что он вызывал у них не просто уважение, но даже некий 
пиетет. Им как бы хотелось оправдаться перед ним.

Недавно стало известно, что еще в 1980 г. Андропов, который 
был тогда председателем КГБ, писал своим подчиненным: «Наш 
главный враг – священник Александр Мень». Об этом рассказал 
в начале сентября 2005 г. на конференции памяти о. Александра 
Вячеслав Всеволодович Иванов. В 1991 г., после провала ГКЧП,  
ему, как депутату, был предоставлен этот документ. Поскольку 
Андропов был начальником богопротивного ведомства, то его ха
рактеристику надо признать верной. Но что вытекало из этой де-
финиции? Известно ведь, что следовало делать с врагом, который 
не сдается. А о. Александр, хоть он и относился к врагам добро-
желательно, ни на какие компромиссы со злом не шел. Само его 
отношение к тем, кто противостоял злу тоталитаризма – к матери 
Марии (Скобцовой), Дитриху Бонхёфферу, Максимилиану Коль- 
бе – знаменательно и символично. Известно, как высоко он оцени-
вал их подвиг.

Под конец жизни о. Александра чрезвычайно тревожило нарас
тание деструктивных тенденций – взрыв ксенофобии, шовинизма,  
национальной ненависти. Он говорил, что это «первобытные сти-
хии, очень вредные для человека, очень низменные, они противо-
речат и патриотизму».

В своем последнем интервью (5 и 7 сентября 1990 г.) с необы-
чайной для него резкостью и суровостью он говорил о наибо-
лее тревожном явлении – рождении русского фашизма, который 
«очень активно поддерживают очень многие церковные деятели». 
Он сказал буквально следующее: «Произошло соединение русско
го фашизма с русским клерикализмом и ностальгией церковной».

Через несколько дней, 9 сентября, андроповский приговор был 
приведен в исполнение. Отец Александр убит за веру, за чистоту 
и святость своей жизни. Как истинный служитель Господень он 
противостоял злу всем своим существом. Он говорил: «Библия 
никогда не проповедовала примиренчества по отношению к злу. 
Христос сопротивлялся злу – потому Его и распяли. Но меча Он 
не поднял». Оружием о. Александра тоже был не меч, но слово. Он 

198	 Владимир Илюшенко



не звал Русь к топору – он звал ее к нравственному очищению, к 
принятию правды, земной и небесной.

По многим признакам могу сказать, что о. Александр знал, что 
его ожидает, в начале сентября 1990 г. знал точно, но не сделал 
ничего, чтобы чаша сия прошла мимо него. Воины-афганцы, ко-
торых он крестил, предлагали ему охрану. Он отклонил это пред
ложение. Он абсолютно осознанно принес себя в жертву. Жерт- 
ва – наивысший акт борьбы со злом. Отец Александр прошел свой 
путь за Христом, свой крестный путь – до конца.

Борьба добра и зла – это не только метафора. Это реальное про-
тивоборство полярных духовных сил. Отец Александр противо-
стоял злу, как мало кто в этом мире. Он был центром кристалли-
зации восходящих духовных сил, и это было оценено противной 
стороной в полной мере. Расправа над ним есть признание его вы- 
дающейся роли в борьбе со злом. И это не просто убийство, а казнь 
по приговору тайного трибунала. 

Понятно, что за убийцами стояли враги Христа, враги христи-
анства. Именно для них проповедь о. Александра была наиболее 
страшна. Именно для них его общественное служение, его обра-
щение к массовой аудитории было нестерпимо. Конгломерат тем-
ных сил объединился, чтобы пресечь это служение. Мстительная, 
бессовестная, злая сила не могла простить вестнику Царства его 
духовного подвига. Убийство было призвано остановить развитие  
России по пути живого христианства. Остановить не удалось: Гос
подь воздвигает новых добрых пастырей, а Александр Мень при-
водит людей ко Христу и после своей физической смерти.

Отец Александр любил повторять вслед за Альбертом Швей
цером: «Мое знание пессимистично, но моя вера оптимистична». 
Он говорил: «Этот оптимизм я не черпаю из фактов, а только из 
того, что убежден в творческом, божественном происхождении 
добра. Зло есть карикатура на Божье творение, и все, что мучи-
ло и мучает человечество – тоталитаризм, фанатизм, шовинизм, 
узость, косность, леность, чванство, нежелание создавать, а жела-
ние как-то ловко перераспределить, – все это лопнет, как мыльный  
пузырь. Хотя веками эти болезни существовали, возрождались, но 

	 Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»	 199



все равно они мертвые. Сегодня, когда напряженность в общест- 
ве достигла точки почти критической, я не хотел бы давать людям 
никаких поводов полагать, что у меня есть иллюзии, – я человек 
без иллюзий, – но я верю, что Промысел Божий не даст нам погиб-
нуть, и всех, у кого есть искра Божия в сердце, я призываю к тому, 
чтобы твердо стоять и не поддаваться ужасу и панике: мы прой-
дем через все эти полосы в конце концов, пройдем, я уверен. Все 
было: мы видели и войны, и катастрофы, пройдем и через это». 

И еще он говорил: «…надежды мои чисто мистические, потому 
что я все равно верю в победу светлых сил. Я убежден, что сила 
зла базируется на нашей трусости и тупости, но то, что на протя-
жении эры беззаконий всегда находились стойкие люди, правед-
ники, мученики, – такие, как архиепископ Лука Войно-Ясенецкий, 
психиатр Дмитрий Евгеньевич Мелехов, Андрей Дмитриевич Са
харов, – утешает, это залог того, что дух непобедим и черные при-
зраки все равно рассеются рано или поздно». 

Отец Александр и сам был из таких праведников и мучени-
ков. Он принял все ниспосланное ему безропотно, с терпением и  
мужеством. Он был рыцарем Добра. Добро, «оно – как жизнь сре-
ди мертвых. Оно маленькое, оно слабое, но в нем суть и ось ми-
роздания. И самого человека. Вся эта громада зла в конце концов 
превратится в пыль, потому что она ничего не стоит. А добро бу-
дет заполнять весь мир».

200	 Владимир Илюшенко



Памяти митрополита Леонида (Полякова) –
к 40-летию назначения

архиепископом Рижским и Латвийским

Архимандрит ВИКТОР (МАМОНТОВ)

«ТАКОВ НАМ ПОДОБАЕТ АРХИЕРЕЙ...»

Во время гонений на Церковь я вынужден был в 1980 году, в  
июле месяце, на день апостолов Петра и Павла, покинуть Почаев
скую Свято-Успенскую Лавру, куда я был принят послушником 
и желал быть там навсегда. Но у Господа были другие планы обо 
мне.

Я приехал в село Ракитное к старцу Серафиму (Тяпочкину), ко- 
торый служил в Свято-Никольском храме, куда часто приезжал  
владыка Леонид (Поляков). Отец Серафим был духовником вла
дыки. Владыка Леонид и сам был духовником старца – отец Се
рафим желал всегда открыть душу любимому архипастырю.

Я рассказал отцу Серафиму, в каком положении нахожусь – из-
гнан, ни работы, ни прописки, власти в любой момент могут об-
винить в тунеядстве, что грозило известными последствиями.

Отец Серафим после беседы со мной сказал: «Поезжайте в Ри- 
гу к владыке Леониду, он будет вам как отец». Дал письмо, в кото-
ром написал обо мне, благословил, поцеловал, и вот я уже в Риге, 
в Троице-Сергиевом монастыре, в покоях архиерейского дома вла
дыки.

Владыка решает меня рукополагать. Я понимал, какие препят
ствия могут возникнуть. У меня высшее образование, степень кан
дидата филологических наук. Но владыка взял на себя смелость –  
продвигать мою кандидатуру через все препоны. Он отправляет 
меня в Спасо-Преображенскую Пустынь – подальше от глаз вла
стей, а сам начинает готовить мое рукоположение.



Митрополит Леонид у храма Рождества Пресвятой Богородицы 
в г. Резекне в сопровождении протодьякона Бориса Голубкина  

(слева) и иподиакона Ивана Бородина (справа)

Митрополит Леонид и 
архимандрит Виктор 
(Мамонтов), г. Карсава. 
Сентябрь 1985 г.
Фото Владимира Моисеева



В Пустыньке я не только молился, но и трудился. Нужно было 
вокруг Спасо-Преображенского каменного храма положить бетон
ные плитки. Я быстро научился работать на бетономешалке, за
ливал раствором ячейки будущих плит, утрамбовывал их, работа 
удалась. И когда я сейчас приезжаю иногда в Пустыньку и хожу 
по этим плитам, вспоминаю то время и владыку Леонида.

На престольный праздник Пустыньки – Преображение Господ
не – приехал владыка Леонид. После причащения, когда я подошел 
целовать крест, сказал мне: «Ждем положительного результата». 
В ожидании пребываю до Успения. Накануне праздника, после 
причащения, алтарница, старенькая монахиня Нектария, говорит 
мне: «Владыка просит вас приехать к нему».

В Риге владыка сообщает мне, что 31 августа, в воскресенье, в 
Свято-Троицком кафедральном соборе он будет рукополагать ме
ня во диакона.

Неделю я служил диаконом, а 7 сентября 1980 г. владыка руко
полагает меня во иерея. Тепло поздравил меня перед всем наро-
дом, а затем сказал: «А наставление – в проповеди». В тот день на  
службе читался отрывок из послания к Коринфянам. Владыка, по
вернувшись ко мне, сказал: «Вы гонимы, но не оставлены», т.е. он  
предвидел все тернии моего пастырского служения в тяжелых усло
виях гонения на Церковь. «Не оставлены... т.е. Бог защитит тебя, 
и я буду всегда молиться о тебе». И я реально чувствовал эту мо-
литву владыки, и сколько раз она помогала мне.

12 февраля 1982 года владыка постриг меня в монахи в своем  
домовом храме преподобного Серафима Саровского с именем Вик- 
тор. Отец Серафим (Тяпочкин) просил владыку дать мне имя Ме
летий, святителя, мощи которого находятся в Харьковском кафед-
ральном соборе, но владыка оставил мое имя, только переменил 
святого. 

Владыка Леонид был назначен архиепископом Рижским и Лат
вийским в 1966 году. Он нес свой архипастырский подвиг в очень 
трудное для Церкви время, время господства атеизма и воинству-
ющего материализма. Многие храмы были разорены или закрыты, 
а кафедральный собор, в котором служил до войны архиепископ –  

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 203



мученик Иоанн Поммер, по повелению Фурцевой был закрыт и 
превращен в планетарий в 1961 г. Власти намеревались закрыть 
Рижский Свято-Троицкий женский монастырь. Воля чиновников 
атеистического государства вторгалась в каноническую жизнь 
Церкви чуть ли не законодательным путем.

В эти годы владыка Леонид сумел сохранить для нас живое 
Предание Церкви в тайниках своего сердца. 

Когда владыка приехал в Латвию, ему было 53 года.
Лев Львович Поляков родился 19 февраля 1913 года в Санкт-

Петербурге в семье врача.
Он осиротел, когда ему было четыре дня. Его мать, Ольга, ска-

зала своей сестре Елизавете: «Лиза, я чувствую, что умру, ты его 
не оставь».

Это как Рахиль, которая, рождая Вениамина, когда душа ее ос-
тавляла тело, успела дать ему имя Бен Они, что значит – сын моей 
силы.

Несмотря на страдания, которые привели ее к смерти, мать 
владыки дала ему жизнь и любовь. Все люди, общавшиеся с вла-
дыкой, принимая его любовь, как бы принимали любовь его ма-
тери.

Это напоминает последние минуты жизни Иисуса Христа, Ко
торый умирая на Кресте, передал Иоанну Богослову Свою мать, 
сказав, чтобы он заботился о Ней.

Во владыке было что-то материнское в отношении к людям. Он 
переживал за людей так, будто он их родил. Он очень беспокоился 
за одного священника, который пил. Встречаясь с ним, он плакал 
и молчал, а потом говорил: «Ты себя убиваешь». Так только мать 
может болеть за свое чадо.

Владыка всегда был доступен людям, внимателен к ним, они 
имели возможность открыть ему свою душу и получить нужный 
совет. Во вторник и пятницу с 10°° до 14°° каждый мог прийти к 
нему в епархиальный кабинет.

Однажды он спрашивал о здоровье своего посетителя, и тот по- 
чувствовал, что это был вопрос не светской вежливости, а заботли-
вого врача. «Он участливо кивнул головой, когда я сказал о своих  

204	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



немощах, и я понял и ощутил, что он взял меня в свою молитву», –  
так вспоминал свое общение с владыкой его духовный сын.

Владыка унаследовал профессию отца. По окончании средней 
школы учился в Ленинградском медицинском педиатрическом 
институте. По окончании института с 1939 года работал врачом-
терапевтом. Когда началась советско-финляндская война 1939–
1940 гг., а затем Великая Отечественная, молодой врач ушел на 
фронт и работал хирургом. Он спас жизнь многим людям. За са-
моотверженный труд получил четыре правительственные награ-
ды – ордена и медали.

Потом он почувствовал в себе призыв на новое служение – пас-
тырское. 13 ноября 1949 года в Ленинградском Свято-Владимир
ском соборе митрополитом Ленинградским и Новгородским Гри
горием (Чуковым) он был рукоположен во диакона, а 20 ноября 
– во иерея. Отец Леонид начал служить в ленинградских храмах. 
Затем совершалось его восхождение на новые ступени архиерейс-
кого служения – хиротония во епископа (1959 г.), возведение в сан 
архиепископа (1962 г.) и митрополита (1979 г.).

Владыка ежегодно объезжал всю епархию – около 120 прихо-
дов. Везде подробно интересовался отоплением храмов, ибо во 
многих из них отопления не было, просил состоятельные храмы 
помочь бедным приходам.

Так как наш Карсавский приход был немногочислен и беден, 
владыка всегда старался чем-нибудь помочь.

Зная, как врач, о пользе козьего молока, он благословил при-
везти из Пустыньки несколько молодых коз. Во двор въехала мо-
настырская машина, в окнах которой вместо людей показались 
козьи мордочки. Все встречавшие смеялись и умилялись. 

Владыка проявлял особое внимание и любовь к своей тете Ели
завете, которая воспитывала его, сироту, заменив ему умершую 
мать. Он взял ее из Ленинграда к себе в Ригу, и она жила в его 
покоях. Она была очень добрая, образованная, училась вместе с 
сестрой Ольгой в Смольном. Владыка и Елизавета всегда были 
вместе – как мать с сыном. Если иногда его долго не было, она 
спрашивала: «Где владыка?»

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 205



Она тяжело болела – сердце. Каждый день вызывали скорую 
помощь. Владыка постриг ее в схиму с именем Паисия. Он глубо-
ко почитал старца Паисия Величковского, защитил магистерскую 
диссертацию «Схиархимандрит Паисий Величковский и его ли
тературное наследие», за которую ему было присвоено звание про
фессора.

В 1974 году 1 июня схимонахиня Паисия отошла ко Господу. 
Отпевал ее владыка в Троицком кафедральном соборе. Похороне
на в Спасо-Преображенской Пустыньке. Владыка Леонид ежегод-
но в день ее кончины приезжал в Пустыньку служить литию на 
ее могиле.

Из Москвы к владыке каждое лето, а иногда и на Рождество 
Христово приезжала Надежда Александровна Павлович, поэт, уче
ница Александра Блока. Небольшого роста, полная. Она была ин-
тереснейшим человеком, знала многих выдающихся людей и уме-
ла о них хорошо рассказывать. Будучи членом Союза писателей, 
она доставала путевку в Дом творчества писателей в Дубулты и 
приезжала в Латвию. Она же в годы служения на Рижской кафед-
ре митрополита Вениамина (Федченкова) приезжала и к нему.

Когда Павлович впервые увидела владыку Леонида, то была по
трясена. На нее он произвел сильное духовное впечатление. Она 
очень хотела попасть к нему на прием – такая у нее была личная 
потребность. Попала. Очень волновалась перед встречей. Влады
ка как врач это заметил.

Сказал: «Надежда Александровна, дайте Вашу руку. У Вас 
пульс учащенный». Эта встреча была началом их знакомства и 
долголетнего общения. Она стала духовной дочерью владыки и 
воспринимала его на уровне оптинского старца. Исповедовалась у 
него и причащалась. Переписывалась с ним.

«У меня, – как потом она рассказывала, – появилось к этому 
человеку абсолютное доверие». Удивительно, что это говорит че-
ловек большого критического ума.

Надежда Александровна была духовной дочерью последнего оп- 
тинского старца Нектария и спасла ценнейшую оптинскую биб-
лиотеку духовной литературы. Она была стойким человеком. С 

206	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



годами здоровье ее ухудшилось, она ходила с палочкой, потом по-
явилась сильная близорукость. Говорила: «Я совсем слепая».

Очень любила посещать службы в нижнем храме собора. Вла
дыка там не служил, но присутствовал. Она шла туда, зная, что 
будет иметь возможность встретиться с ним, что для нее было ра- 
достью и духовным утешением.

Владыка любил непременно быть в храме ежедневно, даже если  
не служил Евхаристию. Тогда он нес клиросное послушание, читал 
канон и пел вместе с народом, иногда сам выносил свечу. У него  
был очень звонкий голос, красивый тембр, но не музыкальный слух.  
Любил после службы петь с народом «Царица моя Всеблагая...» и 
«Слава в вышних Богу». Начинал сам, а народ подхватывал.

Молиться рядом с ним в храме было радостно. Это была не бур
лящая радость, а тихая и очень прочная.

В кафедральном соборе он сам читал шестопсалмие в полной 
тишине, в подряснике, на нем не было ни панагии, ни креста, с об
наженной головой. Читал удивительно внятно.

«Я был потрясен тем, как он читает, – вспоминал эту службу 
его духовный сын, москвич. – Я тогда не понимал церковно-сла-
вянского языка, но то, что он читал, я понял. Это не просто отчи-
тал, механически, как нередко делают чтецы, или играют голосом. 
А он спокойным, ровным тихим голосом читал так, что это прон
зало.

С такой же силой внутреннего проживания я воспринимал чте-
ние владыки Антония Сурожского. Когда он читал в московском 
храме на службе трисвятое, меня каждое слово пронзало так, как 
будто меня охватывало огнем.

Однажды я присутствовал на монашеском постриге. Это было 
удивительно. Что меня поразило? Такое было впечатление, что в 
этом таинстве участвуют трое: он (владыка), сестра и Господь.

Он был полностью погружен в происходящее и абсолютно не-
лицеприятен, т.е. как будто вокруг никого нет.

Обычно на постриге стараются все делать красиво в расчете на 
присутствующих, а он все совершал, никого не принимая в рас-
чет. Он как бы свидетельствовал сестре: «Ты сейчас предстоишь 

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 207



пред Господом, научись жить в предстоянии Ему, не обращая вни-
мания на обстоятельства».

Потом я понял, что это была проповедь сестре и научение, но 
не словами, а действием. Он ей как бы показал, как монашеству-
ющий должен жить.

Как-то, читая египетский патерик, я нашел слова великого стар
ца, который сказал: «Что такое монах? Душа и Бог. Вот и весь мо- 
нах».

Когда я это прочел, предо мною встала эта картина пострига. Я 
понял, что владыка учил сестру именно этому».

Владыка Леонид был очень хорошим проповедником. Имел 
большой опыт. Будучи инспектором Московских духовных акаде
мии и семинарии, он ввел традицию – в воскресенье проповедь в 
храме произносили студенты.

Проповеди владыки были короткими, но очень глубокими. Час
то он говорил слово после литургии, молебна.

«В храме сто человек, а причастились только семнадцать. По
думайте, что Вы делаете? Дни лукавы суть, и никто не знает, смо-
жем ли мы еще раз подойти к Чаше. Одни не причастились, пото- 
му что считали себя недостаточно подготовленными, а другие –  
по небрежению ко очищению своей души».

О рукоположенном на Литургии во иерея двадцатишестилет-
нем М. К. сказал:

«Он еще только форма священника, которого сейчас хиротони-
сали. Чтобы стать священником, он должен очистить свое сердце 
от греха, чтобы оно стало вместилищем Христа. Без этого нет ни 
пастыря, ни христианина».

После чтения на Литургии отрывка из Евангелия от Матфея, 
где говорилось о покаянии «Покайтесь, ибо приблизилось Царст
во Небесное» (Мф 4:17), он сказал: «Исповедание своих грехов –  
это только начало. Покаяние – это изменение жизни».

На молебне владыка читал отрывок из Евангелия от Матфея:
«Смотрите, не презирайте ни одного из малых сих, – ибо го-

ворю вам, что Ангелы их на небесах всегда видят лице Отца Мо- 
его небесного. Ибо Сын Человеческий пришел взыскать и спасти 

208	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



погибшее. Как вам кажется? Если бы у кого было сто овец, и одна 
из них заблудилась, то не оставит ли он девяносто девять в горах 
и не пойдет ли искать заблудившуюся?»

Когда он начал читать этот отрывок, неожиданно заплакал. Ду
малось, что, когда в тишине своего уединения он читал это место, 
умиление и слезы уже приходили к нему. Ведь это, можно ска-
зать, раскрытие тайны его святительского омофора, его особого 
пастырского послушания.

Потом, после окончания молебна, была проповедь на тему дня: 
«До тех пор, пока мы будем вести себя как язычники, торжества 
Православия не будет. Торжество Православия будет тогда, когда 
мы станем христианами».

Затем владыка послал иподиакона в алтарь. Тот принес папку 
и коробочку. Когда владыка увидел их, вдруг сильно расплакал-
ся, как ребенок, и не мог остановить слез. Начали читать указ о 
награждении протодиакона Бориса Голубкина орденом. Владыка 
все время плакал, отвернувшись от народа. Протодиакон тоже.

Владыка всегда плакал во время рукоположения новых пас
тырей для Церкви (в это время нисходит на них обильная благо-
дать нашего Утешителя – Духа Святого), казалось, владыка хотел  
омыть все предыдущие и последующие грехи малоподготовлен-
ных ставленников, чтобы ожило их сердце, согретое сострада-
тельной любовью Господа, греющего и питающего Свою Церковь, 
чтобы еще один делатель вышел на обильную жатву, собирая по-
терянные души.

У одного ставленника он спросил перед рукоположением: «Чем 
отличается священник от актера?» И сам ответил: «Священник 
живет, а актер играет».

В проповеди владыка пояснил: «Священнослужитель должен 
непрестанно работать над собой, возделывать почву своего серд-
ца, чтобы семя благодатных даров, полученных из церковной со-
кровищницы, дало добрые плоды, от которых он мог бы питаться 
сам, живя полноценной духовной жизнью, и питал бы своих пасо-
мых. Если у священника нет этого труда, нет трезвения и молит-
вы, то он духовно засыхает и не имеет жизни в себе».

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 209



«Верующие бегают из храма в храм в поисках истинного пас-
тыря, а священникам нечего им дать: они потеряли благоговение 
перед престолом – перед жертвенником Любви Божией. Терния 
подавили пшеницу в их сердце, и они сами топчут робкие всходы 
веры в душах своих прихожан», – говорил владыка народу.

Во вторую неделю Великого Поста, в день памяти святителя 
Григория Паламы, после чтения евангельского отрывка об исце-
лении расслабленного, когда его друзья разобрали крышу, чтобы 
опустить его к ногам Иисуса Христа, владыка говорил о свойствах 
греха: «Грех заразителен, он расслабляет нашу волю. Мы созна-
ем, что делаем недолжное, порочное, но наша воля расслаблена, и  
мы грешим. Что же нам делать? Сейчас Пост, т.е. воздержание. Се
годня день памяти Григория Паламы, учителя умной молитвы.

Это простая молитва, которую можно повторять всегда и вез-
де, призывая Господа.

Это простая молитва, но она – опасная молитва. Злая сила на-
падает на нас через наше окружение, т.е. через людей. Не они на 
нас нападают, но злая сила, вселившаяся в них. Но значит ли это, 
что мы должны оставить молитву? Если мы оставим молитву, то 
грех будет прогрессировать, и мы будем заражать окружающих, 
уже не замечая этого». 

Когда в Троице-Задвинском храме рукополагали Н. во диако-
ны, владыка сказал: «Священство – это не профессия, а крестоно
шение. Но, к сожалению, к нам приходят люди, желающие при-
нять сан, с иными мыслями».

Сказал, что в нашем инославном крае нам особенно надо ду-
мать о исповедании православной веры, т.е. воздержание, непре-
станная молитва, соблюдение церковного устава, ежедневное чте-
ние Священного Писания.

Когда Слово Божие станет нашим образом мыслей, тогда наше 
вероисповедание будет православным.

В четвертую Неделю Поста после чтения евангельского отрыв-
ка: «Сей род не может выйти иначе, как от молитвы и поста» (Мк 
9:29) владыка говорил: «Мы озлоблены, т.е. дух злобы живет в нас.  

210	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



Это проявляется дома, в семье, на работе и здесь, в храме. Что нам  
делать? Род сей исходит молитвой и постом. Пост – внутреннее 
воздержание от зла, молитва – непрестанное освящение себя через 
призывание имени Господа Иисуса». Сказал: «Почему мало при- 
частников? Может быть, за дверьми храма нас ждет смерть».

В шестую Неделю Поста – Вход Господень в Иерусалим – вла-
дыка говорил: «Евреи приветствовали Христа как царя. Они жда-
ли, что Он избавит их от внешнего гнета, от римского владычест-
ва. Но Он пришел не для этого. Он пришел, чтобы избавить их от 
власти греха. И вот мы празднуем праздник радостный и вместе 
скорбный. 

И мы ветвями, как древние евреи, встречаем Христа, воскли-
цаем: «Осанна».

Когда мы приходим в храм, исповедуемся, причащаемся, то это 
наша «Осанна» Христу. Но когда мы потом возвращаемся к нашей 
прежней порочной жизни, то этой жизнью мы говорим: «Распни 
Его, распни!»

Потом владыка говорил о предстоящем юбилейном поместном 
Соборе (1000-летие крещения Руси), о прославлении новых свя-
тых. Он заплакал, когда перечислял их имена и добавил: «Не все 
будут прославлены, но и они святые».

На второй день Пасхи вечером на общеградском богослужении 
владыка в своем слове делал упор на внимании за своим сердцем. 
Нужно препятствовать злым мыслям переходить в злодеяния, ста- 
раться быть всегда в общении со Христом. Тогда сохранится пас-
хальная радость и сердце наше, как у преподобного Серафима Са- 
ровского, всегда – и зимой и летом – будет петь: «Христос Вос
кресе!»

В Неделю о Фоме, говоря о затворенных дверях, которыми во-
шел Иисус Христос к Своим ученикам, владыка объяснял народу: 
«Затвори двери сердца своего от плоти, мира и дьявола. Да явится 
в сердце Христос Воскресший. Что значит затворить двери серд-
ца? Это поведение – внутреннее и внешнее».

Говоря о Страшном Суде, владыка заметил: «Страшный Суд 
страшен для того, кто не может взглянуть в глаза Любви Божьей».

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 211



В Неделю пятую по Пятидесятнице, когда читается евангель-
ский отрывок о гергесинских бесноватых, владыка начал про- 
поведь так: «Мы все, возлюбленные, бесноватые. Это видно из 
того, что мы грешим. У нас слишком мало сил на добро, и слиш-
ком много сил на зло. Мы стремимся к греху и услаждаемся этим 
стремлением. Потом мы горько каемся, и хорошо еще, если горь-
ко».

В восьмую Неделю по Пятидесятнице после чтения отрывка из 
Евангелия от Матфея: «Ученики, увидев Его, идущего по морю, 
встревожились и говорили: Это призрак», владыка говорил про-
поведь: «Есть люди, для которых нет Христа, и они не хотят Его 
знать. Есть люди, для которых Христос – это призрак. Надо очис-
тить свое сердце, и тогда вы узнаете силу Христа. Дух действует 
в чистом сердце. Никто не может произнести плохое на Иисуса, 
если в нем говорит Дух Святой. И никто не может исповедать Ии
суса Господом, как только в Духе Святом».

В Слове на Рождество Христово владыка отметил: «Мы любим 
добро, но мы любим и грех. Всякое стремление наше к добру есть 
стремление к Богу. Надо искать прикосновения к Богу. Но Господь 
заповедал нам всецелое обращение к Нему – всем сердцем, всей 
душой и всей силой прилепляться к Нему. Без Бога в сердце нет 
покоя, сердце болит». 

Незадолго до кончины, владыка при встрече со мною сказал, 
что, видимо, скоро уже его не будет. 

Когда у него случился первый микроинсульт, отказала правая 
рука, нарушилась речь, но все равно он просил иподиакона Ивана 
Александровича приезжать утром в монастырь, в его покои, что-
бы идти с ним в храм.

Потом было ухудшение здоровья, владыка с большим страхом 
передвигался, причащался в нижнем храме, потому что там легче 
было идти по ступенькам вниз.

В августе 1990 г. ему стало очень плохо. Болел. На праздник 
Преображения всегда был в Пустыньке, но на этот раз не смог. Пе
реживал. 8 сентября 1990 года в 9 часов вечера у владыки опять 
был инсульт. В этот день его душа разлучилась с телом.

212	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



Иподиакон Иван Александрович Бородин рассказывал мне: 
«Перед смертью в Дубулты на даче владыка меня долго не отпус-
кал, крепко держал мою правую руку, лежа в постели, и так тихо 
говорил, что я усиленно прислушивался. Давал мне напутствие: 
«Живи с Богом и будь предан Ему». Дал устное завещание: «Я 
хотел бы, чтобы дом, где я жил в Асари, был тебе». В этом доме 
был устроен домашний храм на втором этаже, где владыка любил 
молиться. Я тоже там бывал и в этот храм привез в дар владыке 
икону мученика Леонида, младенца, брошенного в огонь, икону 
написал архимандрит Зинон по моей просьбе. В этом храме час-
то сослужили владыке ныне покойный протодиакон Борис Голуб
кин, протоиерей Леонид Морозов, диакон Василий Санников, ипо
диакон Иван Александрович Бородин.

Отпевание владыки было совершено 11 сентября в Риге в Тро
ицком соборе Свято-Троице-Сергиева монастыря при большом 
стечении верующих. Многие стояли на улице и через раскрытые 
двери слышали пение. Хор пел очень хорошо. Пришли на отпева-
ние двенадцать семинаристов – католиков. Они встали полукругом 
в изголовье владыки в черных сутанах и чистыми отрешенными 
голосами спели на латинском языке псалмы. Пели молитвенно, от 
сердца, в благоговейной тишине. Все слушающие прослезились.

Это был их дар владыке, которого они очень уважали и даже 
просили его преподавать у них в католической семинарии. Влады
ка часто бывал на приемах в семинарии, приглашался на трапезу.

Чин отпевания был совершен архиепископом Курским и Белго- 
родским Ювеналием в сослужении епископа Подольского Викто
ра и епископа Даугавпилсского Александра. Погребен владыка в 
Спасо-Преображенской Пустыни (Валгунда) под Елгавой у алта-
ря Преображенского храма.

У владыки Леонида были удивительные отношения с духовни-
ком Пустыни архимандритом Таврионом. Всем было видно, какая 
у них взаимная искренняя любовь.

Однажды в храме на празднике Преображения Господня в Пус
тыне отец Таврион стоял, как полагается перед архиереем, но вла-
дыка Леонид всячески старался уступить ему честь первенства на 

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 213



службе. Был такой момент. После чтения Евангелия владыка про-
тянул руку в сторону отца Тавриона, что было знаком: «Скажите 
слово». Старец поклонился ему и протянул обе руки, тем самым 
попросил, чтобы владыка сказал проповедь. Владыка улыбнулся 
только кончиками губ, смиренно выйдя, сказал слово.

Всем стало ясно, что между ними были взаимная приязнь, поч-
тение и любовь.

И не случайно, что в Пустыньке они покоятся рядом.
Незадолго до кончины владыки моя сестра Раиса видела сон. 

Владыка стоял с ней рядом и вдруг стал очень высокого роста, 
у него был величественный вид. Сестра во сне думает: «Может 
быть, владыка патриархом станет?»

Узнав о кончине владыки, она вспомнила и рассказала мне этот 
сон, как знак, что он уже собирался перейти из этой жизни.

А духовная дочь протоиерея Александра Меня, побывавшая 
у него накануне его гибели, во время беседы услышала от него: 
«Скоро владыка Леонид умрет, и вам всем будет очень трудно». 
Рассказывая об этом, она вспомнила, что удивилась этим словам. 
Оказалось, что о. Александр предсказал близкую кончину влады-
ки, – беседа происходила днем 8-го сентября 1990 г.

Помню, как мне с горечью говорили некоторые клирики: «Как 
же мы не понимали, что у нас было такое сокровище. Мы считали, 
что так и должно быть. И только тогда, когда не стало владыки, 
мы поняли, кого мы потеряли».

Владыка Леонид был духовно одаренным архипастырем; одна 
из прихожанок сказала, что владыка даже стареет красиво. Как 
светел и священнически благодатен был его облик.

После службы владыка обычно приглашал сослужащих ему к 
столу. Его стол был простым и скромным. Келейница монахиня 
Марфа подавала рыбу с картофелем, цветную капусту, которую 
любил владыка, щи, гречневую кашу. Келейнице владыки помо-
гала монахиня Илария, которая в свое время готовила для влады-
ки – мученика Иоанна Поммера на его даче в Озолкалне.

Владыка утром никогда ничего не ел, даже если не служил. 
Возьмет кусочек антидора, выпьет святой воды. Любил выпить 

214	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



стакан черного кофе, в непостные дни со сливками. Кофе предпо-
читал молотый. В течение дня ел сухие фрукты – изюм, чернос-
лив, курагу. В посту все это всегда стояло на столе. Вечером пил 
чай со свежими рогаликами.

Он был настолько скромен в еде, что смущался, когда устраи
вали для него на приходах роскошные трапезы. Он говорил: «Я –  
монах и для меня картошки и винегрета достаточно. Зачем вы при
готовили столько дорогих блюд?»

Он еще говорил, что епископ не должен объедать епархию.
В общении владыка всегда был очень скромен и доброжелате-

лен. Как–то после исповеди в монастыре иподиакон, как обычно, 
позвал меня к нему на чай. Владыка вдруг встал из-за стола и ку
да-то пошел; вскоре я услышал звон посуды, обернувшись, увидел 
его, стоящего на коленях у буфета и выбирающего тарелку. Я бы
стро подошел, чтобы помочь. Но он мягко отклонил мою просьбу, 
сказав: «Нет, нет, я тоже должен послужить». Такое отношение к 
людям я видел и у владыки Антония Сурожского. Подобный же 
образ смиренного владыки я видел в бенедиктинском монастыре 
в Шеветони (Бельгия). Католический епископ после Евхаристии, 
после трапезы надел сатиновый халат и мыл пол в вестибюле мо-
настыря, где бывает много паломников и посетителей.

В один из дней рождения владыки я приехал в монастырь ис-
поведовать сестер, так как я, по его благословению, был назначен 
духовником Рижского женского монастыря. Только после оконча
ния исповеди я смог пойти к владыке. Его уже все поздравили, 
и вот я, наконец, присоединяюсь к поздравителям. Владыка был 
очень утомлен и на мое извинение о его утруждении очень тепло 
сказал: «Двери моего сердца всегда открыты вам». 

По моим наблюдениям, владыка не жаловал наушничества. Ес
ли кого-то пытались очернить, то он спокойно говорил: «Весьма 
достойный человек, весьма». И, естественно, пристыженный на-
ушник немедленно исчезал.

Владыка любил юмор. Шутил всегда с серьезным лицом. В 
один из осенних епархиальных объездов он обедал в нашем доме. 
Входя, он сказал моей сестре, встречавшей его с хлебом и солью: 

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 215



«Мамонтов не хочет меня кормить». На что сестра ответила: «Не 
беспокойтесь, владыка, Вас Моисеевы покормят».

Анастасия Ивановна Цветаева, зная владыку по моим расска-
зам, имела к нему глубокое уважение. Она передала ему через ме
ня свои «Воспоминания» с теплой дарственной надписью. 

Книгу он принял с искренней благодарностью, и она хранилась  
в его большой библиотеке. А меня благословил на духовное твор-
чество. С того времени я стараюсь исполнять его завет. В вышед-
шей в Москве моей книге «Сердце пустыни» (2001 г.) о трех стар-
цах – схиархимандрите Косме (Смирнове), архимандрите Таврионе 
(Батозском), архимандрите Серафиме (Тяпочкине) отмечено это: 
«По благословению Высокопреосвященнейшего Леонида, митро-
полита Рижского и Латвийского».

Я знал, что Аркадий Райкин был одноклассником владыки, и 
они сохранили дружбу на всю жизнь. Иногда он приезжал на от-
дых к владыке. Однажды я спросил владыку: «Об Аркадии можно 
молиться?» Он ответил: «Можно».

Владыка Леонид был открыт людям всех конфессий. Он встре-
чался не с конфессией, а с человеком, образом Божиим, который 
имеется в каждом из нас. Любил общаться с покойным кардина-
лом Вайводсом, с лютеранским епископом Турсом. На официаль-
ных приемах у владыки были представители разных конфессий –  
католики, лютеране, баптисты, старообрядцы. Однажды на прием  
пришел раввин из хоральной еврейской синагоги. В то время при-
ехал из Нью-Йорка главный раввин. Приглашая владыку, он ска-
зал: «Меня и Вас ждут в синагоге».

Уполномоченный по делам религии, находившийся на приеме,  
пояснил владыке: «Знаете, нет согласования о том, чтобы Вы по
сетили синагогу». Потом сказал переводчице: «Можете с Бороди
ным (иподиаконом) туда его привезти». Владыка приехал. В си-
нагоге было много молящихся. Раввин говорил на английском 
языке, его слово переводили на русский. Владыка внимательно 
выслушал проповедь.

В 1989 году владыка Леонид принимал в Риге архиепископа 
парижского, кардинала Жана-Мари Люстиже.

216	 Архимандрит Виктор (Мамонтов)



В 1978 году владыку посетил Святейший патриарх всея Гру- 
зии Блаженнейший Илия II. «Я прибыл к Вам как ученик к учите-
лю», – сказал католикос-патриарх после торжественного молебна 
в Рижском кафедральном соборе.

Владыка поддерживал открытие в Латвии школ национальных 
меньшинств, в 1989 году послал поздравительную телеграмму ди
ректору Рижской еврейской школы в связи с ее открытием.

Апостол Павел в своем послании дал образ истинного архипас- 
тыря Церкви Христовой: «Таков и должен быть у нас Первосвящен
ник: святой, непричастный злу, непорочный, отделенный от греш-
ников и превознесенный выше небес» (Евр 7:26).

Владыка Леонид всей жизнью воплотил этот образ, с мужест
вом и любовью ради нас и нашего ради спасения пронес свой 
крест вечной жизни.

Могила митрополита Леонида у 
алтаря Спасо–Преображенского 

храма в Пустыньке.

	 «Таков нам подобает архиерей...»	 217



«ВСТУПЛЕНИЕ В СВЕТ»
Из писем сестры Иоанны 

(Юлии Николаевны Рейтлингер) Элле Семенцовой

О КРУГОВОЙ ПОРУКЕ ДУХА

Отрывки из писем Ю. Н. Рейтлингер (в монашестве сестры Ио
анны) к Элле Львовне Семенцовой (с 1983 г. по мужу Лаевской, 
1942–1997) продолжают публикацию эпистолярного наследия1 по- 
разительной иконописицы, духовной дочери отца Сергия Булга
кова (с 1918 по 1944) и отца Александра Меня (с 1973 по 1988). Рас- 
пределенная после репатриации на жительство в Ташкент, она  
не только освоила среднеазиатскую духовную пустыню (обросла 
разновозрастной средой общения), но и поддерживала регуляр-
ную связь с московско-питерским кругом, который тянулся еще 
из дореволюционной России и из эмиграции. Этот круг постоян-
но расширялся благодаря общине отца Андрея Сергеенко, моло-
дежи, получавшей духовную поддержку в доме Ведерниковых, а 
затем прихожанам о. Александра Меня. К этой же духовной среде 
обитания принадлежала и Элла.

Родители Эллы были музыкантами: мама – пианистка, всю 
жизнь учила детишек игре на фортепьяно, папа – скрипач Свет
лановского оркестра. Неверующие. Евреи. В 1965–66 гг. Элла за
кончила искусствоведческое отделение исторического факультета 
Московского университета, затем было несколько мест работы, в 
том числе – Третьяковская галерея, Исторический музей, филиал 
ГИМа – церковь Троицы в Никитниках (экскурсовод). Наконец, в 
1971 г. Элла была зачислена в штат Института искусствознания 
(тогда еще Институт истории искусств), где могла в полной ме- 
ре заниматься научной работой в сфере, особенно ее интересовав-

1 Умное небо: Переписка протоиерея Александра Меня с монахиней 
Иоанной (Ю. Н. Рейтлингер). М., Фонд имени Александра Меня, 2002. 
Сестра Иоанна. Из писем к московской молодежи // Вестник РХД, 1988 г.,  
№ 154. С. 198–201.



	 О круговой поруке духа	 219

шей, – искусство Древнего мира. К этому времени она пережила 
религиозный кризис, крестилась с именем Елена. Это произошло  
в сентябре 1969 г. в Александрове, в доме протоиерея Андрея Сер
геенко. 

Андрей Александрович Сергеенко (1902 – 17 декабря 1973) 
детство провел в Киеве. Эмигрировал, вероятно, с врангелевски
ми частями из Крыма в ноябре 1920 г. По легенде, в составе сани
тарной части 1-го Армейского корпуса. Учился в Пражском уни-
верситете, затем был вольнослушателем в Сорбонне. В 1928 г., 
студентом Свято-Сергиевского Богословского института (Париж, 
выпуск 1931 г.) был рукоположен митрополитом Евлогием во ие
рея. В 1929 г. владыка назначил о. Андрея, священника «незауряд-
ного <…>, склонного к мистической жизни», но и «деятельного 
работника»2, настоятелем только что построенного храма св. Иоан
на Воина в Медоне.3 Именно о. Андрей выбрал для росписи храма 
оригинальную в своем творчестве Ю. Н. Рейтлингер. Он знал ее 
по выставкам Общества «Икона» и по воссозданной ею в 1929 г. 
иконографии XVI в. «Не рыдай Мене, Мати», названной «Русской 
Пьетой». Не всем понравились медонские «фрески» Юлии Никола
евны: «Старики ворчали: «Мы в изгнании ведем трудную жизнь, 
приходим в храм, чтобы забыться, зачем нам эта роспись?» Отец  
Андрей, конечно, возмущался таким отношением к храму и к рос- 
писи и поддерживал ее. Ел. Яковл. Браславская (в будущем – Ве­
дерникова – познакомилась с ней впервые) помогала, чем могла»4.  
Это строки из «Автобиографии» Ю. Н., они говорят о людях, ко-

2 Митр. Евлогий. Путь моей жизни. Воспоминания митрополита Ев-
логия (Георгиевского), изложенные по его рассказам Т. Манухиной. М., 
Московский рабочий, 1994. С. 437–438.

3 Медон – городок в предместье Парижа (департамент Seine (Сены), 
который облюбовала русская эмиграция: жизнь здесь была гораздо де-
шевле столичной.

4 Сестра Иоанна (Рейтлингер). Автобиография // Умное небо: Пере-
писка протоиерея Александра Меня с монахиней Иоанной (Ю. Н. Рейт-
лингер). М., Фонд имени Александра Меня, 2002. С. 478.



торые с этой поры будут связаны нитями дружбы до конца своих 
дней.

Елена Яковлевна Браславская (1899 – 9 января 1982) среди 
многочисленных русских беженцев после революции оказалась 
за границей. Муж и отец ее детей Гоги и Аси – Михаил Гинзбург, 
был белым офицером. Елена Яковлевна рассталась с ним и вы-
шла замуж за англичанина, пять лет жила в Англии. В 1930 го- 
ду – она вновь в Париже, одна с двумя детьми. В этот кризисный 
момент своей жизни она впервые встретилась с о. Андреем на 
отпевании родственницы. Подошла к нему сама. Он положил ей 
руку на голову: «Кто Вы?» – «Я еврейка.» – «Жду Вас в Медоне 
через неделю». С той поры она всегда рядом с о. Андрем, кото-
рый крестил ее в реке Окс под Парижем. За ним она и в Россию 
вернулась…

Деятельность о. Андрея во Франции была весьма многооб
разна. Еще будучи студентом Богословского института, он – ре
дактор Сергиевских листков (начали выходить 31 декабря 1927 г.) 
Главной целью этого издания было поддержание и распростране-
ние христианских знаний в помощь верующим. Молодой иерей 
построил скит для «людей, увлеченных идеалом монашества».5 
Он существует до сих пор и стал знаменит фресками монаха-ико-
нописца отца Григория Круга. О. Андрей организовал детский 
приют (человек на 40) и давал там уроки Закона Божия. Он вел 
миссионерскую работу с баптистами, изучал иврит и Тору для 
духовно-просветительской деятельности среди евреев. И в годы 
войны он спас многих из них: выдавал справки о крещении, пря-
тал, снабжал деньгами. А Елена Яковлевна, надевшая желтую звез- 
ду, ходила по Парижу между впереди шествовавшим в рясе о. Анд
реем и замыкавшей матушкой Валерией Яковлевной. 

С ноября 1945 г. в Медоне начал выходить церковный ежеме-
сячник «Духовные беседы» с благословения митр. Евлогия и под 
редакцией о. Андрея Сергеенко.

5 Митр. Евлогий. Путь моей жизни. М., Московский рабочий, 1994. 
С. 438. 

220	 Наталья Белевцева



	 О круговой поруке духа	 221

Будучи с 1945 г. в подчинении Московской патриархии, о. Анд
рей стал в 1946 г. членом Епархиального совета Экзархата запад-
ноевропейских русских церквей, а в 1947 г. редактором первых 
номеров Вестника Русского Западноевропейского Патриаршего 
Экзархата. В это же время он преподавал литургику на пастырс-
ких курсах Экзархата. 

В феврале – апреле 1947 г. о. Андрей был в составе делегации  
Западноевропейского Экзархата в СССР. Эта поездка была «под-
верстана» советскими властями к празднованию 800-летия Мос
квы и имела целью изобразить Западу «человеческое», веротерпи-
мое лицо кремлевского режима. 

В 1948 г. о. Андрея пригласили на Московское совещание глав 
и представителей поместных Православных Церквей в связи с 
празднованием 500-летия автокефалии Русской Православной 
Церкви. Оно состоялось в июле. После этого совещания о. Андрей 
во Францию уже не вернулся.

На Родине о. Андрей был назначен в Ленинградскую духовную 
академию преподавателем догматического, пастырского и нравст
венного богословия и древнееврейского языка. За сочинение о ста- 
рокатоличестве он получил в 1955 г. степень кандидата богословия.  
А в 1958 г. началось новое обострение государственно-церковных 
отношений, связанное с желанием Хрущева не только разоблачить  
культ личности Сталина, но и культовую жизнь вообще. Прокатив
шиеся по всей стране гонения на Церковь для о. Андрея вылились 
в удаление его из Ленинграда и назначение приходским священни- 
ком сначала в Иваново (настоятелем кафедрального Свято-Преоб
раженского собора), затем в Горький и, наконец, в Александров. 
Какое-то время он служил в Троицком соборе, затем был отправлен 
за штат. В этом городе он с матушкой прожил до конца своих дней. 
В 1966 г. о. Андрея вернули к преподаванию уже в Московской ду-
ховной семинарии, а затем и в Академии, где он до самой кончины 
вел курсы нравственного и догматического богословия и историю 
западных исповеданий. В 1969 г. он защитил магистерскую дис-
сертацию «Старокатоличество. История и основные положения» и 
был утвержден в должности профессора Академии. 



Вот с такой биографией человек встречал в Александрове лю- 
дей, нуждающихся в духовной поддержке. Большей частью они 
присылались Еленой Яковлевной, которая тоже вернулась в Рос
сию году в 1955. Остановилась в Москве у брата. Ее познакомили 
с А. В. Ведерниковым, тогда ответственным секретарем журнала 
«Московская Патриархия», и вскоре они поженились. 

Анатолий Васильевич Ведерников (1901 – 30 октября 1992) в 
начале 1920-х годов закончил Институт слова, где профессорами 
были Н. А. Бердяев, протоиерей Александр Глаголев, Г. Г. Шпет, 
С. Л. Франк etc., многих из которых он и провожал в 1922 г. из Рос
сии. Во время войны его, с маленьким сыном Колей, бросила жена. 
Анатолий Васильевич тогда работал при Московской консервато
рии, а Коля6 учился в музыкальной школе по классу скрипки. Мо
билизация миновала Анатолия Васильевича чудом. Когда в 1943 г.  
был избран Патриарх (митрополит Сергий Страгородский) и нача-
ли функционировать Академия и Издательство Московской Пат- 
риархии, он стал на развалинах налаживать издание Журнала Мос- 
ковской Патриархии и сделался его многолетним ответственным 
секретарем. (Как потом вспоминал о. Александр Мень, именно бла- 
годаря Анатолию Васильевичу он получил возможность с 1959 г. 
печатать свои статьи в ЖМП, а затем, с 1960 г., и главы «Сына 
Человеческого».) А. В. Ведерников был инспектором Московской 
Духовной Семинарии, читал курс истории русской религиозной  
мысли в Академии, которая после войны помещалась в Новоде
вичьем монастыре. Долгие годы он был референтом митрополи-
та Таллинского и Эстонского Алексия (одновременно управляю-
щего делами Московской Патриархии и председателя Учебного 
комитета)7. А. В. Ведерников был близким человеком патриарху  
Алексию I (Симанскому, 1876-1970). Ему патриарх рассказал о со-
бытиях ночной встречи Сталина 4 сентября 1943 г. с ним и митро-
политами Сергием и Николаем (Ярушевичем) на предмет устрой
ства в СССР патриаршества. 

6 Протоиерей Николай, служащий в храме св. Иоанна Воина, что на 
Якиманке.

7 Нынешний патриарх Алексий II.

222	 Наталья Белевцева



	 О круговой поруке духа	 223

В доме Ведерниковых, начиная с 1959 г., стала бывать и сест- 
ра Иоанна, когда летом приезжала из Ташкента в Москву. Именно 
тогда Елена Яковлевна, сама пробовавшая писать иконы (она даже  
училась у о. Григория Круга), вернула к иконописи Юлию Нико
лаевну, у которой в этом был большой перерыв: долгие годы в ЧССР 
ее мастерство в русле православной иконы не было востребова- 
но. Елена Яковлевна сначала просила поправить свои иконы, потом 
что-то дописать, а затем Юлия Николаевна разохотилась сама. 

У Ведерниковых в разных сочетаниях находили внимание как 
не уезжавшие остатки христианской интеллигенции старшего поко
ления (А. Э. Краснов-Левитин, Н. А. Павлович, А. Ф. Лосев), чудом 
возникшее среднее ( Н. А. Иофан, С. С. Аверинцев, К. Г. Киричен
ко, Е. Л. и Т. Л. Майданович, И. Б. Роднянская, Ю. М. Эдельштейн), 
так и неофитные мальчики-девочки, ставшие потом известными и 
неизвестными священниками, писателями, учеными, реставрато
рами, искусствоведами. Атмосфера дома Ведерниковых была осо
бенная: уже не существовало разницы характеров, профессий, уче- 
ности – все были близки одним, через Него. Поэтому в этом доме 
так легко говорилось, елось, молчалось. Проходили головная и сер
дечные боли, напряжение.

Небольшая, но с высоченными потолками комната в Плотнико
вом переулке была перегорожена стеллажами и таким образом раз
делена на две половины: «гостиную», где главное место занимал 
круглый стол, и закуток Елены Яковлевны – «девичью». За сто-
лом шел общий духовно-интеллектуальный разговор с трапезой. В 
«девичьей» происходили посиделки только с Е. Я. Сколько личных 
драм и радостей девочек и мальчиков прошло через ее сердце!

Элла попала к Ведерниковым, вероятно, через Киру Георгиевну 
Тихомирову, однокурсницу, старшую по возрасту, авторитетного 
друга и наставника. Кира была верующей, хотя крестилась позд
но, в 1961 г.8 Потом состоялось знакомство Эллы с о. Андреем. 

8 Кира Георгиевна из семьи известного историка Михаила Николае-
вича Тихомирова (1893-1965). Вышла замуж за Вадима Васильевича Ки-
риченко и долгие годы работала с ним вместе в Музее древнерусского 



Тогда уже наладились поездки в Александров, где о. Андрей слу-
жил на дому Всенощную и Литургию. Естественно, это было за- 
прещено. В том, как мы весело себя вели, когда останавливались  
в Александровской гостинице, что стояла напротив дома о. Анд- 
рея, был некий кураж антисоветского фрондерства. Но беседы на  
политические темы о. Андрей не поддерживал. Внутри Александ
ровской общины была теплота родственных отношений, но были 
и какие-то трения. Элле не всегда хотелось существовать коллек-
тивно и открыто, отголоски этих неудобств звучали в разговорах 
с с. Иоанной, а строки из дневника Эллы передают реакцию мо-
нахини.

«6/VIII- 73 г. 23.10
Про Александров (то, что я поняла после вчерашнего разгово­

ра с Юлией Николаевной): кроме главного, все остальное – для 
терпения. Ю. Н. сказала: «Вам приходится терпеть друг друга, 
как в монастыре. <…> Оценится, когда отнимется. Нельзя бро-
саться не только Александровом, но и окружающими. Терпение и  
любовь… Любовь – почти недосягаемое, а терпение возможно, 
при молитве и помощи». 

Сублимированная оценка о. Андрея звучит в строках дневника 
Эллы уже после его смерти: 

«24/III – 1974 г.
Отец Андрей стоит у начала моей христианской дороги как 

эталон, как наглядный и высокий пример ч е л о в е к а. Я не была 
с ним близка, я не знала его в расчлененности и в его тончайших 
особенностях. Он вообще мало раскрывался во вне. Он был дан 
как образец, как образ, из которого каждый может черпать ему 
необходимое и для него пригодное»;

и через год, 1–5 апреля 1975 г.: 
«Он был очень высок для меня тогда, я не дотянулась. И хотя 

он сделал из нечеловека, каким я пришла к нему, человека, я так и 
не знаю, как он это сделал».
искусства им. Андрея Рублева. У них двое сыновей. Кира Георгиевна –  
реставратор и иконописец. В 1970–80-е годы Кириченки жили очень бед- 
но, поэтому Ю. Н. часто пересылала им краски и кисти. 

224	 Наталья Белевцева



	 О круговой поруке духа	 225

То, что Элла попала в это реэмигрантское логово, было для нее 
подарком судьбы, как, впрочем, и для всех нас. Мы, живущие в уду-
шающей атмосфере застойных лет, вдруг узнали через человечес-
кое общение закваску ушедшей России, получили исторические 
ориентиры и географическое расширение: в лицах предстал исход 
русской интеллигенции и воинства, эмигрантские пути (Париж и 
Медон стали близкими городами), имена, запрещенные в СССР, 
сделались известными и, благодаря библиотекам о. Андрея и  
А. В. Ведерникова, изучаемыми.

Элла проходила муки поисков своей темы в искусствоведении. 
Ее всегда привлекала древность. Приход к вере и ее осмысление 
вывели ее на дорогу реконструкции религиозных оснований до-
исторического искусства и, в конечном итоге, к софиологии ис-
кусства. В лице Ю. Н. она нашла не только духовно помогающего 
ей человека, но и специалиста, понимающего всю проблематику 
взаимодействия искусства и веры, в иконописи решавшего те же 
задачи.

О. Андрей умер 17 декабря 1973 г. Встал вопрос о новом духов
ном руководителе. Характерна запись в дневнике Эллы, вновь пос
ле разговора с Ю. Н. 

«19/V –75 г. 10.15 вечера.
Сегодня была у Юлии Николаевны. <…>
Нельзя столько чувства обрушивать на личность священника –  

за ней не видится Христос. Больше исповедоваться совсем чужим 
<…>, («подходит – не подходит» – это же не выбор невесты). 
Нигде в православии не сказано, что духовный отец обязателен. 
Есть – хорошо, нет – ну нет. <…>

Послушанием в миру не достигается личное преображение. 
Это механический момент, а надо свободное, личностное отно-
шение. <…> желать монашества, послушания – это духовная гор- 
дыня, «духовная мечтательность», как сказала Ю. Н. (это – меч-
тательность о многом и не делать малого). Если нужно будет 
– дастся; а пока не дается – не надо ломаться и изыскивать. 
Важно думать о том конкретном, что предлагается. И во всем –  



труд, во всем – аскетика, т.е. отсечение каких-то вещей. Без это­
го – пути нет». 

А на сокровенное мечтание Эллы о христианском браке Ю. Н. 
парадоксально заметила: «Брак – это мученичество, это несча­
стье (где Вы видели христианский брак?) Девство – это не толь-
ко телесное сохранение, это – нерастраченность «вина души» 
(выражение Ю. Н.). Темперамент – это и хорошо, если его напра-
вить. Это тоже «вино души».

В конце концов духовником Эллы стал о. Александр Мень. Все  
дороги вели к нему: дружеские отношения с Ведерниковыми, Юли
ей Николаевной, масштаб личности, соотносимый с о. Андреем. 
Под его духовным руководством Элла вырабатывала свой особен-
ный научный путь – исследователя религиозной основы искусст-
ва. С другой стороны, она часто консультировала о. Александра по 
вопросам древней истории и культуры, тем самым помогая и ему в 
его трудах. Элле был по силам взгляд на мировой культурный про-
цесс с высоты птичьего полета – общего замысла и общего пости-
жения Творца. В ней была широта культурной эрудиции: от IV ты- 
сячелетия до н.э. – до Пушкина и русских символистов. Она про-
фессионально занималась искусством Англии, Швеции, Норвегии 
и Палестины. В Библейско-Богословском институте им. апостола 
Андрея вела занятия по проблемам изобразительного творчества 
времени Великого переселения народов и раннего христианства. 
Ее первая и последняя книга «Мир мегалитов и мир керамики» 
(1997) была посвящена анализу духовного мироощущения доан-
тичного человечества, выразившегося в большекаменном и гон
чарном искусстве, и доказательству того, что «с IV тысячелетия 
до н.э. восточный и западный варианты художественного развития 
существуют рядом, и в их взаимодействии и взаимоотталкивании 
появляется и исчезает, растворяется и возрождается в новом каче
стве единая творческая линия...» постижения Абсолюта.

Знакомство Эллы с Ю. Н. состоялось, судя по письмам, в 1970–
1971 гг. Эпистолярная их связь не прекращалась до последних зря
чих дней жизни Ю. Н. (1985 г.) 

226	 Наталья Белевцева



	 О круговой поруке духа	 227

В Ташкент Ю. Н. приехала с семьей сестры. Екатерина Нико
лаевна скоро потеряла мужа – Алексея Киста. Сначала жили все 
вместе, затем, в январе 1972 г., Ю. Н. получила отдельную одно-
комнатную квартиру на окраине города в массиве Юнус-Абад. 
В то время семья сестры состояла из сына Е. Н. – Александра 
Киста, его жены, внучки и внука. Сестры очень боялись своим 
происхождением повредить карьере Александра – он был талан-
тливым физиком, ставшим впоследствии директором академиче
ского института. Поэтому и, конечно, не только поэтому в письмах 
соблюдались все законы конспирации: о. Александр Мень имено-
вался Аликом, или Ал. Вл., или просто отцом, Елена Яковлевна 
Ведерникова – Е. Я., большая часть друзей помечалась извест
ными Элле инициалами, иконы назывались подарками или фото. 
Кстати, Ю. Н. владела всеми этапами изготовления фотографий: 
«щелкала», проявляла и печатала сама, а потом посылала сним-
ки Элле. Это – пейзажи, родственники и их собака.

В письмах из Ташкента – житейские и духовные реалии обеих 
корреспонденток. Юлия Николаевна и Элла разговаривают о пу- 
тях искусства (в частности, Ю. Н. высказывает свою привержен-
ность домонгольской иконописи, реализму до XV века, отстаивает 
допустимость психологизма в иконах нашего времени), об оди
ночестве («Одиночество надо как-то «взять» с другого конца, за 
«шиворот». Тогда и с людьми потом хорошо, и опять в одиноче- 
ство стремишься!» – советует Ю. Н.), передают вести о друзьях, 
обмениваются книжными впечатлениями (Элла часто посылала 
Ю. Н. стихи своих любимых поэтов: В. Иванова, О. Мандельшта
ма, М. Волошина). Ю. Н. рассказывает историю своего пострига,  
тяжело переживает смерть собачки Чарли (вопрошает о бессмер-
тии души животного), мучается вопросом несоответствия чистой  
жизни и наполненной страшными страданиями старости. Трога
тельны оправдания Ю. Н., что не написала «завещания»: не на-
шлось времени, т.к. опекала больных старушек. Бесконечны рас-
поряжения Ю. Н. о передаче икон, каких-то вещей нуждающимся, 
ею вязанных изделий. Большое место занимают размышления о 



молитве и заверения о молитвенной памяти. Характерен для Ю. Н.  
совет навыкнуть в молитве: для этого совсем не обязательно спе-
циально молиться, достаточно «молитвенного вздоха». Очень час
ты выражения, подобные следующему: «В[аши] настроения мне 
очень близки и понятны». Как духовно опытный человек Ю. Н. 
знает, как необходимо разделить с человеком его переживания. 
Она всякий раз настаивает на необходимости подниматься после 
очередного падения и не отчаиваться. По сути дела, весь пафос 
писем Ю. Н. в: «Все трудно!.. «Царствие Божие нудится». Идите 
и идите! А я буду с вами!» 

Афористически звучат высказывания Ю. Н.: «Святость вовсе 
не безгрешность», «в реализме жизни есть такая огромная прав-
да и прелесть…», «вся жизнь только «стараюсь», «когда Вам очень 
плохо, – сейчас же думайте о других».

Драгоценны и поучительны сомнения самой Ю. Н., например, 
в отношении собственного творчества. Так об одной сделанной ею 
иконе она говорит: «по заданию вдохновенна, но по выполнению –  
халтурна!! Это поймут только те, кто не только смотрел, как 
Вы, но и кисть в руках держал. И я так реально поняла все пре-
зрение ко мне моих худож[нических] врагов, вроде Успенскаго9 и 
т.д.», а в другом письме: о роке всего их рода – дилетантизме, од- 
нако с уверенностью: «Но факт, что я и мастер, и халтурщик, 
и дилетант. И все же своего не отдам, и с Успенск[им], и даже 
Кругом, местом не поменяюсь!» Это самооценка почти 80-летней, 
плохо видящей художницы.

Живя в далеком Ташкенте, Ю. Н. недостаток общения воспол-
няла эпистолярно. И всегда настойчиво просила писать. Элла бы
ла, пожалуй, самой добросовестной ее корреспонденткой.

Наталья Белевцева

9 Л. А. Успенский (1902–1987), художник, иконописец Русского зару-
бежья. Работал в традиционной манере. Ю. Н. всегда с ним творчески 
полемизировала.

228	 Наталья Белевцева



P.S. Некоторые сокращения в письмах Юлии Николаевны рас-
крыты в квадратных скобках, а некоторые публикуются без из-
менения.

«2/X 7110

Итак, дорогая моя Эллечка, пишу Вам обещанное письмо. Еще 
раз благодарю за Ваше. Очень понимаю Вашу любовь к Крыму и 
сравнение его с Грецией. Я в молодости тоже им увлекалась, когда 
меня туда занесла судьба, и жила я «у самого моря». Вспомнилась 
мне еще под впечатлением Вашего письма одна наша знакомая тех  
времен – впрочем, скорей именно не тех, а раньше, еще в Питере, 
но, попав в Крым, я еще больше ее поняла. В Питере – она была ув-
леченной ученицей проф. Зелинского и тоже была «вся в Греции». 
Создала такую группу приятельниц, которые жили тем же, но, ко-
нечно, она была вдохновительницей. Они ходили в греческих одеж-
дах (древнегр[еческих], конечно) и танцевали древнегреч[еские] 
танцы. Конечно, не всегда они были в этих одеждах. Но в Крыму, 
на фоне пейзажа, напомин[ающего] Грецию, они были, вероятно, 
очень уместны.

Я-то в Крым попала, когда все это разрушилось, но т.к. у меня 
были друзья – соседи по имению с одной из них – то всегда слы-
шала об этом разговоры. У них были ученицы совсем молодые (по 
этим танцам). Не обошлось без трагедии: одна из этих молодень-
ких учениц танцевала по вдохновению, замечательно была талан-
тлива. И вот однажды она испугалась, что на нее больше не най-
дет это вдохновение – и покончила собой! Так нам рассказывали. 
Мы были еще очень молоды, но, помню, один раз нас пригласили 
на выступление этих учениц – очень было красиво. <…>

Стихи, котор[ые] Вы мне выписали, мне очень понравились. 
Прямо «пахнут» Крымом! Но скорей не приморским, а более глу- 
боким. Кстати – потом мне однажды привелось съездить из Сим
ферополя в Сюрень и Мангуб-Кале, это вроде Чуфут, по-моему. 

10 Все письма находятся в архиве Библиотеки-фонда «Русское Зару-
бежье» – Фонд Ю. Н. Рейтлингер № 36, опись 2, ед. хр. 1 и 2. – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 229



Там и остатки готского подземного города, и пещеры совсем древ-
ние – просто сплошной «запах истории», веков! Кстати – возвра-
щаясь к воспоминаниям об «Эфигениях» (так мы их звали – этих 
6-стерых девушек – они дружили больше по парам, но группа бы
ла в 6 человек) – главная их вдохновительница – Стеня Руднева 
<…>

<…> Вам все хотелось знать обо мне. <…> За 73 года жизни, 
чего только не было! И многое было шиворот навыворот – то, что 
у других в старости – у меня в молодости и наоборот немного да
же. Но, в общем, все же линия одна, хотя пришлось-таки от нее 
отступить временно – воздух такой… Но слава Богу, теперь это 
позади… <…> В данное время, по-моему, в «воздухе» много уте-
шительного, и мб. это сыграло известную роль, чтоб я вернулась 
к прежним интересам. Знаете ли Вы немного Шардэна?11 Мне по-
дарили кое-какие книги, и хотя я их еще не читала – только одну, 
маленькую – очень вдохновляет».

Дата на московском штемпеле: 9.11.71.
«Дорогая Эллечка!
<…> Все это время я понемногу рисовала, это большое счастье, 

что будет дальше – не знаю, ведь мы знаем только прошлое – каж-
дый настоящий момент через минуту превращается в прошлое. 
Стихотворение, переписанное Вами в письме, мне очень понрави-
лось, я показала сестре – и ей также очень понравилось. Она, кста-
ти, в свое время писала стихи, но знакомство (в 20-х годах) с Мар. 
Цветаевой ее совсем «убило» – и она перестала этим заниматься, 
преклоняясь перед талантом Марины. <…>

Кроме Шард[ена], которого понемногу больше узнаю (его надо 
изучать!) – прочла Мориака в переводе – «Избранное», кое-что не 
понравилось, другое – очень хорошо. Жаль, что не [в] оригинале, 
я не люблю переводы. А как Вы его воспринимаете? Что читали? 
<…>

11 Тейяр де Шарден, Пьер (1881–1955), французский палеонтолог, фи
лософ, католический священник, теолог. Главная работа: «Феномен че-
ловека». В 1970-е годы ходила в самиздате. – Н. Б.

230	 Из писем сестры Иоанны...



Для Ванечки я связала еще одну пару сапожек – голубую. Это 
больше подойдет. <…> Хочу опять сделать посылку, подарок 
о. А[лександру], книгу Тане Майд[анович], сапожки Ванечке и Же
ниному сынишке <…>»

Всем корреспондентам Ю. Н. хорошо известен ее странный 
ташкентский адрес: массив Юнус-Абад. Это окраина Ташкента. 
Ю. Н. туда переехала в начале 1972 года и стала жить отдельно 
от семьи сестры. Вот ее первые впечатления от новой квартиры.

«26/I 72
Дорогая Эллечка!
Спешу Вам сообщить свой новый адрес (на конверте). Когда я 

получила эту квартиру, мы ее еще не видели и были в ужасе, что 
так далеко от всего, что до ближайш[его] автобуса 25 мин. ходьбы 
по (сейчас – снег, и чудно, когда подмерзает, но когда тает – прямо 
вода!) либо непролазной грязи, либо по палящему солнцу, и ста-
ли вести переговоры с одним челов[еком], кот[орый] живет очень 
центрально, но, конечно, кварт[ира] так себе, и дико захламлена. 
Показали ему эту новую кварт[иру] и предложили – не обменяет 
ли (квартира прямо прекрасная!) Ему она понравилась (сестра его 
привезла на такси, в тот день была хорош[ая] погода, так что мб. 
он не очень себе отдал отчет о трудности сюда добираться. Это 
совсем новый микрорайон на пустырях (сейчас снег всюду кругом 
и даже очень красиво). Но ответа сразу не дал. Его кварт[ира] в 
старом домике, дико захламлена, но свой вход и т.д. (одноэтаж-
ный дом) и очень центрально. Теперь мы сами начинаем сомнева
ться – менять ли? Во всяком случае, сейчас о переезде не может 
быть речи, поживу здесь, а там решим.

Пока я совсем не страдаю от одиночества, а даже скорее на-
оборот – наслаждаюсь тем, что могу делать, что хочу, свободна от 
бесконечнаго мытья посуды за 6 человек и т.д. Мб. помогает то, 
что я все время очень занята – разбираю свои вещи, до которых 
не могла толком добраться в течение 4-х лет, любуюсь снегом, ко-
торым покрыто все кругом. А м.б. мне это послано?.. и сейчас так 

	 «Вступление в свет»	 231



нужно… Очень трудно пока с магазинами, но обещают, что все 
понемногу будет. <…>»

Следующее письмо начинает фотография зимней безлистной 
ветки на фоне неба. Название написано на нотных линейках и 
предварено скрипичным ключом: «Зимняя музыка».

«10/XI 73
Дорогая моя Эллечка!
<…> Когда увидите Наташу И[офан], скажите ей, что думаю о 

ней ежедневно, так же, как и о Вас, и как-то и Ваш и ея внутренний 
мир мне близок и по некотор[ым] В[ашим] словам во время наших 
бесед личных я представила себе главные трудности и их храню в 
сердце (думаю, что и ея). Писала я В[ам] о своем одиночестве. На 
него пожаловаться не могу, да и не хочу, путь свой я сама избрала 
давно-давно, без всякаго опыта жизни, но с тем же опытом, каким 
живу и сейчас, и думаю, что оно, хоть порой бывает и тяжело, но во 
многом нужнее и лучше, и я его благословляю и стараюсь оправ-
дать, т.к. ведь многим оно было бы желательно, и они его не имеют. 
Тяжело то, что из-за своей хронической болезни оно увеличено, 
часто не давая возможности даже нужнаго общения с людьми. Но 
ведь что самое нужное и мне и им?.. То я имею именно в одиноче- 
стве в лучшей возможности… К тому же часто общение напр[имер] 
с соседями – меня мало интересует, и болезнь меня освобожда- 
ет от него. <…> Сейчас были праздники, очень не люблю всяких 
праздников, избегаю нос показывать на улицу, чтоб не видеть бе-
гущих из магазина людей с бутылками, сидела дома, но все же эта 
атмосфера к[а]к-то невольно действует. <…> Вообще угнетает вся 
эта обстановка совр[еменной] жизни. А друзей, живущих содержа-
тельно, мало очень и к[а]к-то все меньше у меня. <…> Рисовала и 
кое-чего добилась (очень много скоблила, и это прекрасный выход 
для того настроения, о кот[ором] Вам писала – что не нужны наши 
произведения никому). Вот бы и Е. Я. должна была так же делать, 
я ей говорила. Но ей это труднее, т.к. она сама не знает заранее –  
к а к н е х у д о ж н и ц а – чего хочет. Когда светло (солнце у нас 

232	 Из писем сестры Иоанны...



почти всю осень) – рисую с утра, но не больше 2-х часов, а когда 
пасмурно – затемняю и занимаюсь фото-печатанием (над органи-
зацией затемнения много потрудилась, т.к. по старости могу фото 
заниматься только с утра, а значит трудно затемнять). <…>»

5.12.73 – дата ташкентского штемпеля.
«Дорогая Эллечка!
<…>О «Патмосе»12 ни минуты не забывала, но как-то пока не 

могу вдохновиться, не вяжется у меня чувство, кот[орое] есть об 
этом, с тем изображ[ением], кот[орое] знаю… Надо подождать, вы- 
носить… М.б. что-ниб[удь] придет в голову. Вот напр[имер] 2 строч
ки об Ил[ие] («и не в ветре…» и т.д.) к[а]к-то меня вдохновили и я 
стала его рисовать, не знаю, что выйдет. <…>»

«21/XII 73
Дорогая Эллечка!
Спасибо за письмо, получила вчера! Прямо в восторге от него! 

Во-перв[ых] все о Патмосе к[а]к раз соответствует моему воспри-
ятию, но мне было очень важно узнать, что именно это Вас инте-
ресует.»

Приписка на эту же тему:

«Ваше письмо не только подтвердило мои собственные мысли, 
но дало очень много толчков для дальнейших мыслей! Спасибо! 
Но не ждите шедевра! Старушка я! И все больше старею!»

Продолжение письма.

«С Н[овым] Г[одом] я Вас не поздравляю, т.к. я этого не делаю 
никому, просто сняла с себя лишнюю обузу условностей жизни, 
вероятно, по лени или нигилизму, т.к. у многих это все же внима-

12 «Патмосом» Ю. Н. называет из конспиративных соображений ико-
ну «Иоанн Богослов, пишущий Откровение на острове Патмос». – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 233



ние к людям и какие-то переклички друзей, но часто это создает 
большую суету, котор[ой] я избегаю, а не дает почти ничего в об-
щении – краткий привет, а про то, чем люди заняты, к[а]к живут, 
здоровы ли даже – из этих поздравлений не узнаешь. Другое дело 
было, когда переживала очень интенсивно больш[ие] ц[ерковные] 
пр[аздники], но тогда заранее, так чтоб поздра[вление] пришло ко 
дню – не могла того ощутить, что ощущала в день, а тогда писать 
было уже вроде поздно. <…>»

17 декабря 1973 г. умер о. Андрей

«10/I 74
[Вопрошание о Валерии Яковлевне (вдове о. Андрея) – Н. Б.] Кто 

с ней? Как Ел. Як.? Боюсь, что после первого большого дух[овного] 
подъема от торжества смерти и похорон, кот[орый] я тоже в свое 
время пережила, у нее упадок. <…> Не знаю, что будут делать с 
библиотекой о. А[ндрея], но у него есть совсем маленькая книжеч-
ка об одном замечательном враче – докт[оре] Газе13, написана ад-
вокатом Кони. Она меньше чем эта страничка, т.е. короче и совсем 
тонкая, в темном переплете. Она никому не нужна, а мне бы очень 
ее хотелось хоть на время иметь <…>».

«18/VIII 74 г.
<…> мне кажется, Вы Тэяра14 просто не знаете, может быть, и  

поэтому судите о его сухости. Некоторые его не любят за какую-
то, по их словам, слишком большую «одержимость». Но, во вся-
ком случае, по-моему, сравнивать их двоих (Ч. и Т.)15 совсем нет 
смысла. Они берут вещи совсем к[а]к бы в другом разрезе. Какой-
то совсем другой тонус». 

13 Гааз, Федор Петрович (1780-1863), российский врач-гуманист. Как 
главный врач московских тюрем (с 1828) добился улучшения содержа-
ния заключенных, организации тюремной больницы (1832), школ для де- 
тей арестантов. – Н. Б.

14 Тейяр де Шарден. – Н. Б.
15 Честертон (?) и Тейяр. – Н. Б.

234	 Из писем сестры Иоанны...



«18/X 74 
<…> К[а]к странно – я никогда не любила болгарские иконы, и 

пожалуй, и продолжаю не любить, но после Вашего (я-то ведь там 
не была!) путешествия – книга, кот[орую] Вы мне давно подарили –  
для меня ожила, и Бояны к[а]к-то стали мне очень нужны.<…>

«27/X 74
Эллечка, моя дорогая!
<…> В[аши] настроения мне очень близки и понятны, это все  

наше человеческое, общее всем. Главное – не отчаиваться! Помни
те к[а]к в отечнике: «авва! я пал!» – «встань и иди опять!» «авва, 
я опять пал!» – «встань и иди опять!» Это главное, главное! Еще 
про 2-х других, кот[орые] вышли из м[онасты]ря и оба согрешили. 
Но один – решил «идти дальше» в смысле духовном, и главное не 
отчаиваться, а другой – вот значит, какой я плохой, никуда не го-
жусь, и покатился все ниже и ниже – и пропал. Это почти притча 
обо всех нас, к[а]к мы себя презираем за все наши отступления 
от того, что считаем правильным, к[а]к мечемся, к[а]к становимся 
себе противны, а вот тут-то и надо молиться и «идти», а мы хотим 
быть собой довольны, да еще чтоб люди нас хвалили и любили. 
Вот!

<…> Все трудно! … «Ц[арствие] Б[ожие] нудится». Идите и 
идите! А я буду с вами!»

«1/XI 74
<…> завтра, в суб[боту], поминальн[ый] день, и значит в нашем 

хр[аме] весь хр[ам] будет уставлен столами с булками, рисом и 
проч. «кутьями», что я совершенно не переношу, и конечно не по-
еду (бывает ли это также и в М[оскве]? Я это здесь только, и имен-
но там, где выбрала себе подход[ящего] мне бат[юшку] и вообще 
атмосф[еру], не знаю – есть ли это в других, впервые за всю жизнь 
встретила! <…> мне о. Ал. советовал почаще причащ[аться], а я из 
этого сама себе сделала вывод, что для этого (если хоть раз в месяц) 
надо посещать литург[ию], чтоб была этим некая подготовка к та-
инству, и его более частое переживание. Впрочем, знаю по опыту, 

	 «Вступление в свет»	 235



что сколько бы мы не готовились и к таинству, и к молитве да- 
же – мы всегда снова и снова не готовы и пусты! <…> будние утра 
– священное время для рисования! <…> отец [Александр – Н. Б.] 
просил сделать небольшую серию, и к ней в эту посылку я вклю-
чить хотела (уже сделала) Сер[афима] Сар[овского] Олиной знако-
мой и по собственной инициативе – подарок отцу на ту же тему, 
что делала первую (не последн[юю]) Анд[рею]Ал[ександровичу]16 
– она тоже у Вас. Задумала с больш[им] вдохновением, компоно-
вала также, все без очков, писала и была очень собой довольна! А 
к[а]к дошло дело до деталей – так все пошло прахом, и так собой 
недовольна, что не знаю, что и делать. Но больше ни одной линии 
решила не делать т.к. надо чтоб 5–6 дней сохло, потом – олифа, 
потом и она должна сохнуть, а он ждет свою серию, и получается, 
что вместо сюрприза выходит – обман, я его обманываю, что так 
долго не посылаю!! А между тем вся халтурность всей моей жизни 
на меня навалилась, ведь и та, что у Катеньки – хоть по заданию 
вдохновенна, но по выполнению – халтурна!! Это поймут только 
те, кто не только смотрел, к[а]к Вы, но и кисть в руках держал. И 
я так реально поняла все презрение ко мне моих худож[нических] 
врагов, вроде Успенскаго и т.д. Ну, вот, и с этим недовольством 
собой все равно надо продолжать жить, а мб. к[а]к Е. Я, – сойти со 
сцены? А отец-то к[а]к раз только начал «просить»!! <…>

Самое главное в вопросе о мол[ит]ве конечно то, что и темные 
силы определенно делают все, что б нас отвратить от этого, и вто-
рое – что мы себя обманываем в счете времени!! У о. А[лександра] 
Ельчан[инова] есть один такой совет – посвятить одну минуту! Ну,  
если мы можем – 5 минут! Если бы мы посмотрели на часы – то 
эта минута или эти 5 мин. длились бы без конца! А нам все кажет-
ся – что «нет времени». Еще по своему старческому опыту знаю, 
что лучше не откладывать до последней минуты перед сном, ког-
да уже все в голове путается, а заранее посвятить – вот так, к[а]к 
пишу выше, этому ну, хоть 1 или 3 минуты, пока голова светлая. 
Что касается казенщины – то, во-перв[ых], если есть свои слова – 

16 О. Андрей Сергеенко. – Н. Б.

236	 Из писем сестры Иоанны...



то это прекрасно! Лучше быть не может! И надо всегда этим поль-
зоваться! Но ведь это не всегда бывает. И тогда «казенщина» по-
могает просто, к[а]к форма для этого «занятия». А если слова этих 
молитв (чужих и старых) не переживаешь достаточно вниматель-
но, то отец мне недавно говорил, что это ничего – что даже такая 
молитва имеет силу, и приводил слова (говор[ил] так: мол[итва] 
даже рассеянная имеет силу, слова попадают помимо сознания в 
глубину духа.) А Каррель, известн[ый] медик: «даже когда молит-
ва слаба и состоит главн[ым] образ[ом] из механических повторе-
ний фраз, она оказывает влияние на поведение, ибо она усиливает 
в человеке чувство священнаго и нравственное чувство». Главная 
наша беда, что мы отделяем жизнь от молитвы, что не молимся 
хоть одним вздохом, среди гущи нашей жизни, перед и во вре- 
мя кажд[ого] нашего дела и даже разговора, а все откладываем на 
«правило» утренн[их] и вечерн[их] молитв. <…>

Вот у католиков все это разложено по полочкам, классифици-
ровано – где meditation, где oraison и т.д. У нас этого нет, по суще
ству-то в общей каше – есть: есть просто молитвен[ый] вздох, есть 
«память Божия», есть «богомыслие» – и не надо бояться, что час-
то одно заменяет другое, и мы считаем, что «мы не молимся». А 
по существу-то мб. и молимся? Знаете, к[а]к в бессоннице – часто 
кажется, что все еще не спишь, а оказывается – уже спишь! Так 
и тут – иногда думаешь, что не молишься, а на самом деле одна 
уже минутная память о Б[оге] или взывание к Нему – уже больше 
многих мол[итвосло]вий. А что темн[ые] силы непрерывно нас от 
этого отвлекают – это безусловно верно!»

«17/XI 74
<…> На днях собираюсь, наконец, послать посылку подарков 

мною исполненных по просьбе отца. Но я, грешным делом, заду-
мала сделать и ему самому подарок на ту тему, кот[орую] делала 
первую, что у Вас теперь <…>, конечно в новой трактовке. Это, 
к[а]к я вам кажется уже писала, сильно задержало посылку его 
просьб, но я не могла отказаться от своего желания сделать ему 
это – так что вышло вместо сюрприза – обман!! <…>

	 «Вступление в свет»	 237



Что касается Лариной просьбы, то <…> предполагаю завтра же  
(и уже начала вчера – распилила сама, не очень удачно, загрунто
ванную доску, и компоновала: решила сделать Касперовскую <…>, 
а на полях – Ал[ександр] Нев[ский] и Фамарь) начинать писать. 
Если мне к концу недели удастся ее закончить, потом дней 5 на 
высыхание (олифить сразу нельзя!), потом – олифа, потом сохнет 
олифа – то недели через 3 мб. ее и получите.<…> не можете ли 
В[ы] сами отвезти все к отцу? <…> – Вы увидите, к[а]к он отреа-
гирует, тут для меня через Вас, которая так понимает мою работу, 
была бы какая-то флюида и т.д. <…> А мб. это не важно! И важ
нее – другое… Ел. Як. меня все пугает, что у него нет вкуса, а я 
ей отвечаю, что во 1) я делаю не «ему», а «вообще», во 2) думаю, 
что в этом смысле он в состоянии становления и мб. в этом «я» 
немного «его» буду вести. Или к[а]к бы «сотрудничество». 

<…> очень меня огорчает то, что пишете о Нат[аше]! Неужели 
мы все вместе не можем ее спасти?! Впрочем – жизнь трагична, о! 
к[а]к трагична! И к[а]к мы и сильны, и бессильны!!…

Сколько вокруг трагедий, то у одних, то у других, т.к. что сер-
дце болит за всех… Сейчас еще за наших деток – умерла наша 
дорогая собачка Чарли, это горе для них большое, и не только для 
них – и я, а особенно сестра, очень его любили, к[а]к-то совсем 
пусто без него будет. Помните, я вам его фото посылала и писала, 
что это самый ласковый член семьи. <…> Чарли 2 дня пропадал, 
и потом пришел в ужасном виде – окровавленная голова, и умер, и 
его закопали. <…> я ведь этого Чарли даже изобразила, и внучку 
Катюшу (в голубом платье крайняя слева) и Андрюшу (впереди, 
где Чарли).

Мне так грустно, что трудно объяснить. <…> Мне очень труд-
но осмыслить религиозно это свое горе – даже хотелось бы спро-
сить об этом отца? Мб. все-таки и напишу ему об этом! Но стыдно 
к[а]к-то!? Мне говорили, что он очень любит животных, отчасти 
потому я ему и затеяла этот свой подарок. Мб. он поймет меня и 
даст свое, к[а]к всегда, умное и уместное толкование. <…>

Мне говорили, что Берд[яев] говорил, что не мыслит рая без 
своего кота! Когда, бывало, Чарли тяжело болел – я даже реша-
лась за него молиться. <…>»

238	 Из писем сестры Иоанны...



«21/XI 74
<…> А я все грущу о нашем псе, и к[а]к-то не нахожу, к[а]к это 

осмыслить с точки зр[ения] нашей веры. Но к[а]к только встану на 
молитву – так первая мысль о нем! Почему-то? Конечно, я живу 
одна, без впечатлений внешних, людей почти не вижу и потому 
очень впечатлительна. Но все же – что-то мне бы хотелось здесь 
понять! А сестра моя удивительно без всяких теорий просто с 
внуками, кот[орые] очень плакали, много говорила о душе Чарли, 
и они даже за него помолились! Она это сделала все так просто 
и непосредственно, и я почувствовала, что в этом большая прав-
да. <…> А мать (внуков) сказала Катюше, что когда она вечером 
того дня возвращалась домой и выходила из авт[тобуса] – она еще 
ничего не знала, что дома произошло – то она видела к[а]к бежал 
Чарли (а он в это время уже лежал закопанный в земле), и что это  
хороший признак – значит ему хорошо, так считается. (Она – уй-
гурка, мусульманка, без особых традиций, конечно, но меня очень 
тронул ея рассказ Катюше.) <…>

P.S. Эллечка дорогая! Еще 2 слова – на Ваши «утешения» о мо
ем недовольстве работой своей! Знаю я себя дов[ольно] хорошо. 
И знаю, что, несмотря на иногда интересные задания, все же во 
мне есть халтурщик в исполнении – и уж поздно (хоть и стара
юсь немного!) себя преодолеть. Вот из всех последних работ в Лю
сином Алексее, в Вячеславе, в 103 псалме и, пожалуй, и в Вашем 
Патмосе – не было халтуры! В последнем была какая-то ошиб-
ка в самом задании – это уж от бездарности, что-то вышло, к[а]к 
большая миниатюра, а не икона – почему – я не могу понять, но 
халтуры – не было, а в Успении что-то сорвалось под конец, а вот 
в последн[ем] «Всяк[ое] Дых[ание]» – халтура в исполнении, но на 
такую вещь надо 2–3 месяца, а я спешила. Но, в общем, просто уж 
мое послушание, и унывать не приходиться, есть ремесло. Да! В 
Преображ[ении] Олином тоже нет халтуры!»

	 «Вступление в свет»	 239



«23/XI 74
Дорогая Эллечка!
Сию минуту, вернувшись от своей слепой Н. Николаевны (а пе- 

ред ней – храм, люблю по субботам, т.к. очень тихо и спокойно, 
народу совсем мало, к тому же наш транспорт таков, что лучше 
поменьше вылезать из дома, к тому же из хр[ама] ex press к[а]к раз  
прямо до нее, а ноги болят, хожу с палочкой, вот и сейчас легла,  
конечно, чтоб дать им отдых. По всей вероятности сочетание бо-
лезней – и отложение солей, и нервы, и ревмат[изм], и старая по-
ломка – все сказывается на 8-ом десятке!) Получила Ваше пись-
мо <…>. Пишу Вам сейчас, хотя мой эпистолярный день завтра, 
<…> т.к. поджидаю завтра с утра сестру <…>. И выходит, что я 
«помню день субботний» и по Ветх[ому] и по Нов[ому] Зав[ету]! 
Особенно соблюдаю второй, не позволяю себе ни шить, ни осо-
бенно возиться по хоз[яйст]ву, а т.к. в суб[боту] еду в хр[ам] вместо 
воскр[есенья] – выходит 2 «субботы», или, по современ[ному], 2 
выходных!»

[Дальше о неудовлетворительной ситуации в одной семье –  
Н. Б.] «О. Андрей в таких случаях говорил мне, что главное мо-
литься, и это очень, очень важно и верно. Мы всегда хотим что-то 
изменить в поведении наших ближних, а изменить можно только 
молитвой, и в чужую семейную жизнь лучше к[а]к можно мень-
ше вмешиваться! А уж если, то только делом – там, где мы мо-
жем помочь, а не словом. <…> Помните, в чине венчания «святыя 
мученицы подвигом добрым подвизашеся, молитеся ко Господу 
спастися душам нашим» <…>!»

«1/XII 74
<…> я таки все же уже сшила Кире платье из той фланели 

(оч[ень] хорошей), что дала мне для этого Ел. Як. <…>. Совсем за
кончить его я боялась, чтоб что-нибудь не было впору (не такая я 
портниха, чтоб шить заглазно без примерки) <…>

Читаю я дов[ольно] мало: утро – рисую, после обеда почти всег-
да какое-то шитье, [нрзб.] хоз[яйст]во, слава Богу, что дело всегда 
есть, вечером – немного, но рано иду спать. <…>

240	 Из писем сестры Иоанны...



P.S. Эллечка, дорогая! Решила я отцу [Александру – Н. Б.] не 
писать о помрачении ума моей подруги, Вы сами понимаете, что 
поскольку я 26 лет ее уже не видела (а от переписки она отказа-
лась, т.к. «все равно по-настоящему писать нельзя», а знала только 
внешние факты ея жизни из писем ея сестры), то весть о ея смер-
ти, которую уже давно жду, для меня к[а]к-то не так остра, но вот 
факт этого помрачения ума и такого конца для такой праведницы 
воспринимаю ужасно, и к[а]к новую загадку и проблему и испыта-
ние веры – и очень бы хотела его об этом спросить, и его словечко 
для меня было бы большим утешением. <…> Она (м. Бланд[ина]) 
была исключительно тонкий человек, любимая дух[овная] дочь  
о. С[ергия]. Мы с ней все тогда вместе переживали, она была очень 
одаренная, писала о. С[ерги]ю замечательные письма со своими 
богословскими мыслями – он называл «эпистолярное богосло-
вие», постриглась (совсем, а не так, к[а]к я) вскоре после постр[ига] 
м. Марии. Что скажет отец?».

11.12. 74 – дата на ташкентском штемпеле.
«<…> надо и попросить помолиться, не расстраиваться неуда-

чами, их всегда полно, утешаться к р у п и ц а м и знаете, к[а]к 
в песке золот[ые] крупицы – другого и не может быть. И… «си-
лою берется», и все время падать и все снова вставать и т.д. <…> 
Главное – мол[ите]сь среди дня, среди искушений, а не только 
утр[ом] и веч[ером]. Чем чаще, тем лучше – хоть бы только «па-
мять Б[ога]», вздох, 2 слова, просьба о помощи и т.д. Вот и всту-
пите в свет. <…>»

14.01.75 – дата на ташкентском штемпеле.
«Дорогая Эллечка!
Сию минуту получила В[аше] письмецо от 7/I, и тотчас отве-

чаю, хотя очень устала – и пишу лежа: с утра пришлось ехать в 
хр[ам], т.к. вчера ездила – и поцеловала замок, а откладывать боя-
лась – уже пора (стараюсь раз в месяц главное [причастие – Н. Б.],  
а еженедельно – посещение) <…> Так вот о «чине». Это так наз[ы
ваемый] первый постр[иг]. При нем никаких обетов не дают, «служ

	 «Вступление в свет»	 241



ба» заключается только в одной молитве, в котор[ой] говорится о 
том, что данное лицо имеет такое намерение, желание посв[ятить] 
себя Б[огу]. Это к[а]к бы искус. Наз[ывается] этот «чин» – послуш
ница, послушничество. Оно не связывает никакими обетами, и пос
ле него даже можно при желании выйти замуж, если увидишь и 
признаешь выбор своего пути ошибочным. Поскольку раньше все 
это было связано с учрежден[иями], назыв[аемыми] монаст[ыря]- 
ми, там этот искус и проходился. Помните, мб. Вы читали, в ж[и- 
тии] преп. Сераф[има], к[а]к он Мотовил[ову] взял невесту из мон[а
сты]ря («к[а]к монастырка воспитана»). И я знала одну замужнюю 
хор[ошую] женщину, кот[орая] была в свое время послушн[ицей]. 
Но сейчас все иначе в том смысле, что учрежд[ений] мало и они во 
многом анахроничны, и удается все это провести без них – либо 
в тайном, либо – к[а]к было со мной – это было просто исключе-
ние: мне надо было добиться, чтоб я могла остаться делать свою 
худ[ожническую] работу + помогать семье о. С[ергия] по хозяйс-
тву. Но иногда даже при этом постр[иге] меняют имя (к[а]к было 
со мной) – это редко. Мб. в силу этого или по каким-либо другим  
причинам, но я пережила этот момент более чем значительно –  
просто к[а]к самый счастливый день своей жизни. Вот и все. И 
поскольку все это все меньше и меньше связано с учрежд[ения- 
ми] – могут быть бесконечные варианты, подсказанные биографи
ей и творчеством жизни, и дух[овни]ка. Обязательства также ре
шаются совместно с ним. Главное – послуш[ничество], но это очень  
растяжимое (и интересное!) понятие, о нем мб. лучше в другом 
письме. <…>

P.S. Что касается чисто биографически, то после смерти о. С[ер
гия] я моталась, о. А[ндрей] пытался (пока была физ[ическая] воз-
можность этого) меня пригреть, но ни внутренне, ни внешне (мы 
были уже разлучены разн[ыми] странами) это мало выходило, а 
по многим причинам я даже совсем отходила от Ц[еркви]. Но этот 
опыт, по-моему, был не случаен, и мб. дал мне возможность пони-
мать тех, кто «приходит» или «ищет». 

242	 Из писем сестры Иоанны...



«29/I 75
Дорогая моя Эллечка! 
<…> Вы <…> теперь просите даты дней рожд[ений] и т.д. Не 

придаю значения первой (и мы с сестрой даже не празднуем) и са
ма никого не поздравляю с этим днем. <…> Иоанна – это Предте
ча <…> и самый счастл[ивый] день был именно на Усекновение 
т. е. 29/VIII ст. ст. Но это опять-таки день сугубо постн[ый], и как 
обычные «именины» я его не праздную. Вообще должна сознать-
ся, что празднование именин не люблю и у других! Суета! День 
рожд[ения] о. С[ергия] не знаю, день смерти – 13/VII н. ст. т.е.  
30/VI ст. ст. – на след[ующий] день после П[етра] и П[авла], «со-
бор 12-ти апост[олов]». Именины его всегда праздновали 8/X нов. 
ст., т.е. 25/IX ст. ст., а не летом<…>»

«1/II 75
Моя дорогая Эллечка!
<…> Хотела более подробно дать вам картину (это уже «исто

рия» – 50 лет!) к[а]к сложились мои отн(ошения) с Ел. Як., мб. В[ам] 
это неясно. Когда она познакомилась с о. А[ндреем], он ее никуда 
не пускал, и они жили в предместье17, я тогда ее еще не знала. Мы 
жили своей жизнью в П[ариже], они – своей, не общались. Потом я 
вздумала там делать роспись, и тогда там и бывала. А после смерти 
моего Отца – они пытались меня приголубить, но отчасти мы уже 
скоро жили в разн[ых] странах18, отчасти «замены» для меня не 
могло быть. Тут был мой период отхода вообще. Но основное [при-
частие – Н. Б.], когда было нужно – я все же от него [о. Андрея –  
Н. Б.] получала, но очень редко (потом уже, когда была физичес-
кая возможность).19 Потом я гостила у них в Переделк[ине], но на
стоящей дружбы с Ел. Як. у меня никогда не было <…>, хотя она 
была ко мне очень добра, и отношения прекрасные <…>

Что касается критики – то тут дело еще в том, что в этом рисо
вании может быть эстетическое направл[ение] в ущерб духов

17 Медоне – Н. Б.
18 О. Андрей с 1948 г. – в СССР, Елена Яковлевна – в Берлине – Н. Б.
19 Когда приезжала в Москву из Ташкента – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 243



н[ому], и вот к[а]к раз прошл[ым] летом я на нем себя поймала, и  
поэтому мне так много дали Бояны, домонгольск[ая] в Трет[ьяков
ке] и сдвиг, котор[ый] произошел у Волк-ва после его поездки в 
Киев и после этой домонгольской в Трет[ьяковке]. Сперва я даже с 
ним не соглашалась, а теперь вижу, что он был очень и очень прав. 
И эту зиму я очень много думаю о том реализме, кот[орый] был до 
15-го века (а не после 17-го!!) и к нему чувствую себя (и нас вооб-
ще) ближе! Еще 2 года тому назад кто-то сказ[ал] про Дионисия, 
что он «эстет», не религиозен, и сейчас я все это переосмысливаю 
и хочу, чтоб Вы меня поняли. <…>

2/II 
…Хочу Вам немного продолжить тему биографическую. Все 

началось с идеи «мон[ашест]ва в миру», это тогда носилось в воз- 
духе и отец был этим также заряжен (было внутрен[ее] мон[аше-
с]кое направл[ение]). У меня даже нашлась партнерша для этих 
идей (хотя она не жила там, где я, но приезжала) и отец нас «посес-
трил» (потом она к сожал[ению] все же вышла замуж, у нее был  
сын, и умер трагически 8-ми лет, она сейчас в Л(енингра)де и ве-
дет прямо подвижнический обр[аз] жизни – муж ее давно бросил 
и у него своя семья в Польше).20 Была еще другая – тоже не выдер-
жала, но теперь уже умерла. Давно все это было. Долго я в таком 
настр[оении] жила, а потом к[а]к-то стало мне трудно, к[а]к-то не 
было опоры, тут как раз был пример м. М[арии], котор[ый] произ-
вел на меня впечатление, и вот с отцом решили, к[а]к он говорил, –  
«вырвать твой постриг из истор[ической] Ц[еркви]». Но жила я  
тогда в одном с семьей отца доме и помогала по хоз[яйст]ву. Ма
тушка его повредила ногу в Конст[антинопо]ле при переезде, и не 
справлялась. Вот наш мудрый м. Евлог[ий] сказал, что полн[ый] 
постр[иг] не подойдет для моего положения,т.к.. она (мат[ушка]) 
старая, а я молод[ая], и то что ж она меня «мать такая-то» будет 
величать – нехорошо. Но поскольку это для меня внутренне очень 
значит[ельно] – переменил имя, что бывает при первом тоже. И 

20 Речь идет о Елене Ивановне Казимирчак-Полонской – Н. Б.

244	 Из писем сестры Иоанны...



выбрал и день, и того св[ято]го, кот[орого] мы с отцом особенно  
чтили (знаете его книгу?). Все это было очень замечательно. Да, 
надо еще сказать, что перед этим, когда я начала к[а]к-то шата
ться, начинался у меня роман, и это особенно меня еще больше 
убедило, что нужно оформление. А Ел. Як. знала хорошо этого 
челов[ека], и ничего об этом не знала (только недавно это выясни-
лось, он теперь уже умер). <…> Но меня оставили жить там, где 
я жила, исполнять те же обязанности и заниматься иск[усст]вом. 
А моя дорогая м. Бл[андина] была больше связана с м. М[арией] 
<…>, но я была всегда на отлете и под крылышком отца, и с ними 
не жила. <…>» 

«16/II 75
Дорогая моя Эллечка!
Спасибо за письма! и за Макс[имилиана]21 Конечно это потря-

сающе, и в основном все так, но я предубеждена против демаго-
гии и иезуитства катол[иков]. Один раз я читала какую-то книгу 
о какой-то их праведнице, и они приводили записи ея дневников,  
и чтоб доказать, что она была вполне нормальна и здорова, в этих  
записях то и дело: «Santé!» Она сама про себя в дневнике пишет, 
что она здорова и все время упоминает об этом. Это до такой сте-
пени неестественно, что почти смешно! Зачем вообще засахари-
вать все, люди, а они особенно, любят. Вот даже и про м. М[арию] –  
то, что написал Хакель22, он пишет, что ее можно вроде святой 
считать, «хотя она была 2 раза замужем»!!! – во-первых – неужели 
это мешает? <…> Но ведь вообще-то святость вовсе не безгреш-
ность. И в реализме жизни есть такая огромная правда и прелесть, 
а от засахаривания и от этих Сэн-Сюльпизских (это в Париже есть 
такой храм и около него целый квартал магазинов со всякими свя
щ[енными] статуэтками, от которых с души воротит, и Сэн-Сюль
пиз сделался уже почти нарицательным мещанского вкуса, там да- 
же продаются статуэтки Vierge и написано: “la Vable” (т.е. можно  

21 Кольбе. – Н. Б.
22 Книга о. Сергия Гаккеля «Мать Мария». – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 245



мыть) [предложение не закончено – Н. Б.] Ну, это я отвлеклась в  
сторону. Но, конечно, меня Макс[имилиан] потряс, и я очень В[ам]  
благодарна, что написали. Что касается В[ашего] письма о Дио
н[исии] и вообще размышлений на эту тему, то все это очень инте-
ресно, и В[ы] во многом правы, а я многое обострила. [На обороте 
конверта от предыдущего письма Элла написала тезис ответа: 
«Дионисий твердо выработ[анная] иконогр[афия] – но внутри!» –  
Н. Б.] Но вот в чем В[аша] ошибка – В[ы] думаете, что я с п е ц! А 
между тем я – увы! – дилетант! Хоть и в каком-то смысле – мас-
тер, т.к. давно очень занимаюсь (опять-таки – с большим пере-
рывом!) этим делом, практически. А теоретически – тоже, только 
потому, что я давно этим занимаюсь, но я никогда никакой исто-
рии иск[усств] не изучала <…> и ко всему подхожу только, к[а]к 
худ[ожни]к хотя бы в душе, а практически – дилетант: у индусов 
есть такое понятие «карма», это «судьба рода». И вот дилетантизм –  
карма нашего рода, и я его особенно в своей жизни осуществила, 
а сестра хоть и очень добросовестна (и не такой халтурщик, к[а]к 
я), но обстоятельства жизни ее все время выбивали из седла! Вот 
тебе и карма! Пока дов[ольно] об этом. Но факт, что я и мастер, и 
халтурщик, и дилетант. И все же своего не отдам, и с Успенск[им], 
и даже Кругом, местом не поменяюсь! <…>

Возвращаясь к Дион[исию] – конечно же В[ы] правы, что он не 
просто эстет – тут просто больше и меньше и т.д. <….>»

«23/II 75
Моя дорогая Эллечка!
<…> как можно так ставить вопрос «все стараюсь – где же ре-

зультат?» – вся жизнь только «стараюсь», все только крупицы, не 
будем ни говорить, ни думать о результатах, а только «старать-
ся»!»

18.09.75 – дата на ташкентском штемпеле.
«Дорогая Эллечка!
<…> Очень тронул меня В[аш] вопрос – к[а]к я заново устра

иваюсь на зиму! Мало у кого хватает воображения подумать об 

246	 Из писем сестры Иоанны...



этом. Спасибо! Слава Богу – в этом году к[а]к-то все прошло хо
рошо, правда я весной не поленилась все оставить в хорошем по- 
рядке и спрятать все чистое в шкап (у меня ведь народные вышив
ки заменяют и мебель и шторы – все style rustique и очень к[а]к-то 
быстро, понемногу кажд[ый] день, все наладила. Да еще и, к[а]к 
видите, спешный подарок почти успела сделать за эти 9 дней, что  
приехала. Правда – к[а]к всегда сестричка оказала громадную ус-
лугу – привезла ту доску, кот[орую] я послала давно на ея адрес и 
гов[орила], что не спешно, ан вышло – спешно! И я с понед[ельни
ка] 8/IX уже мочила клей и т.д.

P.S. Мне трудно говорить «во весь голос» об Израиле, т.к. я не в 
курсе современного употребления этого слова; сейчас есть какой-
то жаргон в связи с политич[ескими] событиями, которых я почти 
не знаю; однако Нат. меня (мб. именно в связи с этим?) правильно 
одернула – когда я распространялась на эту тему – она сказала, что 
все это верно, но она не любит и не считает правильным какую-
то «исключительность». Права ли она? Мб. – да, и мб. именно это 
должно быть, чтоб не перегибать палку в другую сторону. Однако 
– религиозно-исторически исключительность не вычеркнешь; од-
нако – «несть эллин, ни иудей…» после Христа уже так».

«19/X 75
Эллечка, моя дорогая!
<…> Ах! К[а]к бы хотелось с Вами посидеть!
Одиночество надо к[а]к-то «взять» с другого конца, за «шиво-

рот». Тогда и с людьми потом хорошо, и опять в одиночество стре-
мишься! А «внешние» дела, которыми В[ы] «спасаетесь» – презри
тельно об этом говоря – тоже вовсе не безразличная вещь, в них 
своя онтология, и в них тоже Бог! <…>

О ребенке – все же ищите главное: в чем воля Б[ожия] Вашей 
жизни. Цель только это. Помните – «жизнь для жизни нам дана, 
жизнь от Бога нам дана» – к[а]к Филарет отвечал Пушкину на его 
стихи «дар случайный, дар напрасный». Целую Ю. Р.»

	 «Вступление в свет»	 247



27.10.75 – дата на ташкентском штемпеле.
«<…> Господь пришел нам помочь в этом заколдованном кру-

гу, но не он его создал… А путь нам указал и указывает… Дай Вам 
Бог силы… У Вас большие данные идти тем путем, о котор[ом] 
говорит Алик! И сердце у Вас милующее, и с бóльшими потенци-
ями, чем только на свою семью, если бы она была… А кто знает –  
мб. еще и будет?!23 <…>»

О том, почему написание «завещания» «не двинулось ни на шаг»:  
«А не двинулось «завещание» отчасти из-за посещений, против 
кот[орых] Вы возражаете, но я хочу объяснить – к[а]к они важны! 
1 – слепая Н. Н., сами понимаете к[а]к нужно. 2 – наша хор[ошая] 
знакомая даже на 10 лет моложе меня, у кот[орой] был удар ле-
том, парализована правая рука, но не очень сильно. Она – в от-
чаяньи, ее надо поддерживать, мы с сестрой делаем что можем, а 
посл[едний] месяц сестра не могла ездить к ней. 3 – очень одино-
кая стар[ушка], моих лет постоянно болеет и изнемогает от одино-
чества. То, что я даю – капля в море, но все же». 

«2/XI 75
Дорогая моя Эллечка!
<…> ворочая в голове и сердце В[ашу] проблему – у меня есть 

чувство, что в Вашем решении ея (предполагаемом) есть какая-
то, к[а]к бы я сказала «моральная безвкусица» (даже отвлекаясь 
от тех решений, о кот. говорит Алик, те. об отношении к этому 
Ц[еркви]). Есть испытанный веками выход – о приемных детях. И 
в нем много правды. Иногда это даже к[а]к-то посылается Богом 
– кто ниб. из близких детей остается без родителей, и женщ[ина] 
берет их себе и усыновляет. В этом столько прекраснаго, жертвен-
наго, высокаго. Иногда – особенно после войны – брали сирот из 
детдомов. Вот пока все, что могу сказать. Еще прибавлю – что м.б. 
есть еще какая-то воля Б[ога] о Вас в том положении, в котором 
вы сейчас находитесь и очутились?.. То, что такое (Ваше) решение 
вам подсказывало сердце к[а]к раз в моменты, к[а]к Вы пишете, 

23 Элла вышла замуж в 1983 г. – Н. Б.

248	 Из писем сестры Иоанны...



особой В[ашей] близости к Б[огу] – это еще надо проверить! Во-
первых – не годится нам мерить, когда мы к Нему ближе или нет? 
Часто – это не Его голос, а наша самость. Впрочем – вы к[а]к раз 
пишете, что в лучшие минуты – Вы именно готовы на послуша-
ние и на отказ <…>. Так и слава Богу, что так! «Блаженны нищие 
духом, яко тех есть Ц[арство] Н[ебесное]»! Благо вам!! От страда-
ний и отказов не разваливаются, если все их приносить Богу. И не  
бойтесь, что пожалеете, что будет поздно – к[а]к раз для того вы-
хода, о кот. я пишу выше – поздно не будет!

А «делаете» Вы жизнь «своими руками» и без того, и если Бог 
посылает все так, что отказываетесь от «своего» (его достаточно 
хватит!), то ведь это благо! «Не к тому живу аз, но живет во мне 
Христос»!

Что касается храма – очень и очень понимаю Вас. У нас с Али
ком об этом отчасти даже переписка <…> Конечно его рассужде
ния – это то, что мы должны «говорить себе», чтоб «терпеть» этих 
старух и баб и т.д. Очень верные и интересные мысли. Но часто 
ум не приказывает сердцу. А вот сердцем – конечно первым делом 
(как всегда во всем!) не в лоб (искать выхода), а как-то обходом. 
Мне конечно вполне тут В[ам] советовать трудно, т.к. у меня все 
это еще осложняется глухотой. Но мб. мой совет – все же поможет. 
Вот я сейчас на себе испытала, что в наш[ем] хр[аме] неск[олько] 
случаев было, что ко мне вдруг проявили ласковое внимание. Ме
ня это тронуло до слез, и вдруг эти люди к[а]к-то совсем переста-
ли мне мешать. М.б. попробовать Вам к кому-то из них проявить 
внимание – и м.б. они Вам ответят тем же и перестанут быть для 
Вас мешающими старухами, а В[ы] найдете внутренне что-то об-
щее с ними – в любви и предстоянии к Богу. Иногда – к[а]к к детям. 
Конечно – внешне, по-моему, надо искать всех способов, чтоб не 
мешало – становиться впереди и т.д. – у каждого свое. И укорять 
себя непрерывно на невозможности сосредоточиться – ведь все же 
это и наша вина!! А к ним – необходимо найти общее даже в их 
язычестве. Где-то читала, что когда дикарь молится идолу – он, в 
сущности, молится Единому Богу! Пишу то, что не достигнуто, но  
в порядке достижения!

	 «Вступление в свет»	 249



«4/XI 75
Эллечка, дорогая!
<…> если обрести внутреннюю сосредоточенность, то ничто 

не мешает, а вот это и есть самое трудное. И опять таки, к[а]к во 
всякой нашей внутренней работе – борьба идет не в лоб, а побе-
да дается к[а]к результат целого умонастроения. Заметили ли Вы, 
что бывает, когда к[а]к-то наполняешься духовно – то вдруг ви-
дишь и внешние вещи в ином свете. Душа наша попадает в какие-
то иные планы бытия, и обретает какие-то иные глаза. Вот и при 
стоянии в храме. Мне кажется надо к[а]к можно глубже восприни-
мать символику литургии, и видеть всякими действиями их внут-
ренний смысл, отвлекаясь от видимости. Для этого очень помога-
ет прочесть и читать объяснение литург[ии]. Кажется есть оно у 
Гоголя, а также в известной книге «Н[ебо] на з[емле]». <…> Вот 
часто теперь думаю все на ту же тему о Ц[арствии] Н[ебесном]. 
К[а]к неверны эти категории наказаний и наград – блаженство 
(где-то было сказано, что Хр[истос] нигде не обещает счастие, а 
блаженство!) есть следствие, так же как и так называемый «ад». 
<…> Теперь перепишу одно из писем Алика на нашу тему <…> –  
ответ на то, что я ему написала, что в день Усекнов[ения] Гл[авы] 
И[оанна] Пр[едтечи] не иду в хр[ам], хотя день этот для меня осо-
бенно значителен – день пострига, день имен[ин], день нашего (не
удавшегося!) сестричества, т.к. там будут столы с кутьями.

«… Увы, я так сочувствую Вам в ваших переживаниях «языче
ского» в наших храмовых торжествах. Но здесь есть один аспект, 
который не следует забывать. Сейчас дуют сильные и холодные вет-
ры. Возможности выращивать много хрупких и прекрасных цве- 
тов почти нет. Весьма важно, чтоб хранились корни. А они – ир-
рациональны, темны, народны, по-язычески грубы и чувственны. 
Однако всякая культура, в том числе и церковная, вырастает на 
этой почве. Будем же терпеливы. Пусть толкутся, носят пироги в 
храм, пусть все это копошится: придет день, когда вновь подни-
мутся деревья, раскроются цветы и вызреют плоды. Корни всегда 
безобразны. Если бы остались одни цветы и плоды – они не долго 
бы выжили. Люди только устроенные плохо выживают в таких  

250	 Из писем сестры Иоанны...



обстоятельствах (я имею в виду нечто массовое. Один историк ска- 
зал, что культура вырождается, когда отрывается от земли. Гру
бые крестьяне – та почва, из которой выходят Эсхилы и Цицеро
ны, хотя сами эти крестьяне культуры не создают (или создают 
лишь ее зачатки). То же самое можно сказать о Церкви. В годы 
безвременщины на темных «язычницах» – старухах многое удер-
жалось. Это не культ «народа». Глупо отождествлять корни с цве-
тами и плодами. Но все же…»

«7/XI 75
<…> Вы спрашиваете, что я имела в виду говоря об «упражне

ниях» Алика – это о его рекомендации богомыслия – над какой-
нибудь фразой из текста либо Еванг[елия], либо литург[ии] и т.д., 
а также четки, с размышлением над каждой десятой. <…> такое 
богомыслие необходимо для нашего утверждения в вере, <…> где- 
то было сказано, что только неофиты берут религию (а ведь хр[ис
тианст]во даже не религия, а факт!) всерьез, и это нас устыжает 
<…>

Второе письмо [о. Александра Меня – Н. Б.]: <…> Разумеется, 
Вам нужно приспосабливаться к своим нуждам и совсем не обя-
зательно идти в толкучку. Я писал о нашем «язычестве» в общем 
порядке, и не для того чтобы предложить Вам постоянно подвер-
гать себя мучениям. Я хорошо знаю психологию настырных ба-
бок: они считают себя хозяевами и немного ревнуют к неофитам. 
Им хочется показать, что они «свои», все знают, а на самом деле –  
ничего. Вот и выходит, что они пристают к мелочам – единствен-
ным, что сохранилось в их бедных головах. Будем к ним снисхо-
дительны <…>».

«7/XII 75
<…> У меня остается сомнение – получили Вы мое письмо 

<…> о том, к[а]к надо переживать происходящее и восходить от 
видимой реальности и видимого действа = театр (театр – от слова 
theos – богодейство!) к тому, что это символизирует и к[а]к для 
этого помогает книга <…> «Н[ебо] на з[емле]»? По-моему, участие 

	 «Вступление в свет»	 251



именно в этом, а всякое другое участие – петь в хоре или прислу-
живать скорее отвлекает от существа, идет по своим законам (хор) 
<…>» 

«7/II 76
Эллечка, дорогая!
<… > Когда вылезаешь из «маразма», то надо помнить, что сов-

сем не необходимо вернуться в то сост[яние], в котор[ом] была, 
когда маразм «увел», а всегда к[а]к-то неожиданно по-новому, по-
иному – так идет жизнь… «И дух дышит, где хочет, и голос его 
слышим и не знаем откуда приходит и куда уходит…» <…>

Вчера дети соседей принесли ко мне подбитую горлинку, не 
птенчика (им еще рано), но и не очень-то взрослую, пока она у 
меня в комнате, немного ходит, но летать не может, хотя пытается. 
Все больше забивается в угол. Немного сегодня уже поклевала, а 
то вчера ничего не хотела. Не знаю, как с ней быть дальше».

«19/II 76
Дорогая моя Эллечка!
<…> Очень радуюсь за Вас – очень интересное предложение 

(участие в трехтомной ист[ории] иск[усств]. Так Вы remerciez Dieu 
за эту предстоящую Вам работу! C’est lui qui vous l’a envoyé! А у 
нас всегда так – Dieu d’un coté, а интересная работа, которая нам 
послана – d’un autre! И мы забываем, что «дух дышит, где хочет, 
и голос его слышим, и не знаем откуда он приходит и куда ухо-
дит»… И мы не узнаем его в событиях и фактах нашей жизни… 
И не соединяем. <…> А насчет Алика – так ведь это же Баламут 
(слышали о нем?) [не о. Александр – Баламут, а то, что отвра-
щает от поездок к нему в Новую Деревню – Н. Б.] всегда, всег- 
да противление против того, что может нас поднять. Потому и не  
тянет. А Вы вовсе не обязаны его (т.е. Алика) любить, просто он 
тот, который может помочь. А с моей к нему «любовью» Вы не 
равняйтесь, это совсем особое, и отношения наши – это почти 
«исторический факт». А Вы себя не корите, что не можете его по-
любить так, как я – Ваше дело совсем другое, и все же надо Вам 

252	 Из писем сестры Иоанны...



держаться одного, а на личные отношения и не сводить, Вам это 
только помешало бы. Так и держитесь, на высшем уровне. <…>

Бедная Наташа!24 Ну, что же это такое? Только и утешение, что 
вспоминаю к[а]к одна крестьянка говор[ила]: «у меня все хорошо, 
Бог меня забыл», те. что испытания посылаются избранным.

P.S. Еще хочется добавить неск[олько] слов. Что значит «не тя-
нет»? Ведь разве Вы не заметили, что наше естество всегда проти-
вится всему дух[овно]му. Ведь даже чтоб помол[иться], надо часто 
себя заставить это сделать. Мы все время катимся по накл[онной] 
плоск[ости], по течению, и все дух[овное] – усилие против. А при 
чем тут Алик? Ведь не к нему же В[ы] едете и не из-за него. А 
что у В[ас] нет с ним личных отношений – постольку, посколь-
ку – то благо Вам! Было бы хуже, если бы сюда еще впутались 
личн[ые] отн[ошения] и переживания. Думайте о том, для чего и 
к Кому Вы едете. А что Вы в маразме – не преувеличивайте (или 
по мере возможности – к[а]к можно меньше! – о себе, мол[итес]ь 
об Нат., о баб[ушке], о маме, обо мне, об Ел. Як. И об Алике! Да! 
Да! Обязательно о нем побольше – понимаете ли Вы, какой ог-
ромный труд он несет?! А свой «маразм» не преувеличивайте, са- 
мое Ваше в нем «покаяние» – уже есть крупица дух[овно]го, а ведь  
только крупицами мы и держимся и обогащаемся! Вам ли гово-
рить, что «напитать себя конечно(?) ничем не можете»? Вы окру-
жены – только не замечаете! А мы все, все очень слабы и, к[а]к  
о. А[лександр] Ельч[анинов] в своих прекрасных «Записях» (чита-
ли? у А[натолия] В[асильевича] есть!) гов[орил], что наша дух[ов
ная] жизнь не выдерживает t 40◦, вот у нас все время такие ис-
пытания, кот[орых] не выдерживает наша дух[овная] жизнь. Но 
малейшее усилие – не пропадает зря. Пожалейте себя. Найдите, 
чем можете себя утешить – даже душевно. И с этого трамплина –  
пойдете дальше».

24 Наталья Александровна Иофан (1924–2003) часто болела и пережи
вала разные несчастья. – Н. Б

	 «Вступление в свет»	 253



«7/IV 76
Дорогая Эллечка! Покоя мне не дает тема наших с Вами послед-

них писем. Впрочем у Вас так часто меняются настроения и состо-
яния, что мб. для В[ас] это уже не актуально. А я тем временем все 
ищу выходы из того, которое Вы описали в последнем письме. т.к. 
это очень важно и характерно – невозможность пребывания все 
время на высоком уровне. Хотя ведь нас так мало, и мы за столь-
ких, за стольких… и имеем ли мы право снижать?!. Уже писала 
вам главное свое «возражение» и «выход» – к Нему, подобный же –  
и к[а]к бы его распространенное добавление – искать выхода в 
«пан энтеизме». Ведь все в В[ашей] жизни – а не только молитва, 
не только «имя», названность… каждая встреча с людьми, работа, 
все все – есть встреча с Ним… пусть будет порой без напряжения, 
без усилия… Не бойтесь! Но ведь как же иначе жить?..»

Из Москвы в Мисхор. 24.05.76 – дата на московском штемпеле.
«<…> с Кр[ымом] много связано: жила я в Саяни, под деревней 

Бьюк-Ламбат (теперь наверное новое название) «у самого моря», 
это между Ялтой и Алуштой. А около Алупки – под Кореизом –  
там о. С[ергий] и в Гаспре служил, первая моя у него литур[гия]. 
Все было так замечательно… В Гаспре же отпев[али] его сынишку, 
у него об этом в его воспомин[аниях] есть замеч[ательные] строч-
ки (это еще до моего с ним знакомства). А в Ялт[инском] соб[оре] 
одно время, до своего отъезда, он тоже служ[ил]. А я в Ялт[инском] 
соб[оре] купила тогда эту ик[ону] Б[ожией] М[атери], что у меня 
на всю жизнь, когда шла из Кореиза домой после перв[ого] св[оего] 
у него гов[ения]. <…> А моя сестра училась в Ялте в гимназии 
целый год, когда мы жили в Саяни. Кажется, там сейчас какой-то 
дом для детей, что ли. <…>»

«27/VI 76
Дорогая Эллечка!
Очень тронута В[ашим] письмом, но Вы напрасно себя упрека-

ете – наши отношения уже такие, что бóльшее или меньшее вы-
ражение своих чувств и теплоты – не имеет значения. Это совсем 

254	 Из писем сестры Иоанны...



не важно! Ведь мы с Вами общаемся не только словами, но «меж-
ду строк». М.б. и я несколько изменилась за этот год, все больше 
ценю молчание, а в нем ведь очень много выражается… Где-то 
было сказано, что «молчание – язык будущаго века». А ведь я уже 
на краю земного пути…

Очень буду Вам благодарна за книгу об Исламе. Боюсь, что Ко
ран Вам тяжело нести, а я его вряд ли буду читать, только немного 
просмотрю, уж очень любопытно взглянуть, и такого случая не 
хочется пропустить, но времени все же на чтение его у меня не 
будет». <…>

«28/VII 76
Дорогая Эллечка!
<…> Часто вспоминаю В[аши] слова о том, что «никогда не бы- 

ло чувства Хр[иста]». Мне кажется, все это – как у кого, и когда у 
кого. Мб. еще будет в жизни какой-то момент, когда промелькнет 
желаемое озарение, форсировать это нельзя. А кроме того – мне 
кажется, что притча (также отчасти, к[а]к чудесный рассказ Л. Тол- 
стого «Где любовь там и Бог») о том, что «сделали это одному из  
братьев моих меньших» гораздо реальнее, чем мы думаем. Поду
майте об этом. Так мне кажется».

«4/VIII 76
<…> Все думаю – почему нам надо идти не от Рублева, а от 

более ранних: мне кажется, что в Рублеве поставлена точка како-
го-то законченного дух[овного] пути, и подражание ему, даже и у 
Дионисия чуть-чуть сбивается на эстетизм, берется у него что-то 
внешнее, для него выражавшее его духовность, но для нас сбива-
ется на стилизацию. Вообще-то ведь «Троица» совсем не харак-
терна, как «икона» – ведь икона – это «лик» Хр[иста], Б[ожией] 
М[атери], святых, а Троица более отвлеченная тема. <…>

Что касается Круга – я не видела его оригиналов, а по репро
д[укциям] судить нельзя. Но 1) он начинал (у меня) иначе, и то 
мне было ближе, а потом Успенский его увел в другую сторону. 
Но кроме того 2) он-то сам не видел оригиналов, а работал только 

	 «Вступление в свет»	 255



при помощи репродукций, это – сказывается, по-моему, насколь-
ко я могу судить!» 

«26/IX 76
<…> когда Вам очень плохо, – сейчас же думайте о других, мо- 

литесь за них, и тогда и к молитве о себе продеретесь, и старай-
тесь все же во всяком положении, какое бы оно ни было плохое, 
найти что-то хорошее, за что благодарите Тв[орца]! <…>Учат, как 
подыматься в гору – нельзя противиться подъему, а надо шагать 
как бы навстречу – тогда подъем не утомляет. Тот же закон – и в 
духовной жизни, но с гораздо большим смыслом и результатом, 
т.к. ведь «верх» – это Он!..»

«19/XII 76
Дорогая моя Эллечка!
<…> Елена у меня вышла такая, потому что когда Ал. Вл. мне 

ее попросил, он быстро набросал ея фигуру, держащую крест – и 
я скисла от ассоциации с какими-то лубками, верней даже олео
графиями. А потом вдруг меня осенило – реализм нашего време-
ни должен искать себе отклика в реализме первых веков. (Это моя 
постоянная идея!) И я пошла – от мозаики! ея времени!»

«5/I 77
<…> Спасибо большое за все, что пишете о себе. Отлично это 

понимаю! У меня был период, когда мне было очень плохо с не-
рвом – я боялась молиться, т.к. боялась (именно так, к[а]к Вы пи-
шете, совсем так!) Его. Боялась креста, боялась страдания, еще 
большаго! Меня от этого «лечил» Ал. Вл. <…> Он меня уговари
вал, уговаривал и … уговорил – отдаться Ему с доверием… Попро
буйте, дорогая моя! Ведь подумать только – что Он распялся за 
нас, а мы все еще Его боимся и не доверяем. Ваше бегство от Не
го (я его отлично понимаю!) только уводит Вас в темные пласты 
бытия – и ничего не дает. Вот я Вам выпишу те замечательные 
строчки, кот. мне так много дали – и я уверена, что и Вам помогут: 
«…будем вверять себя всецело и уповать, и это откроет тот уди-

256	 Из писем сестры Иоанны...



вительный мир, который заставляет утихать волны души, поды-
маемые жизненными ветрами… Господь сильнее всех… но нам 
не дано знать, что добро и что зло. Как только мы «смиряемся» в 
том смысле, что готовы принять все, меняются и обстоятельства 
(подчеркнуто мною!). В доверии – открытость к Богу, которая нас 
с Ним связывает…»25

Эллечка, дорогая, я прожила почти 80 лет, столько ошибок, 
столько непонимания, теперь так много понимаешь, хочется, чтоб 
за нами идущие не повторяли наших ошибок, т.к. хочется, чтоб 
они были счастливые, и хочется и указать этот путь к счастью, 
который так поздно поняла сама! <…>

А картинка, кот[орую] вы прислали, это Брейгель? Я его очень 
вообще люблю, особенно его «Сенокос» – он в Пражской галерее, 
да и Рож[дест]во очень тоже хорошо. Но я тягочусь лишними веща-
ми и понемногу раздаю. Поэтому не стоит на меня тратиться! <…>

Жаль Олечку, что она так переживает болезни тети, но ведь это 
так естественно, что старики болеют и умирают, и надо к[а]к-то и 
с этим примиряться в Духе! Конечно, понимаю, что трудно! <…> 
По-моему, самое тяжелое, что нет веры. И я когда молюсь о лю- 
дях – больше всего об этом думаю! Но верующих гораздо больше, 
чем мы себе представляем!..

Поверьте, что не Вы одна Его не хотите, Ему противитесь. Мы 
все, уверяю Вас! Только у Вас это к[а]к-то острее выражено, и Вы 
в этом сознаетесь, а мы часто не сознаем и не сознаемся <…> и об-
виняем обст[оятельст]ва, уводящие нас от Него, между тем, к[а]к 
все дело в нашей воле. И так – все: все время и всю жизнь – само-
обманы и самообманы. То жена бросает мужа, потому что якобы 
у нее «first real love» (= самообман!!), то муж – якобы какие-то осо-
бенные переживания, и замучивает жену страданиями, кот. впо
следствии являются причиной болезней <…> Вот от самообманов 
и хочется нам, старикам, уберечь Вас, молодежь! А вот к[а]к раз 
от самообманов и есть единственное средство – обращенность к 
Нему, искание Его воли… Но мы хотим по своей воле! Нам скучна 

25 Из письма о. А. Меня Юлии Николаевне. (Прим. ред.) 

	 «Вступление в свет»	 257



«добродетель». Мы забываем, что в Нем и от Него-то и есть все 
богатство жизни. А сделали все это таким скучным – люди и лю-
дишки… <…>

Простите за сумб.урность письма! <…> Еще неск[олько] слов. 
Главное – Вы зря и неверно считаете, что все, что Вы описываете 
о себе (еще раз спасибо за откровенность вашу! Я очень ее оцени
ла!) присуще только Вам – мы все страдаем той же гордыней, теми 
же сомнениями, той же нерегулярностью и беспорядочностью на-
шей внутр[енней] жизни и т.д. И все мы непрерывно делаем себе 
кумиров и обращаемся к ним и прячемся, а не от Истиннаго Бога, 
котораго не знаем, и непрерывно должны узнавать. Вот и книги 
нам все время помогают исправлять наше идолопоклонство. Вот 
попробуйте сесть на 5 м[инут] и подумать только об одном, непре-
рывно повторяя про себя – что Он за вас распялся, или страдал и 
т.д., но только одну мысль – и только тот Бог, о котором Вы будете 
думать – и есть тот Б[ог], кот[орый] Вас любит. И от него не спря-
четесь, как раб неверный: «я знал, что ты собираешь, где не сеял» 
и т.д. <…>»

«30/I 77
<…> Что касается Вашего «колебательного» состояния, то ведь 

«c’est la vie» в этом вся жизнь наша. Только мещане тешат себя 
устроенностью, которая у них в моменты катастроф отнимается, 
или еще «homo sovieticus» – тоже «устроены» – а какая цена этой 
устроенности, и не всегда ли она накануне землетрясения? Жизнь 
трагична, это ея природа, хотя есть и островки, и радости, и ко-
нечные ея итоги – радость. Та, о которой Бетховен «пел» в 9-ой 
симфонии, та, о которой Карамазов стихи декламирует… и та, о 
которой гов[орит] преп. Серафим, встречая каждого приветстви-
ем: «радость моя». И которая так светится у Ал. Вл. в его легкости 
и отданности беспредельно Богу… Ну, пошла проповедовать! Ох, 
ох!!! <…>

Вы часто гов[орите], что молитва не идет. Но ведь во-перв[ых] –  
это у всех. Во-вторых – по ком Вы себя равняете и что от нее тре-
буете? Я тоже не мистик, и у кажд[ого] свой путь и свой стиль. 

258	 Из писем сестры Иоанны...



Сожалею даже, что дала Вам читать свой дневн[ик] 35 года, т.к. 
сейчас все иначе. А ведь дела Ваши тоже сила. Помните этого от
шельн[ика], кот. писал на одной стене то, чего не сделал, а на дру-
гой – что сделал. <…>

Думаю еще о Вас: почему же «прятаться» от Него, если трудно 
и нужна помощь? Тут уж не думаешь о том – любит ли Он меня 
или нет, а только – «помоги, помоги…» и вера, что поможет!! «Кто 
считает себя отверженным и презренным, тот особенно и будет 
услышан, подобно мытарю» (из поучения Св. Иоанна Златоуста). 
А еще митр. Антоний где-то говорит, что наша беда в том, что мы 
не испытываем нужды в помощи, а на самом деле мы все нужда-
емся в ней, но не сознаем этого».

«20/II 77
Моя дорогая Эллечка!
<…> Бедная мама! Думаю о ней ежедневно! Как и о бабушке!26  

Вот плоды («я ничего не понимаю в жизни» – ея слова) соврем[ен
ной] культуры… А ведь знают же все люди и всегда, и единствен-
ное, что решительно все, без исключения, люди знают, что они 
умрут, и что все люди умрут. А как приближается этот конец к 
кому-либо из близких или к себе – так это к[а]к какая-то неожи-
данная новость и «недоразумение» жизни! Боже! Хоть бы Господь 
помог маме!.. Как? Ему видней!.. <…>

Мы все время бросаемся в жизнь к[а]к бы не «вооруженные», и 
многое тогда перегорает, не дав плодов <…>

Очень интересно то, что пишете о выставке <…> Очень рада за  
Вас за это переживание красоты и значительности – это всегда 
так обогащает! В Пар[иже] я очень жила такими переживаниями.  
Очень есть хорошие строчки в «Св[ете] Невеч[ернем]» у о. С[ергия] 
о терпимости – которая делается силой, когда она к[а]к-то «вклю-
чает» в себя то, к чему терпима. У Ал. Вл. в его книгах очень силь-
но чувствуется тоже это его отношение ко всем разным рел[иги
ям] и культурам, и к[а]к он во всех них видит главное».

26 Тогда умирала бабушка Эллы. – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 259



«27/II77
<…> Как Вы знаете, поста в строгом смысле я не соблюдаю. В 

рожд[ественский] пост даже и мясо приходилось есть, т.к. соседки 
угощали <…> Но в этот В[еликий] П[ост] решила просить их мяса 
не давать, ну, а сама я его ведь никогда не приготовл[яю], кроме 
колбасы, от кот. значит тоже отказалась, и еще от шоколада и все-
го шокол[ад]наго (какао и т.д.). И вдруг на перв[ой] неделе вызы-
вает меня к себе одна моя очень хор[ошая] знакомая <…>, а наши 
встречи всегда бывают связаны с вкусным завтраком, кот. она чу- 
десно приготовляет. Надежда была – не будет мяса… И вдруг –  
«я купила для Вас курочку»!!! И она ее чудесно приготовила! От
казаться невозможно! Накладывает целую гору (с особенно при- 
готовл[енным] рисом. Я: снимите пожал[уйста] немного риса, т.к. 
я его ем очень редко, и он меня запирает. Снимает – и ставит пере-
до мной тарелку. И я… вот где мой грех!! Лопаю всю положенную 
куру, вместо того, чтоб сказать – не так много и она бы сняла! Со- 
знаю это только потом! И вот я поняла: даже и с шоколадом мб. 
было бы правильнее минимальную дозу – и остановиться. И в этом  
было бы – воздержание. Этот момент воздержания – самый глав-
ный. А мы именно его не соблюдаем! Знаю по опыту, что иногда 
бывает – ну решительно не можешь остановиться – (в перв[ый] мо-
мент даже думаешь, что невозможно, «надо еще») – то потом та-
кое удовлетворение, и такая сытость откуда-то. Вот я хотела Вам  
«исповедоваться» (к[а]к у ап. Павла – «исповеда[йтесь] др[уг] др[у
гу]», т.к. у нас ведь не исповедают, такая толпа – что все только 
общее, еле успевает «отпустить» (конечно, это В[еликий ] П[ост], 
в году в будни – иначе, и возможность всегда есть, но я не всегда 
ею пользуюсь, к[а]к придется. Но, конечно, я вполне осознала свой 
грех)».

«9/IV 77
<…> Я откинула одну занавеску на раму открытого окна – не  

успела оглянуться, к[а]к горлинки на ней стали вить гнездо! Бук
вально через несколько минут – через час я посмотрела, и там уже 
много веток!!! <…>

260	 Из писем сестры Иоанны...



Анют[ины] глазки цветут во всю, весь ящик, занавески холщо
вые, уютно, горлинка сидит! (а то на ночь улетала, вот уже 2-ую 
ночь не улетает), окна открыты, тепло, светит солнце, благодать!» 

Записочка:
«Петрушевский. Ислам в Иране. Е. Э. Бертольс. Суфизм. Спро

сите в библ[иотеке] к моему приезду».

«13/XI 77
Дорогая моя Эллечка!
<…>Ну, вот, слава Богу, Вы дома, и полны еще впечатлениями 

В[аших] поездок к[а]к в Гр[ецию], так и на Кавказ. <…> Дай-то 
Бог, чтоб и душевное состояние не отставало, верней – духовное, 
т.к. иногда бывает, что и радость не в радость, если дух челов. 
попадает в какие-то темные планы, а иногда и наоборот – если 
дух – в светлых планах, то какие бы ни были внешние впечатле-
ния – они как-то «укладываются» – в «здоровом духе»… Думаю, 
что на это и направлены все наши духовные усилия, и это и есть 
то Ц[арствие] Б[ожие], к которому мы можем приобщиться уже и 
в этой жизни, и это и «нудится» всей нашей духовной жизнью, 
однако от нас что-то не зависит, верней – в конечном счете все 
– благодать, но, конечно, употребляющий усилие восхищает его 
(= Ц[арствие] Н[ебесное]), и безблагодатность иногда посылается 
нам, к[а]к испытание, которое надо перетерпеть и – взывать… 

Что касается Ваших греческих впечатлений – то Вы неверно 
ставите вопрос: дело не в том, что меня интересует, а в том, что 
Вас интересует, т.к. мой интерес неразрывно связан с Вами, с ин-
тересом к Вам, а не с туристическими данными. А «что у кого бо
лит – тот о том и говорит», так что пишите, когда сможете, что при
дет первое в голову. Но есть один вопрос: недавно читала у Буйе, 
где он говорит об античных, именно греч[еских], оракулах в связи 
с иудейскими пророками, что якобы в Дельфах он ощутил священ-
ность места, и что его друг – Daniel Rops поведал ему то же самое 
о себе. Но мб. для этого надо было там быть в одиночестве. К сча
стью знаю о Вас не только из В[ашего] письма, т.к. оно дов[овольно] 
скудно передает ваше актуальное состояние, и в том числе знаю о 

	 «Вступление в свет»	 261



вышедшей Вашей статье – меня она очень интересует, и если Вам 
не трудно – очень бы хотелось мне ее прочесть, и я верну.<…>

Здоровье мое в смысле ног – слава Богу, хорошо. В остальном –  
к[а]к-то «на границе», т.к. что только молитвы меня держат… Но 
слава Богу, пока рисую и уже собираюсь послать 1-вую посылку, 
в ней не много, т.к. 3 вещи за это время я сделала для здешних. 
Так что к[а]к видите (а 2 небольшие собираюсь послать с одним 
случаем, которого жду в ближайшие 2 недели, и это к[а]к раз Ал. 
Вл., т.к. что Вам голову не буду морочить!) всего –7 вещей, это не 
мало за не такой уж большой срок, что прошел с моего приезда! (3 –  
здешним, 2 – Ал. Вл. и 2 в посылке).

Благодаря тому, что в посылке только 2 ( не считая рисунка хра- 
ма в Н[овой] Д[еревне] в цвете – мне сказали, что Ал. Вл. об этом 
мечтает, и я, по имевшейся у меня фотогр[афии], его сделала) вкла
дываю туда некоторые вещи из одежды. <…> Там – башмаки, ко-
торые, я надеюсь, подойдут Кире!? С остальным – распорядитесь 
сами – если что подойдет Кире – то буду рада, если нет – при 
случае очень прошу отвезти Светл. для Тани Машковой. Беднягу 
так жаль: матери очень опять плохо, мальчик только начал ходить 
в шк[олу] – и попал в нервн[ый] санат[орий]! Таня разрывается (у 
нее еще 2-ой). Но, конечно, вещи им велики, т.к. что если только 
Кире подойдут – лучше дайте ей. <…>»

Отдельно:
«Инструкция.
I Лоскутн. мешок (в нем – Сер[афим] Сар[овский] с медв[едем] 

и «сапожки» для будущ. Кати внука или внучки А[натолия] В[а
сильевича].

II Храм в цвете (2 варианта для передачи Ал. Вл.)
III Предт[еча] – Мишке 
IV Башмаки и все что подойдет Кире из остального
V Пиджак и что не подойдет Тане Кире Машк. через Св.»
«P.S. Насчет композиции репродукции, кот. вы прислали – очень 

интересно, и пожалуй Вы правы, что это на тему: «Ныне силы не- 
бесные». Хр[истос] одновременно и Великий Архиерей и (в пла
щан[ице], которую ангелы несут слева) жертва. А в середине то, 

262	 Из писем сестры Иоанны...



что называется по греч. «итимасия» – те. «уготование престола» –  
пустой престол с Евангелием. Этот мотив иногда изображается и 
совершенно отдельно, не в связи с совершающейся евхаристией. 
Что касается темы «Ныне силы небесные», видела репродук[цию] 
с такой иконы в каком-то старом изд[ании] (Кондаков?) давно, и 
она меня и вдохнов[ила] на ту, что теперь у Кати.

Прилагаю очень старое фото – 1914 года. На руках у меня дво-
юродный племянник».

«8/II78
Дорогая Эллечка!
<…> Насчет м[олитвы], по-моему, Вы немного мудрите, и слиш- 

ком «презрительно» относитесь к так Вами называемой «казен-
щине», а на творческую м[олитву] не всегда – а скорее очень ред-
ко! – можно рассчитывать! К тому же – если она у Вас бывает, то 
Вы обязательно должны записывать ее, эти записанные слова Вам 
помогут, когда «м[олитвы] нет», к[а]к Вы говорите. 

А еще мне пришло в голову, что мб. Вам не хватает чуть-чуть 
суеверия – ведь м[олитва] нас ограждает от зл[ых] духов, ведь у 
апост[олов] есть такое место: «наша брань не плоти и крови, а ду-
хам злобы поднебесн[ой]». Какая бы не была м[олитва], она ограж-
дает и ведет нас в иные планы бытия. Ведь я отлично понимаю 
все трудности м[олитвы], но ищу выхода к[а]к для Вас, т.к. и для 
себя всегда же. <…>»

«26/II 78
Моя дорогая Эллечка!
<…> Где-то я читала очень одного умного католика, кот. гов[о

рит], что главное в мол[ит]ве это акт веры. Что многие даже бла-
гочестивые люди молятся, но не производят этого акта веры – а 
в этом все. Поэтому-то – будь-то «вздох», к[а]к Вы любите гово-
рить, или «акафист» (любимый Ел. Як.) – безразлично, а важно 
это. <…>

Ничего, что спите много! Сон – тоже от Бога! Ал. Вл. гов[орит] –  
есть благодать духовная, есть – душевная, а есть физическая. По

	 «Вступление в свет»	 263



думайте об этом. Бывает – я тоже нежусь в своем чудном одеяле 
и пододеяльн[ике] – и благодарю за них Б[ога]. <…> А спать Вам 
надо, побольше, это реакция на прошл[ый] год и запас вперед! 
Спите, пока спится!» 

«17/III 78
Моя дорогая Эллечка!
<…> О молитве: мне кажется, что мы все имеем полное право, 

да и делаем это, вкладывать во все слова существующих молитв 
свое содержание, если нет способности своими словами молить-
ся. А если есть – то тем лучше. Но тогда нет костяка на случаи, 
когда нет «вдохновения». Кроме того, Ал. Вл. всегда повторяет, 
что каждая молитва, даже произнесенная невнимательно, все же 
оставляет след в подсознании. Что хотел сказать о. А[лександр?] –  
думаю все же, что тут никакой загадки нет – просто стараться по-
нять – чтó значат такие слова, а главное – применительно к себе. 
Очень помогает «понять» способ, рекомендуемый Ал. Вл., – меди
тативный – повторять слова, напр[имер] «Господи и Владыка жи
в[ота] моего» – углубляться в смысл, что это значит, или Отче наш  
(«зри» рук[оводст]во <…> 4 глава назыв[аемая] «духовн[ые] раз
мышл[ения]» парагр[аф] 5. <…>

А вот меня гвоздит вопрос о Вашей еде. Вы мне возразили на 
мой совет – воздерживаться от мяса, что мол для полноты и худо-
бы – это еще хуже, но ведь вопрос не в том, а в каких-то движени-
ях внутр[енних] страстей, ведь всеми признано, что вегетарианс-
тво успокаивает их, а Вы от них страдаете! Подумайте еще! Да и в 
столовках вовсе не одно лишь мясо. А мб. попробовать хотя бы на 
время поста? Все же о. С[ергий] так считал, и сам, и я с ним – не 
ели мяса, только уже в старости. Целую. Ю. Р.»

«12/XI 78
Дорогая Эллечка!
Писала Вам сразу после выписки из больницы или оттуда –  

перед выпиской, не помню! А дома меня ждало В. письмецо! Спа
сибо! Помог ли маме папин приезд? Спит ли, наконец, она?

264	 Из писем сестры Иоанны...



Мне подумалось – что это случай, когда к[а]к раз надо было 
бы обратиться к тому, что теперь наз. «парамедицина» (внушение, 
гипноз и проч.). Нет ли у вас знакомых, кот. это знают? А если 
нет – не обратиться ли Вам к Тане (это новая знакомая Ел. Як.), 
если только ея муж ей не приказал (чудовищно!!) больше этим не  
заниматься?! У нее дар, и она его соединяет с мол[итво]й! Это чу
до! И тут речь шла бы не вообще о маминой болезни, но только 
вот о том, чтоб ей наладить сон, поскольку ей нельзя принимать 
никаких лекарств. Поговорите с Ел. Як.!

Мои глаза – все более или менее по-прежнему, милостью Б[о
жией]! Была бы Его милость – мне умереть пока есть глаза. Но на 
все Его воля!27

Ваш «дяденька»28 меня беспокоит – при царящем (не культур
ном, грубом!) в М[оскве] – а мб. и во всем мире? – и[удео]-фоб[изм]е, 
свободен ли он от него? Этого я бы боялась <…>

Говорите ли Вы с Бр[оней] хотя бы по телеф[ону]? Очень про-
шу: пусть она мне напишет фамил[ию] хотя бы (а по возможности –  
и адрес!) того Миши, с которым мы с ней познакомились в посл. 
нашу поездку в деревню [имеется в виду Новая деревня – Н. Б.] 
Ему я сделала подарок, кот обещала, и пошлю его вместе с дру-
гими, Ал. Вл. Но я не знаю фамил[ии] этого Миши (молоденький, 
весь горящий), а ведь «Миш» много, а я не хочу морочить голову 
Ал. Вл-чу, и попрошу его оставить у себя, пока этот Миша сам его 
не спросит, а для этого я ему должна написать. Пусть Бронечка 
мне поможет! А получила ли она Оранту?» 

«9/X 80
Эллечка, дорогая <…> Все, что Вы говорите о моей работе –  

меня, конечно, очень поддерживает и не дает возможности поте-
рять веру в себя – впрочем, для меня это понятие к[а]к-то иначе 
воспринимается – т.к. по моему надо верить не в себя, а в Бога! И 

27 Но благодаря этому обслед[ованию] я наладилась у них, когда на
до, лечиться. (Ю. Н.)

28 Так Элла называла В. М. Полевого, крупного искусствоведа, оппо-
нента ее диссертации – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 265



вот во всем чуде моей работы я именно утверждаю, что это чудо –  
есть великая милость Божия! Биографически я потеряла в своей 
жизни очень много времени, и вот, по милости Б[ожией], теперь пе
реживаю «отсрочку», данную мне по милосердию Его, и незаслу-
женно, в возмещение упущенного времени. Так я это воспринимаю. 
Но не исключено, что отсрочке скоро конец. <…> Еще о другом: 
мне бы лучше было, чтоб Вы мне назвали конкретные просьбы, а 
не так – «впрок» – какие-то неопред[еленные] и темы и люди и ко-
личество и размеры и т.д. Уже достаточно мне, что для А. В. надо 
делать №-ное кол-во Спасов «впрок». А я люблю больше индиви-
дуализировать просьбу. Постарайтесь, пожалуйста! Дайте, напри-
мер, мб. у Вас лично есть какие-то желания. А ведь вы потом мо-
жете это подарить кому хотите! Вот так и будем делать! Согласны? 
Вы «просите» сделать Вам такую-то тему, такой-то (примерный) 
размер. Делаю Вам – и потом Вы можете кому-то подарить, когда 
случай. Очень прошу перейти на такую систему!»

19.10.81 – на ташкентском штемпеле
«Дорогая Эллечка!
<…> Помните, мы с Вами давно к[а]к-то говорили о мещанстве, 

я утверждала, что это почти «смертный грех», а Вы мне возража-
ли, что есть вещи похуже – простит. в школе и т.д. А я опять вижу, 
к чему может привести мещанство. А кроме того часто думаю о 
том, почему люди так легко забывают сказки, котор[ые] им рас-
сказывали в детстве, а они могли бы все время в жизни учиться на 
этих сказках. Чего стоит одна даже сказка о рыбаке и рыбке?

[И далее о семье племянника – Н. Б.] Получили коттедж, у каж
дого своя комната, просторно, и т.д. Так нет же – затеяли (это на
ша Св. у кого-то из соседей увидела) паркет в гостиной делать. 
Мастеров нет, времени нет, так отпуск вместо отдыха ухлопыва
ется на кладку – чудовищная работа – паркета, оклейка обоев, по
краска дверей и окон и т.д. А мира – нет. <…>

Должна Вас огорчить: вряд ли я буду делать огромные работы,  
о котор[ых] Вы мечтаете! Я раскатилась деткам сделать Сош[ест
вие] Св. Духа и поняла почему врачи (все, не сговариваясь!) мне 

266	 Из писем сестры Иоанны...



говорили, что на таком расстоянии (а размер ведь требует рассто-
яния!) не надо работать! И я не найдя окончательного решения –  
дело не в отделке, а именно в решении! Бросила работу, а тут под-
вернулась оказия послать – и все это сейчас, наверное, уже у де-
ток!! <…>

Катенька абсолютно замолчала – а я ей послала курагу! Ради 
Бога – спросите – получила ли она, иначе надо требовать на поч-
те! Расписка у меня! <…>»

«9/I 82
Моя дорогая Эллечка!
<…> получаю я пенсию через с/к [сберкассу – Н. Б.], это дает 

мне возможность уезжая не возиться с доверенностями и их заве-
рением у нотариуса. Поэтому я сама должна ходить в с/к получать 
свою пенсию. Хотя сестра ко мне приезжала все эти 4 месяца на 
week-end’ы, но такая слабая, измученная, что мне не хотелось ее 
просить идти со мной в с/к. Она даже сама сказала: я лучше тебе 
одолжу на 2 месяца, чем идти с тобой в кассу. А тут еще у меня 
соображение – чем больше у меня там лежит, тем больше будут % 
за 81 год. Все вышло правильно – я попросила пойти со мной одну 
хор. знакомую <…> и вот заработала 13 р. %! Прямо капиталист! 
А тут еще и Ваши 5 р. получила – богач, да и все!<…>»

[Далее просьба присылать доски для икон – Н. Б.] «а разме- 
ры – не меньше 20 см высоты и не больше 45».

«12/I 82
Дорогая Эллечка! 
<…> я сейчас обеспечена работой – уже вчера залевкасила и 

сегодня компоновала – для меня залевкашенная доска к[а]к для 
Микель-Анджело глыба мрамора – сразу дает идею. <…>»

«20/I 82 
Эллечка моя дорогая!
<…> В этом году я особенно все вр[емя] мысленно с Вами, но 

Вы, по-моему, к[а]к-то отошли, ушли в свою скорлупу, это плохо, 

	 «Вступление в свет»	 267



не надо так! Тут недавно у нас был такой случай, когда особенно  
вспоминала Вас: одна девушка, рьяно занимавшаяся химией, от
вергла 2-х хороших женихов, и все занималась своей химией. <…>  
В октябре блестяще защитила диссертацию. И вот недавно <…> 
общие знакомые сообщили мне, что … у нее на днях родилась 
дочь!! Вот это да! Подумала – наверное многие девушки ей завиду-
ют, и вспомнила, к[а]к неск[олько] лет назад мы с Вами обсуждали 
эту проблему, к[а]к Ваша мама говорила: «заведем ребеночка!», 
к[а]к Ал. Вл. Вам ответил (если я верно поняла – Вы его спраши-
вали?) что так нельзя. И я подумала: ясно, что он благословить 
это не может, но если бы Вы это сделали без его разрешения – он 
первый будет защищать и Вас и ребенка! <…>»

«21/I 82 
Моя дорогая Эллечка, родная моя!
<…> сообщение о смерти Ел. Як. я получила через 9 дней по 

отправке авиа (Кати и детки).29 На днях Вам писала – дала вчера 
опустить. Совсем не выхожу – холодно, гололед, снега, хоть и не 
так много, но даже днем не растаивает весь, т.к. что Вас догоняем.  
Боюсь, к[а]к бы Вы не простудились на похоронах. Спасибо огром
ное за все, что написали и о похоронах (о чудной службе, о слове  
и т.д.) и о моих работах. Понимаю то, что Вы говорите о моих Сп[а
сителях], это продолжение того, что Вы сказали про того – из Трип
тиха (и мы тогда спорили – и многие соглашались со мной, что для 
нашего времени психологизм в ик[оне] – возможен, и даже нужен. 
Неужели лучше, зачастую совсем бездушные, или порой – жесто-
кие многие старые изображ[ения] Сп[асителя]? Мне они ничего не 
говорят. Единствен[ый], котор[ый] мне близок, – это рублевский из 
Звенигородского чина – к сожалению всегда только лик, наверное, 
Вы его хор[ошо] знаете? Моя сестра – очень строгий мой критик, 
когда, посмотрев мои вещи, берет книги с репрод[укциями] – то го
ворит, что мои лучше. Это я гов[орю] не в смысле самодовольства, 
а в том, что старые Сп[асители] ничего не выражают. <…>

29 Елена Яковлевна Ведерникова умерла 9 января 1982 г. – Н. Б.

268	 Из писем сестры Иоанны...



Поверьте, я в этой работе вовсе не надумываю, а пишу так, 
к[а]к душа подсказывает, и очень трудно найти в старых, на что 
опереться. Кроме того, посл. время я даже немного сожалею, что 
работала всю жизнь слишком традиционно, по-моему «шаг» мож
но было сделать больше, чем я сделала. Нат[аша] И.30 все мои ве
щи считает каноничными, несмотря на их некот[орую] свободу. 
Интересно – что она гов[орит] об этих Сп[асителях] последних –  
по-моему, она их видела тоже? Мб. даже вместе с Вами? <…>

Теперь <…> я предлагаю Вам лично, если, даст Бог, не будет 
хуже с глазами, дов[ольно] большую – предел того, что я могу в 
смысле размера – т.е. около 45 высоты – и тему – Хр[истос] идет 
по морю и апост[олы] в лодке. Хотите ли Вы? Или все-таки хотите 
Сош[ествие] во ад? Боюсь – не смогу повторить! Но выбирайте от- 
кровенно – я умею иногда, с Бож[ией] пом[ощью], вдохновить- 
ся тем, чèго хочет друг! Но если Вас вдохновляет не меньше, чем 
Сош[ествие] – то, что я Вам предлагаю – я буду делать это! (те. 
Хр[истос] на волнах) – в этой теме не меньше смысла для нашей 
жизни!

Очень рада, что видели Срет[ение], и понравилось и рада, что 
и то, что у деток – тоже понр[авилось] – все же значит что-то вы-
шло, хоть и не додумано! Сейчас я больше пишу письма (целыми 
днями!), чем рисую – темно! <…>

P.S. <…> Что касается праздников – то Воскр[есение] в Право
сл[авии] не пишут – вместо него Сош[ествие] во ад. Значит жду 
Вашего решения – либо Сош[ествие] во ад, либо Хр[истос] по вол-
нам. Если Вам последнее по душе – то была бы очень рада, меня 
эта тема давно гвоздит. <…>»

16 июня 1983 г. Элла Семенцова вышла замуж за Владимира 
Лаевского и вскоре попала в больницу. 

Ю. Н. к тому времени стала почти беспомощна из-за ухудше-
ния зрения, и ее перевезли в дом сына сестры, в коттедж на све-

30 Наталия Александровна Иофан (1924–2003), искусствовед, специ-
алист по культуре древней Японии. – Н. Б.

	 «Вступление в свет»	 269



жем воздухе в пригороде Ташкента. Следующее письмо написано 
неровным почерком, широко.

«16/VII 83
Эллечка дорогая!
Душой с Вами… Господь поможет – все будет хорошо. Не вол-

нуйтесь, не напрягайтесь, у Вас все правильно программировано. 
В больнице отдохнете.

Поздравляю Вас и Володю!
Большой привет!
Что до меня – спасает сестра, так внимательна. А ей самой очень 

трудно. Но я в стороне, весь день сижу на воздухе – это лучшее 
лекарство!

Если увидите (по почте – не надо!) Ал. Вл. – дайте ему мой 
адрес, я сто лет не имею от него ни строчки! <…>»

«4/VIII 83
Эллечка, дорогая! Ну зачем же, «страшно»? Это – грех! Значит 

что-то не во Христе! Отдайтесь Ему – и все будет хорошо! Он Вам 
все устроил, Вы не для себя только этого хотели, а для другого, 
и так и будет продолжаться… Понимаю, что нам иногда хорошее 
трудней переживать, чем плохое. А почему? Мы все боимся, что 
хорошее кончится, и будет плохое, а надо только благодарить за 
все … Все у Вас очень хорошо сложилось – Вы сейчас имеете воз-
можность спокойно вернуться к работе, Вы с родными, на приро-
де, все чудно. И все будет хорошо. Страх прогоняйте благодарнос-
тью, как грех, это от лукаваго, ему всегда завидно, что хорошо и 
что не по его планам все идет

Это чистое искушение!<…>»

09.12.83 – дата на ташкентском штемпеле
«Дорогая Эллечка!
<…> А сейчас хочу Вас просить мне помочь! Вы знаете, что 

Женя с Нат[ашей] развелись, что его отец умер у нее на руках, 
что она с трудом искала работу (2 детей!) и ничего, кроме экскур

270	 Из писем сестры Иоанны...



совода ей не могли предложить – ввиду сокращения, и даже не 
знаю начала ли она эту работу, как тяжело заболела (я уверена, 
что это все на нервной почве, последствия всех переживаний), ле-
жала в 2-х больницах, и должна была лечь в 3-тью, и с тех пор я 
ничего о ней не знаю, на письма не отвечает, т.к. они очевидно 
лежат в почт[овом] ящике, просила деток (они от нее недалеко) 
что-ниб[удь] узнать, но знаете как они заняты и к[а]к у них каж-
дая минута рассчитана. Решила обратиться к Вам! Сделайте что 
можете! Позвоните деткам. Мы хотим ей кое-что послать, но ведь 
если никого нет в квартире – кто получит?.. Куда и на какое имя ей 
писать, чтоб ей передали? Мб. Вы что-нибудь придумаете, знаю, 
что и Вам трудно, и всем трудно, но мы в безвыходном положе-
нии. Жду от Вас писем все время! До Вас и от Вас все приходит 
к[а]к-то скорей чем ото всех! 

Целую крепко! С нетерпением жду вестей о Ваших делах!
Целую. ЮН.»

У мужа Эллы началась депрессия.

02.02.84 –дата ташкентского штемпеля:
«Дорогая моя Эллечка!
<…> Испытание, конечно, огромное. Даже и при нормальных ус- 

ловиях, привыкнув к жизни в одиночестве, совместную жизнь очень  
трудно принять и к ней привыкнуть. И обнаруживается, что в на-
шем одиночестве мы находили лишь 50% духовного комфорта, те. 
благоприятных условий для молитвы и общения с Богом, а 50% был 
наш эгоизм. Постараемся принять все, к[а]к волю Б[ожию] <…>» 

Ю. Н. в это время сама тоже живет уже не одна, а в семье 
сестры, т.к. почти ослепла.

«11/I 85
Дорогая Эллечка! 
Не помню, ответила ли я Вам на Ваше последнее письмо, изве-

щавшее меня о том, что было хорошо, потом опять плохо, потом 

	 «Вступление в свет»	 271



опять лучше!! Бедняга Вы, измучились! Одно утешение, что у Вас 
есть Ал. Вл., который, вероятно, к Вам, конечно, очень внимате-
лен.

Не помню также [писала ли], что у нашего дорогого внучка (23 
года ему уже! Вот время-то бежит!) родился сын, мы все, а глав-
ное он сам, очень переживали, прямо к[а]к чудо. Его жена Алла –  
я Вам, по-моему, писала об их свадьбе в прошлом году, – очень 
хороша и очень любит Андр[юшу].

Очень беспокоимся за малыша, т.к. у нас холодно и почему-то 
почти не топят, весь город мерзнет и болеет, а мы с сестрой гото-
вы весь день спать.

Еще забыла, писала ли о том, что 3 года назад дала читать од
ну фр[анцузскую] книгу Люсе Фудель, а теперь хочу ее подарить 
Ал. Вл. Он уже ждет ее, а Люся ее обещала дать Оле для передачи 
Вам, возьмите у нее поскорее, пока не засунула куда-нибудь и не 
сможет найти, и передайте от меня Ал. Вл. в подарок, когда у него 
будете.

Целую, писать трудно
Ваша ЮН.»

Последнее письмо, написанное самой Ю. Н., строчки неров-
ные.

«2/VI 85
Дорогая Элла!
Спасибо за письмо. Вижу очень плохо, писать трудно. Имейте 

в виду, что мы 15/VI переедем на летний адрес, но писать туда не 
надо, а можно на дом, если соседка нас навестит – она привезет 
почту, но за сроки ее получения уже нельзя отвечать. 

Дошли ли до Вас коврики?
Сама я тоже вряд ли буду писать. 
Знаете ли Вы, что наша Катюша [внучка сестры – Н. Б.] вы-

шла замуж? Мужу ее, к[а]к и ей, осталось еще 2 года учиться в  
худ[ожественном] училище. Это всех немного беспокоит, но он всем  
нравится и, даст Бог, все будет хорошо. Они живут дома.

272	 Из писем сестры Иоанны...



У нас небывало свежее лето. 
Андрюшиному [внук сестры – Н. Б.] сынку Алексею 5 месяцев 

(правнук моей сестры). Господи! Избавь нас от войны!!!!
Целую. Ю. Н.»

Письмо, написанное сестрой Ю. Н. Екатериной Николаевной 
под диктовку Ю. Н.:

«16/V 86
Дорогая Элла!
Мы были рады и тронуты визитом Володи в нашу больницу, 

тем более, что я не смогла его ни видеть, ни слышать. И даже не-
смотря на это я почувствовала его тепло и как-то по-живому и хо
рошему его восприняла. Это было настоящее свидание. <…>»

«От К[атерины] Н[иколаевны]: дорогая моя Элла, трудно при-
ходится Ю. Н., но она стоически держится и верит, что ее не забы-
вают ее московские друзья в своих молитвах. Всегда верит, что о. 
А[лександр] ее не забывает. <…>»

Письмо от Е. Н. Кист.
7/VI 87
Дорогая Элла (и Володя)!
Мы сейчас находимся в нашем акад[емическом] стационаре 

(сын устроил), но сестра настолько сдала, что без слез смотреть на  
нее больно, хотя делает героические усилия преодолеть свою му-
ченическую жизнь. <…>

Сестра моя, разбирая рельефные буквы, могла хоть немного раз- 
говаривать со мной, но сейчас и это становится ей трудно и на-
зревает катастрофическое состояние невозможности никак с ней 
общаться. А по старости кожа на пальцах нечувствительна.

Примечания и подготовка писем к публикации – 
Натальи Белевцевой

	 «Вступление в свет»	 273





В МИРЕ ВЕТХОГО ЗАВЕТА





Священник АНТОНИЙ ЛАКИРЕВ

КНИГА ПРОРОКА ИЕЗЕКИИЛЯ

Один из «больших пророков», Иезекииль родился в Иудее око-
ло 622 г. до Р. Х. и был священником. С первым караваном плен-
ных в 597 г. до Р. Х. Иезекииль был уведен в Вавилон и жил в по-
селке Тель-Авив близ Ниппура, одного из религиозных центров 
Вавилонии. Здесь, у реки Ховар, пророку были явлены от Бога не- 
сколько видений, с которых в 592 г. началось его пророческое слу-
жение. В это время Иезекиилю было около 30 лет. Дом пророка в 
Тель-Авиве, как и дома многих священников в плену, стал местом, 
где собирались депортированные иудеи (именно из таких домов 
собраний в эпоху Плена и родилась синагога). К приходившим к 
нему людям, вероятно, и обращал пророк свои пламенные пропо-
веди. Время, когда он записал их в книгу, неизвестно. Около 571 г. 
до Р. Х. пророк скончался.

1
Первая глава книги пророка Иезекииля содержит описание пер- 

вого видения, ставшего одновременно и призванием пророка на его 
служение. Вероятно, наиболее жгучим вопросом духовной жизни 
пророка, как и всего Израиля в начале эпохи Плена, был вопрос: 
«Почему?». Почему это произошло? Как стало возможным, что го- 
род Давида, казалось бы, навеки защищенный обетованием Божи
им, подвергся разорению? И почему Израиль, избранный Богом 
народ, не услышал грозных предостережений и призывов к покая-
нию, которые Всемогущий обращал к нему через пророков конца 
7-го – начала 6-го веков? Что произошло? И вот Иезекиилю явля-
ется неописуемое видение, и слава Божия открывается ему как от- 
вет на все мучительные вопросы.

Сияние надмирной славы Божией, которую пытается описать 
Иезекииль, – только начало откровения. Дальше Господь будет 



278	 Священник Антоний Лакирев

говорить слово, которое пророк возвестит своим соплеменникам 
и грядущим поколениям. Но важно, что он начинает с описания 
невероятного зрелища. В шуме северного ветра, который всегда 
был для Израиля символом гнева Божия, молча созерцает пророк 
некое таинственное движение.

Само по себе описание видения пророка Иезекииля навеки 
определит все зрительное представление небесных сил в умах 
верующих. Вся христианская иконография их так или иначе ба-
зируется на словах Иезекииля. Но для его времени это описание 
абсолютно уникально. Пророки прежних времен – Моисей, Илия, 
Исайя, – которых Бог удостоил созерцать Славу Свою, ограничи
вались лишь смутными образами. В Пятикнижии Моисеевом яв-
ления Божии происходят во мраке, сквозь который не проника- 
ет взгляд человека. Илия присутствие Вседержителя ощущает как 
веяние тихого ветра. Исайя, по собственному выражению, видит 
лишь края риз Его и слышит голоса бесплотных существ. Зримым 
образом славы Божией до Иезекииля был лишь столп огненный  
и облачный, шествовавший перед Израилем при исходе из Егип- 
та. Иезекииль впервые пытается подобиями земных реалий опи-
сать, точнее – изобразить словами, как на иконе, то, что ему от-
крылось.

Видению славы Божией, описанному Иезекиилем в первой гла
ве, едва ли можно дать детальное истолкование. Характерная осо-
бенность этого описания – его приблизительность. Сам пророк 
называет эти образы «подобиями», чтобы у нас не возникало соб-
лазна думать, что мы точно знаем и видели всю полноту Славы. 
И все же можно выделить несколько содержательных аспектов ви
дения. 

В первую очередь, это таинственное движение, совершающее-
ся сразу «на четыре стороны». Иконографически неуловимое, это 
движение подчеркивает, что пророк видит нечто живое, Славу Жи- 
вого Бога. Одновременно это непрестанное движение является ему  
как смысл и движущая сила всей человеческой истории. Он видит 
Бога, приходящего к Своему народу, как Он обещал через проро-
ков.



	 Книга пророка Иезекииля	 279

Во-вторых, характерной чертой видения Иезекииля являет- 
ся свет, сияние Божества. В этом и продолжение традиции Вет
хого Завета, и предвосхищение Христа, Который будет Светом 
миру.

Далее, пророк многократно повторяет в описании число 4. На 
языке библейской числовой символики это число в первую очередь 
обозначает все стороны света, весь мир. Слава, которую созерцает 
пророк, объемлет весь мир, и он видится пророку как подножие 
ног Всемогущего.

Наконец, странные крылатые и многоликие существа, при всем 
их различии, объединяет то, что все они отличаются от человека. 
Однако в центре видения – таинственная человекоподобная фигу-
ра, которую пророк описывает в последних строках первой главы. 
Можно сказать, что не столько видение подобно человеку, сколько 
человек подобен Тому, Чья Слава открылась Иезекиилю. Отчасти 
на этом видении основано употребление пророком Иезекиилем (и 
его преемниками) выражения «Сын Человеческий», которым Гос
подь Иисус Христос называет Себя чаще всего.

2–3
После видения подобия славы Божией пророк Иезекииль слы-

шит голос Бога, призывающего его пойти и возвестить Израилю 
Его слово. Важным отличием, на которое обращает пророк вни-
мание читателя, является то, что дело пророка – только произнес-
ти слово, которое Бог вкладывает в его сердце и которое сладко, 
как мед, в устах пророка. Бог говорит Иезекиилю: «Пойди и скажи 
им, будут они слушать или не будут». Не важно, примут ли сыны 
Израиля весть пророка. Более того, Бог Сам говорит, что сердце 
сынов Израиля огрубело и они не послушают пророка. «Но пусть 
знают, что был пророк среди них», – говорит Господь.

В известной степени повеление Божие Иезекиилю может быть 
отнесено и ко всем библейским пророчествам. Бог посылает Сво
их служителей к нам независимо от того, будем мы слушать или 
не будем. Несмотря ни на что это слово должно быть сказано ради 



280	 Священник Антоний Лакирев

верности Божией и ради того, чтобы у нас была возможность ус-
лышать его.

«Но пусть знают, что был пророк среди них», – ведь люди час-
то упрекают Бога, говоря: «Ах, если бы знать!» Если бы мы знали, 
чего хочет от нас Бог, если бы мы видели, что мы на самом деле 
творим… Господь отвергает эти упреки, потому что все, что нам 
необходимо знать для спасения, нам сказано.

И далее, в 3-й главе пророк записывает слово Божие об ответс-
твенности. Это такая важная тема, что несколько раз на протяже-
нии своей книги Иезекииль возвращается к ней. Можно сказать, 
что он стал пророком личной ответственности людей. В самом же  
начале книги он говорит об ответственности пророка как служи-
теля Божьего: если пророк вразумлял беззаконного, то ответствен
ность на беззаконном, но если пророк уклонился от этого служе-
ния, то ответственность за гибель беззаконного падет на самого 
пророка. Таким образом, служение его можно назвать служением 
вразумления.

4
Ветхозаветные пророки иногда совершали странные, шокиро

вавшие их современников вещи. Такие пророческие действия мож
но сопоставить с притчами, которые произносил Господь Иисус 
Христос, но притчи пророков были зримыми. В чем-то они напо-
минают поступки юродивых.

Так, пророк Иезекииль в 4-й главе повествует о пророческом 
действии, которое Бог повелел ему совершить для того, чтобы ска
зать нечто важное о грядущем разрушении Иерусалима. Для нас 
сегодня язык этой притчи-«пантомимы» малопонятен. Вряд ли он 
был понятен без комментариев и современникам пророка. Однако 
смысл откровения достаточно прозрачен.

Господь говорит о мере беззаконий Израиля, которой неким 
таинственным образом соответствуют сроки пленения народа. 
Основная же часть пророческого действия посвящена тому, что 
вместо безмерных даров милости Божией Израиль, отвернувший-



	 Книга пророка Иезекииля	 281

ся от своего Создателя, будет по очень скудной мере получать не
чистую пищу в плену. Бытовавший тогда способ выпекания лепе-
шек отличался тем, что они пропитывались дымом того, на чем  
их пекли (дымом используемого топлива). Бог повелевает проро-
ку печь лепешки на нечистотах, ибо эти лепешки должны симво-
лизировать хлеб рабства, горький и гадкий.

И еще в этой притче есть два важных аспекта. В контексте того, 
что Иезекииль скажет об ответственности людей за свои поступ
ки, Бог говорит пророку: «ты будешь нести беззаконие дома Изра
илева» и определяет для этого очень мучительный способ. Так 
пророк, еще прежде откровения о Новом Завете, становится обра-
зом Христа, Который был мучим за беззакония наши. 

Кроме того, поражает какой-то детский способ изображения 
осады Иерусалима: «возьми кирпич, и начертай на нем город Ие
русалим». Сразу вспоминается песочница и игрушечные солда-
тики… Но при этом здесь выражена разница масштабов жизни 
Творца и Его действий в мире и предающих Бога людей. Следует 
сопоставить с этим символом Иерусалима диалог Бога с проро-
ком Иеремией о гибели Иерусалима, происходивший за 5-6 лет до 
этого, около 598 г. Повелев Иеремии пойти в дом горшечника, Бог 
показал ему, как горшечник сминает неудавшийся сосуд, чтобы 
вылепить из кома глины нечто новое. «Не могу ли Я так посту-
пить с вами, дом Израилев?», спрашивает пророка Господь (Иер 
18:1–11).

Этот маленький кирпичик, изображающий Иерусалим, в кон-
тексте книги пророка Иезекииля соотносится с двумя мерами. С 
одной стороны, описанное пророком в первой главе видение все-
ленской славы и всемогущества Творца – и как мал и беззащитен 
оказывается перед этой славой беззаконный народ. С другой сто-
роны, ничтожность Иерусалима и его смешную гордыню пророк 
соотносит с помилованием Божиим, о котором он будет говорить 
во второй половине книги. И это помилование, снисхождение Бо
га к жалкому «кирпичику», открывается пророку как ничем не 
объяснимый и незаслуженный дар.



282	 Священник Антоний Лакирев

5

Ужас охватывает пророка Иезекииля, когда Бог дает ему уви-
деть историю Израиля в перспективе правды Божией. Каждое сло-
во пророка, которое мы читаем в 5-й главе, проникнуто страхом 
и болью. Грехи Израиля оказываются в глазах пророка гораздо 
большим, чем нарушение установленных норм и правил: он видит 
в них противление Самому Вседержителю.

Время, когда жил пророк Иезекииль, было наполнено борьбой 
возникавших и распадавшихся империй с малыми странами и на- 
родами. Сам Израиль в силу своего географического положения  
постоянно оказывался в водовороте этой борьбы. Еще живы были  
в памяти избранного народа времена Ассирии: крушение ее под  
ударами Вавилона произошло всего лет за 30 до призвания Иезе
кииля. Ребенком он мог слышать, как говорил тогда о гибели Ас
сирии пророк Наум: «Все, услышавшие весть о тебе, будут руко
плескать о тебе, ибо на кого не простиралась беспрестанно злоба 
твоя?» (Наум 3:19). Так что вполне естественно, что в апокалипти
ческой картине, которую пророк Иезекииль описывает в 5-й главе, 
заметны отзвуки карательных экспедиций Ассирии против взбун-
товавшихся народов. В те времена это было обычным делом: так 
же поступали и Вавилон, и Египет. 

Беззаконие Израиля, проникающее во все сферы жизни, пре-
дательство Синайского завета Иезекииль видит как такой бунт 
маленького народа против великого властелина – бунт, за кото-
рый последует суровая кара. Правда Божия не может потерпеть 
идолопоклонства, жестокости и насилия, воцарившихся в жизни 
Израиля. Противление властителю не может быть терпимо, пото
му что иначе властитель покажет себя слабым. Это было абсолют
но очевидно всем на Востоке в то время. Логика событий, о кото-
рой говорит пророк, неумолима: Израиль, призванный к святости, 
вместо этого умножил беззакония свои и стал хуже язычников – в 
ответ на это и Бог восстал на суд против Иерусалима. 

Лет за 5–6 до этого пророчества нечто подобное происходило 
в Иерусалиме при царе Седекии и пророке Иеремии, и тогда Бог 



	 Книга пророка Иезекииля	 283

говорил царю через Иеремию: «Ты отказался дать свободу твоим 
единоплеменникам – тогда Я объявляю тебе свободу… подверг-
нуться мечу, моровой язве и разорению». Видимо, одним из самых 
пронзительных откровений этой эпохи была мысль о том, что Бог 
поступит с Израилем так, как Израиль поступает с Богом.

Современному человеку это может показаться несправедли-
вым: слабых и малых нельзя обижать, скажем мы. Но в противо-
стоянии святости Божией и греха этого мира дело идет не о чем 
меньшем, чем жизнь и смерть. Поэтому требовательность Божия 
в данном случае не более несправедлива, чем в словах «Так как 
вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали 
Мне» (Мф 25:40) или «Кто говорит, что он во свете, а ненавидит 
брата своего, тот еще во тьме» (1 Ин 2:9). Любовь, даруемая Духом 
Божиим, не может быть односторонней или частичной. Либо мы 
живем, водимые Духом, – и тогда мы верны и милостивы и к Богу, 
и к ближнему, либо мы против Того и другого.

И никакими обильными жертвами и формальным поклонени- 
ем невозможно купить снисхождение Всемогущего, если попира-
ются нравственные принципы, положенные Им в основание мира, 
и предается верность Его любви. Что еще может ждать Иерусалим, 
взбунтовавшийся против своего Владыки? Вот поэтому так ужас-
на картина разорения и гибели Иерусалима, которую описывает 
пророк Иезекииль в 5-й главе. Вот поэтому текст этой главы так 
напоминает повеления древневосточных властителей о каратель-
ных походах против бунтовщиков. Читая эти слова, однако, важно 
помнить, что они не объемлют собою всей полноты воли Божией: 
дальше, в следующих главах, Бог дополнит это откровение прав-
ды откровением милости.

6
Первые главы книги пророка Иезекииля поражают душу чита

теля окончательностью сурового приговора, вынесенного Иеруса
лиму и избранному народу. Пророк говорит о чудовищности гре-
ха и об ответственности людей за него, и убедительности его слов 



284	 Священник Антоний Лакирев

нечего противопоставить. Правда Божия такова, что всякое со-
знательное, преднамеренное противление воле Творца губитель-
но. Нельзя умолчать об этом, и нельзя никуда скрыться от руки 
Всемогущего. Как бы ни был силен и неумолим Его гнев, события 
истории показывают, что Он – единственный Владыка Израиля и 
всей вселенной. 

В начале 6-й главы пророчество о воздаянии за грех находит 
свое логическое завершение. Господь обращается через пророка 
уже не только к жителям Иерусалима и Иудеи, но и к самой при-
роде Святой земли. Он повелевает Иезекиилю изречь пророчест-
во на горы и холмы, долины и лощины о том, что все они будут 
разорены за идолопоклонство своих жителей. Сразу вспоминают-
ся страшные слова Творца согрешившему Адаму, записанные в 
книге Бытия: «проклята земля за тебя» (Быт 3:17). Шестью столе-
тиями позже апостол Павел дополнит эту мысль, говоря: «тварь 
покорилась суете не добровольно, но по воле покорившего ее … 
вся тварь совокупно стенает и мучится доныне…» (Рим 8:20–22). 
Весь тварный мир несет на себе плоды человеческого греха и раз
деляет с человеком ответственность за его поступки. Такова обо
ротная сторона владычества человека в мире, порученном ему 
Богом. Нравственное разложение человека, распространяясь, в ко- 
нечном итоге приводит и к физическому разложению тварного ми
ра; несомненной иллюстрацией этому могут быть экологические 
катастрофы современности.

Но… после пророчества об опустошении земли в горькой речи 
пророка появляется нечто новое. Все, что было сказано о возмез-
дии, – правда, но не вся правда о Боге. Он не таков, чтобы удо-
вольствоваться одним только возмездием. С 8-го стиха 6-й главы 
рядом с обличением и приговором появляется слово удивитель-
ной надежды.

Господь вновь, как Он говорил и другим пророкам, возвещает 
об остатке Израиля, о тех, кто уцелеет и будет спасен. В три стиха 
вкладывается все содержание библейской аскетики и науки пока-
яния. Остаток, по слову пророка, это те, чье сердце будет сокру-
шено, кто почувствует отвращение к самим себе за сделанное ими 



	 Книга пророка Иезекииля	 285

зло и, в результате, вспомнит о Боге. Неверно было бы утверж-
дать, что одним заранее предопределено войти в этот остаток, а 
другим – погибнуть. Большой вопрос, найдутся ли те, кто в пока-
янии обратятся к Богу. Лет за тридцать до этого пророк Иеремия с 
горечью говорил о неспособности народа к покаянию: «Может ли 
Ефиоплянин переменить кожу свою и барс – пятна свои? так и вы 
можете ли делать доброе, привыкнув делать злое?» (Иер 13:23). И 
великое и неожиданное откровение – то, что Бог, видящий буду-
щее, с уверенностью говорит о том, что остаток найдется и будет 
сохранен. 

Только это, строго говоря, и придает смысл разрушению Иеру
салима и, шире, всем катастрофам духовной истории человече
ства: то, что «будут у вас среди народов уцелевшие от меча… и  
вспомнят о Мне уцелевшие ваши среди народов» (Иез 6:8–9). Пле
ненному Израилю Господь говорит через Иезекииля, что его отно-
шение к Богу изменится, и это послужит к обновлению и спасению 
людей. Слова «и узнаете, что Я – Господь», дважды повторенные 
в конце 6-й главы, мы воспринимаем как впитанную с детства 
угрозу: «я тебе покажу… будешь знать, как безобразничать». Но 
Сам Бог и пророк Иезекииль вкладывают в них совершенно иной 
смысл. Чтобы понять это, необходимо сопоставить их со словами 
пророков 8-го века до Р. Х. Пророк Осия говорит о судьбе народа: 
«суд у Господа с жителями сей земли, потому что нет ни истины,  
ни милосердия, ни Богопознания на земле… Истреблен будет на-
род Мой за недостаток ведения» (Ос 4:1–6). Тот же пророк Осия воз- 
вещает о Боге исключительно важное откровение, которое вспом
нит впоследствии Господь Иисус Христос: «Я милости хочу, а не 
жертвы, и Боговедения более, нежели всесожжений» (Ос 6:6, Мф 
9:13), а пророк Исайя говорит о Христе, отрасли от корня Иессеева: 
«почиет на нем Дух Господень, дух премудрости и разума, дух 
совета и крепости, дух ведения и благочестия…» (Ис 11:2). Итак, 
в конце 6-й главы пророк Иезекииль говорит о том, что остаток 
Израиля в покаянии обратится к Богу и будет знать Его так, как 
этого хочет Сам Бог.



286	 Священник Антоний Лакирев

7

Почти вся седьмая глава книги пророка Иезекииля содержит 
плач, слезные восклицания, которые пророк произносит от лица 
Господа. «Вот день! вот пришла, наступила напасть!» – вот, при-
шло то, о чем на протяжении веков предупреждал Господь через 
пророков. Вдумаемся: не раз и не два, не в последние дни перед 
катастрофой – почти за двести лет предупреждает Господь. Он 
долготерпит, Он говорит о том, как ужасно и губительно идоло
поклонство Израиля, Он объясняет практически все… Самое глав
ное – Бог постоянно напоминает о том, что спасение есть, и нуж-
но только обратиться к Нему. 

Трагическая интонация этого пророчества близка к молитве в  
Гефсиманском саду и к плачу Христа об Иерусалиме. Даже тексту
ально слова этой главы совпадают со словами Христа: «вот, остав
ляется вам дом ваш пуст». Скорбь Господа об Иерусалиме звучит 
как голос человека, бессильного предотвратить беду. Это, конеч-
но, иллюзия, ибо Бог всесилен. Но невозможно отвратить бедст
вие, свободно избранное самим людьми, – в этом трагическая сто-
рона парадоксального дара свободы. Как бы Он Сам хотел, чтобы 
этот день не настал! Но вот он, этот день, пришла напасть, и она, 
как стихия, не разбирает правых и виноватых, хороших и плохих.  
Подробное перечисление бедствий пророк приводит не ради ли-
тературной выразительности, но ради того, чтобы показать их сле
пой и безжалостный характер.

Этот момент древней истории избранного народа важен для всех,  
если смотреть на него с точки зрения Нового Завета. В сущности, 
беззакония всех народов и каждого человека так же неотвратимо 
влекут за собой гибель, как и беззакония Израиля. Именно от того, о 
чем плачет Господь в 7-й главе книги пророка Иезекииля, Он и при-
дет избавить нас. Это самое жуткое бедствие, плод нашего выбора, 
Он возьмет на себя, как напишет об этом несколькими десятиле-
тиями позже автор второй половины книги Исайи: «Но Он изъязв- 
лен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание ми
ра нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились» (Ис 53:5).



	 Книга пророка Иезекииля	 287

В последнем стихе главы Бог Сам объясняет, почему предре
ченное бедствие стало неотвратимым. От Его имени пророк вос-
клицает: «Поступлю с ними по путям их, и по судам их буду су-
дить их». На протяжении всей седьмой главы Господь говорит о 
бесчеловечности человеческого общества, о том, что «земля эта 
наполнена кровавыми злодеяниями, и город полон насилий». Вот  
что, в конечном итоге, становится главной причиной гибели Иеру
салима. Рядом с этим нельзя не вспомнить слова Христа: «Каким 
судом судите, таким будете судимы; и какою мерою мерите, такою 
и вам будут мерить» (Мф 7:2), сказанные уже не только Израилю, 
но всем людям.

8–10
Начиная с 8-й главы, пророк Иезекииль описывает содержание 

второго видения и сказанных в нем слов Господних. В отличие 
от первого, данного Иезекиилю на берегу Ховара, второе видение  
случилось в церковном собрании (прообразе синагоги) в доме про
рока. Второе видение – это своеобразный инсайт, озарение, кото-
рое осеняет разум пророка по воле Святого Духа. Бог дает про-
року новую точку зрения и показывает ему то, что пророк и так 
знает, но не вполне осознает. По сравнению с первым видением, 
второе, пожалуй, можно отнести к гораздо более распространен-
ному в Церкви типу. Здесь Бог не столько сообщает человеку что-
то новое, сколько открывает глаза на известную ему реальность. 
Нельзя сказать, что Бог наделяет пророка способностью взглянуть 
со Своей точки зрения; скорее, Он дарует ему некоторую отстра-
ненность, позволяющую по-новому увидеть жизнь.

Пророк описывает свои субъективные переживания так: «Бог  
привел меня… и я увидел…» Итак, Господь показывает Иезекии
лю все беззакония Иерусалима. Но если раньше речь шла о же
стокости и насилии, переполнявших жизнь народа, то теперь Бог 
обращает внимание пророка на прямые проявления идолопоклон
ства Израиля. Не где-нибудь, а непосредственно в Храме видит 
пророк поклонение наиболее популярным идолам Древнего Вос



288	 Священник Антоний Лакирев

тока. Здесь и статуя Астарты, поставленная, вероятно, полвека на- 
зад при царе Манассии; культ ее был широко распространен по 
всему Ближнему Востоку и носил весьма неприличный характер.  
Здесь «плач по Фаммузу» – почитание умирающего и воскреса
ющего сельскохозяйственного бога восточных народов, и покло- 
нение солнцу и всякой живности, свойственное Египту и Вави
лонии, культурнейшим странам, походить на которые так тщится  
Израиль… Все это было известно и пророку, и старейшинам Иу- 
дейским, собравшимся в его доме. Но в видении Бог называет ве- 
щи своими именами, и картина окончательного отпадения Изра
иля становится пугающе очевидной.

Вывод о том, что будет с народом, предавшим Бога ради идо-
лов, напрашивается сам собой. Последствия идолопоклонства про-
рок изображает в 9-й главе, и слова его напоминают о египетских 
казнях, обрушившихся на противящегося Богу фараона. Картина 
запечатления невинных, «скорбящих о мерзостях Израиля», живо 
напоминает ночь Исхода. Но теперь Израиль сам оказался в поло
жении богопротивника, обреченного на уничтожение: «только вас  
признал Я из всех племен земли, потому и взыщу с вас за все без-
закония ваши», как почти за двести лет до Иезекииля говорил Бог 
пророку Амосу (Ам 3:2). Самому пророку Иезекиилю кажется, что  
гибель суждена всему Израилю, и в трепете он восклицает Богу: 
«неужели Ты погубишь всех?»

Отвечая Иезекиилю, Господь снова говорит о беззаконии и на-
силии. Идолопоклонство отходит на второй план, и Бог говорит: 
«земля сия полна крови и город исполнен неправды… обращу по-
ведение их на их голову». Нельзя не заметить, что это судьба всех 
обществ, в которых насилие становится основной чертой жиз-
ни людей, причем Бог явно имеет в виду не столько «государст
венное» насилие, сколько «бытовое», отравляющее частную жизнь  
людей. 

Однако это еще не все: Бог открывает пророку правду до само- 
го предела, до самого страшного, что не могло и привидеться ни- 
кому из израильтян. Израильтяне эпохи Ветхого Завета мыслили  
о присутствии Божием как о Славе Его, наполняющей Иерусалим



	 Книга пророка Иезекииля	 289

ский храм (ср. 6-ю главу книги пророка Исайи). Эта Слава, Шехи
на или Шекина, была не просто сиянием, исходящим от Бога, но 
Его собственным присутствием. Израильтяне были уверены, что 
пока Слава Божия пребывает в Храме, с ними ничего плохого не 
произойдет и не может произойти. В этом был смысл поговор- 
ки «здесь Храм Господень», обличаемой пророком Иеремией (Иер 
7:4). А само присутствие Славы Божией в Храме считалось непо-
колебимым и безусловным, в соответствии с обетованием Давиду 
и Соломону.

Но присутствие Творца несовместимо ни с каким грехом. Ког
да же люди окончательно избирают грех, присутствие Славы Гос- 
подней становится невозможным. И пророк Иезекииль видит, что 
из-за грехов Израиля, почитающего идолов, плодящего беззако-
ния и относящегося к Самому Всемогущему как к идолу, Слава 
Божия будет отнята. Центральная и главная часть видения – опи-
сание в 10-й главе того, как на огненной колеснице Слава Господ
ня покидает Храм.

Пророк объясняет, что увиденное им не поддается описанию 
человеческим языком, и он создает своеобразную словесную ико- 
ну. Отсюда странные образы колес, исполненных очей, невероят
ных существ, движущихся сразу в четыре стороны, и т. д. Воз
можно, на это описание, записанное в Вавилонии, повлияли уви-
денные там пророком изображения. Суть 10-й главы составляют, 
конечно, не эти детали, а содержание Откровения.

Для пророка важно, что увиденное им подчеркивает вселенс-
кий характер власти и присутствия Божия (отсюда упоминания о 
четырех сторонах света). Ему открывается вся безмерная разница 
масштабов Всемогущего и человечества. За века, прошедшие пос-
ле Исхода, израильтяне стали относиться к Богу как к своему ме
стному национальному божку – и вот Иезекииль увидел отблеск 
подлинного величия Творца. Именно в этой перспективе видит он 
и нравственное убожество своего народа.

Страшный нерв этих глав – неумолимая логика происходяще-
го. События разворачиваются перед глазами пророка, последова
тельно вытекая одно из другого, и эта причинно-следственная связь  



290	 Священник Антоний Лакирев

выглядит естественной в деталях и жуткой в целом. Так мелкие, 
но понятные человеческие подлости приводят к катастрофе несо-
поставимого с ними масштаба.

11
Являя пророку Иезекиилю, как Слава Господня окончательно 

покидает Иерусалимский Храм, и даже прежде этого, Бог произ-
носит исключительно важные слова, записанные пророком в 11-й 
главе. В начале главы речь идет о странном для нас представле-
нии иерусалимлян: о своем городе они говорят «он – котел, а мы –  
мясо». Скорее всего, эти слова были распространенной поговор-
кой, означавшей, что люди составляют главное в Иерусалиме и за- 
щищены его стенами, как содержимое котла. Но Бог вновь гово-
рит о том, что ничто не сможет защитить народ от последствий его  
же собственного греха.

Далее, начиная с 14-го стиха, Бог отвечает на вновь заданный 
Ему пророком вопрос о судьбе остатка Израилева: «неужели Ты 
хочешь до конца истребить его?» Пророк получает повеление об- 
ратиться к сынам Израилевым, живущим в изгнании (то есть имен
но к тем, кто собрался в этот момент в доме пророка). Эти люди, 
по праву считающиеся цветом народа, были уведены вавилоняна
ми в плен для того, чтобы некому было не только возглавить со-
противление, но даже и помыслить о нем. Среди них – князья и 
старейшины народа, священники и члены царской фамилии – по-
томки Давида; среди них книжники – исследователи Писания, 
мудрецы и ученые; среди них – знатоки языков и обычаев многих 
народов, в считанные годы создавшие в Вавилоне первые «транс-
национальные корпорации» и международные банки. На совре
менном языке мы называем их элитой общества. Многие из них, 
судя по словам пророка, не запятнали себя идолопоклонством и 
скорбели о «мерзостях Израиля».

Оставшаяся в Иерусалиме политически, религиозно и нравст
венно безликая публика быстро оценила открывшуюся возмож-
ность властвовать в отсутствии лучших людей. Их разнузданная 



	 Книга пророка Иезекииля	 291

гордыня привела к тому, что они вычеркнули уведенных в плен из 
жизни Израиля. Скорее всего, изгнанникам было отказано в праве 
«заочно» участвовать в религиозной и политической жизни роди-
ны. Именно на это указывают слова, которые Господь приводит в 
15-м стихе. Фактически они лишены не только родины: они лише-
ны возможности общения с Богом, ибо поклонение Ему возможно 
только в Иерусалимском Храме. И вот к изгнанникам, отвергну-
тым и своим собственным народом, обращается Господь.

Лишенным всего людям, оторванным от всякой почвы, дается 
удивительное обетование, которое делает их богаче кого бы то ни 
было. «Я Сам, – говорит Господь, – буду для них некоторым свя-
тилищем». В качестве параллельного места к этим словам следует 
привести слова Христа: «наступает время, когда и не на горе сей, 
и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу… Но настанет время, 
и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться От
цу в духе и истине…» (Ин 4:21,23). «Я Сам буду для них некото-
рым святилищем» – это пророческое предчувствие поклонения «в 
Духе и истине». 

И далее Господь отвечает на невысказанный вопрос, один из 
главных для пророков той эпохи. Это проблема неспособности 
людей быть праведными перед Богом, о которой подробно гово-
рил пророк Иеремия. Спасительное действие Божие, о котором 
говорится в Иез 11:16–21, принесет обновление тем, кто прошел 
по пути страдания и очищения. «Дух новый вложу в них», гово-
рит Господь, и обещает дать верным новое, по-настоящему живое 
сердце. Так в момент катастрофы, на фоне трагического духовно-
го одичания, звучит пророчество о Пятидесятнице и обожении 
человека.

12
Ключевые слова в 12-й главе: «земля … будет лишена всего изо- 

билия своего за неправды всех живущих на ней» (Иез 12:19). Имен
но потому, что мы не верим этим словам, нам и бывает трудно 
принять заповедь Нового Завета о том, что спасение мира – в на-



292	 Священник Антоний Лакирев

шей любви друг к другу. Но, оказывается, мир держится только на 
том, что люди иногда способны миловать друг друга.

И чем ближе к Богу, тем сильнее эта связь между жизнью и ми- 
лосердием. Жизнь Израиля времен пророка Иезекииля была не
привлекательна, но достаточно обычна, если может вообще быть 
обычным насилие и беззаконие. Не знающие Бога народы вытво-
ряли еще и не такое…

Но если ты призван Богом и ответил на Его призыв, если ты 
хочешь быть Его уделом на земле, то даже «обычная» бесчеловеч
ность губительна. Чем ближе к Богу, тем сильнее пламя Его люб-
ви, в котором сгорает всякий грех, если пользоваться образом апо
стола Павла.

13
В 13-й главе Бог обличает через пророка Иезекииля одно из са-

мых опасных явлений в религиозной жизни человечества: лжепро
рочество. Среди народа Божьего есть люди, говорящие от имени 
Бога то, что думают они сами. Они водимы духом своим, а не 
Духом Святым, и в лучшем случае выдают за слово Божие свои 
мнения. Чаще же лжепророки говорят то, что их соплеменникам 
было бы приятно услышать.

Господь специально обращает внимание на такие «оптимисти
ческие прогнозы» лжепророков, когда они предвещают мир, а ми
ра нет. Такие «пророчества», в сущности, не относятся к сфере 
религии, а являются политической пропагандой. Среди вождей Из- 
раиля существовало в тот момент несколько соперничающих пар- 
тий, предлагавших опереться в борьбе с Вавилоном на те или 
иные внешние силы. Обещания мира, которые в изобилии изли
вают лжепророки, упоминаются также и у пророка Иеремии, дей
ствовавшего в тот же период. Они были на руку определенным 
политическим силам, но Бог обличает их как греховный отказ от 
повиновения Ему.

Суть этих лжепророчеств о мире заключается в утверждении,  
что «с нами Бог, потому что мы очень хорошие, мы – народ-богоно-



	 Книга пророка Иезекииля	 293

сец, независимо от нашего нравственного облика». Обмазывание 
грязью стен Иерусалима здесь – пародия на пророческое действие,  
пытающаяся изобразить чудесную нерушимость этих стен. Веро
ятно, пророк Иезекииль имеет в виду вполне определенное собы-
тие современной ему истории, когда в Иерусалиме было соверше-
но нечто вроде торжественного обряда при строительстве стен: в 
нем-то и участвовали, скорее всего, лжепророки. Возможно, речь 
идет о попытке «ура-патриотов» восстать против Вавилона после 
убийства наместника Годолии – в контексте этого бунта и надо 
понимать строительство (или восстановление) стен Иерусалима. 
Господь через Иезекииля не только опровергает лжепророчества, 
но и использует этот пример как образ истинного служения про-
роков. Они призваны «входить в проломы и ограждать стеной» –  
не Иерусалим, но дом Израилев: речь идет об обличении греха и 
призыве к исправлению. 

Нужно сказать, что в истории пророческой эпохи мы сталкива
емся с лжепророками неоднократно, начиная с Амоса – первого из  
пророков-писателей и далее в течение нескольких столетий. В 
сущности, кульминацией лжепророчества станут крики первосвя
щенников и фарисеев: «Возьми, возьми, распни Его». Важно по-
нимать, что это явление достаточно глубоко коренится в психоло-
гии падшего человека и опасность столкнуться с ним не чужда и 
христианам. Не только в эпоху Плена, но и много позже мы видим 
«пророчества», обусловленные политической ангажированностью.  
Именно поэтому апостол Иоанн призывает «не всякому духу ве-
рить, но испытывать духов, от Бога ли они» (1 Ин 4:1).

Вторая половина 13-й главы посвящена явлению близкому, но 
не тождественному «политическому» лжепророчеству. Для разли
чения между ними пророк говорит здесь не о лжепророках, как в 
первой половине главы, а о лжепророчицах. Судя по всему, эта 
вторая форма лжи и в самом деле больше практиковалась женщи
нами. Речь идет о чародействе, о разных волшебных и магических 
обрядах, цель которых – узнать будущее и даже повлиять на него. 
Эта форма лжепророчества много примитивнее первой, и руко-
водствуются лжепророчицы не ложно понятым, но все же возвы-



294	 Священник Антоний Лакирев

шенным патриотизмом, а жаждой наживы. «За горсть ячменя и 
за кусок хлеба» они, окутанные мистическим ореолом, предсказы
вают судьбу, заговаривают беды и так далее. В наших рекламных  
газетах сегодня пруд пруди объявлений вроде «Приворот с гаран
тией», так что нет нужды объяснять, что это такое. Как наши ны
нешние колдуны и маги используют иконы, святую воду и прочие 
атрибуты христианства, так в эпоху пророка Иезекииля они исполь
зовали атрибуты веры в Единого Бога. Их самовольное пророче
ство претендует на то, чтобы низвести божественную санкцию на 
заказчика, в то время как истинная воля Божия их не интересует. 
Об этом особенно ярко говорится в 22-м стихе: «…Вы ложью опе-
чаливаете сердце праведника, которое Я не хотел опечаливать, и 
поддерживаете руки беззаконника, чтобы он не обратился от по-
рочного пути своего и не сохранил жизни своей».

Обратим внимание на еще один аспект этого важного стиха –  
мысль о воле Божьей об обращении и спасении беззаконника. 
Здесь она высказана почти вскользь, однако далее пророк не раз 
будет возвращаться к ней, и она станет одной из центральных в 
его книге.

14
В очередной раз несколько человек из старейшин Израиле- 

вых пришли к пророку Иезекиилю и, вероятно, просили его дать 
им слово от Господа, чтобы им уразуметь происходящее, увидеть 
смысл постигшей их катастрофы и найти возможность жить даль-
ше. Насколько можно судить, пророк вопросил Господа, и Господь 
дал ему слово, но не то, которого от Него ждали.

Только что в предыдущих главах Бог говорил пророку именно 
о причинах краха Иерусалимского царства, почему же Он отка
зывается отвечать сейчас? То было слово ко всему народу, здесь 
же Бог впервые с почти новозаветной ясностью говорит о личных 
отношениях каждого человека с Ним. Потому Я не отвечу им, го- 
ворит Господь, что они осквернили сердце свое идолопоклонст
вом: через идолов они сделались чужими для Меня. Не Израиль 



	 Книга пророка Иезекииля	 295

вообще, а вот эти конкретные люди. И понять это необходимо 
каждому.

Окончено время воспитания, когда Израиль предстоял Богу как  
народ, как целое. Отныне Бог отказывается от этого и избирает ди
алог с каждым человеком в отдельности. Это поворотный момент 
не только в библейской истории, но и вообще во всей духовной 
истории человечества, ведь и среди язычников преобладает кол-
лективная, племенная религиозность. Нельзя сказать, чтобы это 
произошло неожиданно: уже Моисеевы уставы об индивидуаль-
ных жертвоприношениях готовили израильтян к таким личным 
отношениям. Но именно Иезекииль был призван возвестить об 
этом ясно.

Коллективная ответственность и племенные отношения с Бо
гом удобны людям, потому что можно спрятаться за ними. Кто-то 
другой будет праведным, а я буду получать благодаря ему милос-
ти Божии. Нет, говорит Господь, праведностью своей каждый че-
ловек может спасти только свою душу, каждый пожинает плоды 
своих и только своих поступков и отвечает только за себя. С од-
ной стороны, это освобождает людей от ответственности за грехи 
других, с другой стороны, личную ответственность нужно нести, 
ее невозможно избежать.

И далее Господь говорит об очевидном следствии из этого фак-
та личных отношений и личной ответственности: дети уже не бу- 
дут гибнуть за грехи родителей. Последние стихи 14-й главы яв-
ляются необходимым дополнением к словам Десяти заповедей о 
том, что Бог наказывает потомство грешников до третьего рода 
и милует любящих Его до тысячи родов. С учетом того, что гово
рит нам Бог через пророка Иезекииля, в Декалоге применен оп-
ределенный литературный прием – для того, чтобы показать не-
сопоставимость масштаба последствий греха и праведности. Во 
всяком случае, когда люди в состоянии отвечать каждый сам за 
себя, – эта свобода нам даруется.

Но есть еще один неявный аспект этих слов. Если ни один из 
людей, даже самый праведный, своей праведностью не может спа
сти никого, кроме себя, то кто может спасти нас? Кто спасет тех, 



296	 Священник Антоний Лакирев

кто не способен вырваться из рабства греху? Кто избавит нас от 
этого тела смерти, как выражается апостол Павел (Рим 7:24)? На 
Тайной вечере Господь Иисус Христос говорит ученикам, что Его 
Пречистая Кровь изливается за них и за многих. Именно Он – Тот, 
кто Своей Кровью и Своей праведностью спасает не одного Себя, 
но многих. Слыша эти слова, мы обычно думаем: многих, но не 
всех. А Господь Иисус говорит в логике 14-й главы Иезекииля: не  
одного Себя, а многих, потому что Он не просто человек, а Бого
человек. Таким образом, вторая половина главы оказывается свое-
образным пророчеством о Богочеловечестве Христа, параллель-
ным удивительным словам других пророков.

15
Еще со времен первых пророков виноградная лоза была сим-

волом народа Божьего: этим символом пользовались и Исайя, и 
Осия, и Иеремия, и другие пророки. Этот образ стал настолько 
привычным, что когда Господь Иисус Христос обращается к нему, 
слушатели Его сразу понимают, о чем идет речь. Не обходит этот 
образ и пророк Иезекииль. Краткая притча в 15-й главе его книги 
содержит одну очень важную мысль, которая сразу обращает на 
себя внимание.

Господь говорит, что виноградная лоза не годится ни на что, 
кроме того, чтобы давать виноград. Она отличается от иных по-
род дерева тем, что из нее ничего нельзя сделать. Следовательно, 
избранный народ «не годится» ни на что, кроме как жить в заклю
ченном завете. Тем отличаются участники завета от остальных 
народов, что весь смысл их существования – в завете с Богом. Соз
дание мировых империй и накопление неисчислимых богатств, со-
кровища мудрости и взлет технологий – все это может принадле-
жать им, но не может быть целью и смыслом жизни. Вне завета, 
нарушая его, люди завета становятся ненужными, неуместными в 
этом мире. И Господь говорит, что выйти из завета в «обычную» 
жизнь невозможно, можно только погибнуть в огне, что и проис-
ходит с допленным Израилем.



	 Книга пророка Иезекииля	 297

Надо ли подчеркивать, что это относится к Новому Завету и 
его участникам гораздо больше, чем к Ветхому? 

16
Брачный союз – один из типичнейших библейских образов от-

ношений Бога с людьми; обращается к нему Господь и в Своем 
слове пророку Иезекиилю. Огромная по сравнению с другими 16-я  
глава его книги содержит подробную и очень важную притчу об 
истории избранного народа. Содержание и характер притчи, впро-
чем, таковы, что она приложима ко всем, кого призывает Бог.

Господь говорит о Своем народе как о младенце, который был 
обречен погибнуть потому, что никому не был нужен, – эта мысль 
продолжает записанное пророком в предыдущей главе. В сущно
сти, каждый из нас подобным же образом получает ни за что ми-
лости Божии. Самый дар жизни и все, необходимое для нее, пища 
и кров, силы и таланты, работа и семья – все, что у нас есть, яв-
ляется даром милосердия Божьего – ведь всего этого могло и не 
быть…

И далее Господь говорит об идолопоклонстве Израиля (и вооб-
ще людей) в таких выражениях, что трудно читать это, не крас-
нея. И вместе с тем невозможно спорить с этими словами, потому 
что образ блудницы, при всей своей неприглядности, как нельзя 
более подходит к сути дела. С какой-то порочной ненасытностью  
гоняется Израиль за идолами и волшебством, отдавая этому даже  
то, что по праву принадлежит Единственному. Более того, все это  
делается не ради каких-то мелких, но осязаемых выгод, а ради са-
мого греха, его зловещей притягательности. Увы, нельзя считать, 
что эти слова описывают то, что осталось в прошлом. Безудерж
ное распространение в мире всякого волшебства в последние де- 
сятилетия ничем не отличается от того, что происходило в Изра
иле накануне Плена, и потому заслуживает той же нравственной 
оценки. Не менее важно, что поклонение силе, богатству и наслаж
дениям во всем – от международной политики до частной жизни 
людей – явление того же сорта.



298	 Священник Антоний Лакирев

Во второй половине главы Господь говорит о том, что плод 
такой жизни ужасен: Я буду судить тебя судом прелюбодейц и 
проливающих кровь. Освободиться от идолов самостоятельно не- 
возможно, и то, что поначалу так увлекательно, оказывается в ко
нечном итоге губительно. Как Бог влечет поклоняющихся Ему 
к жизни, так тленная материя влечет поклоняющихся ей к своей 
судьбе – тлению и распаду. В качестве параллельного к этой главе 
места нелишне привести притчу Христа о богаче, которому Бог 
сказал: «безумный! в сию ночь душу твою возьмут у тебя; кому 
же достанется то, что ты заготовил?» (Лк 12:16-21).

Однако все это – только долгое введение к тому главному, что 
говорит Господь в данной главе. Мы нарушаем верность завету, 
мы нарушаем ту единственную заповедь, которую дает нам Бог 
при вступлении в этот мир, мы оказываемся неверны в малом и в 
большом. Но Бог остается верен союзу с нами несмотря ни на что –  
этому-то великому Откровению и посвящена вся 16-я глава.

Очень важно обратить внимание на последние слова главы. Гос
подь говорит о стыде, который вызывает дарованное прощение. 
В контексте этой главы, да и всей Библии, это неявный намек на 
отвержение спасения и Спасителя. Мы так не любим стыдиться, 
что готовы отказаться от прощения, даваемого нам как дар. 

17
17-я глава книги Иезекииля посвящена хорошо известным по-

литическим событиям начала эпохи Плена. Они служат отправ-
ной точкой для откровения пророку и его слушателям очень важ-
ных вещей о замысле Божьем. Но прежде того Господь подвергает 
анализу собственно события. Язык этой притчи непривычен для 
нас, так как отличается от нашего способа выражения, но смысл 
слова Божия, тем не менее, совершенно ясен.

В первую очередь важно, что Господь дает политическим со-
бытиям нравственную и духовную оценку. Мы привыкли избе-
гать этого, потому что слишком многое в нашей политической 
жизни следовало бы, с нравственной точки зрения, оценить резко  



	 Книга пророка Иезекииля	 299

отрицательно. Тем важнее для нас этот пример. Правители Иеру
салима, назначенные Навуходоносором вместо уведенного в плен 
царя Седекии, нарушили клятву царю Вавилонскому, стали искать  
военного союза с Египтом, чтобы избавиться от вавилонской зави
симости. Господь говорит, что из этого ничего не выйдет, и при-
водит тому два основания. Во-первых, на обмане ничего не мо-
жет быть построено. 14-й псалом называет непорочным того, кто 
«клянется, хотя бы злому, и не изменяет». Значимость обещания 
не в том, насколько хорош тот, кому мы что-то обещаем, а в нашей 
собственной верности. Во-вторых, воля Божия была в том, чтобы 
Иерусалиму «предаться в руки царя Вавилонского», как говорил 
Бог через пророка Иеремию. Следовательно, вероломная полити-
ка иудейских вождей не только лжива, но и противна ясно выра-
женной воле Вседержителя.

Но, как и в других случаях, это только вступление к главному. В 
конце главы Господь открывает пророку, что Он поставит Своему 
народу иного Главу. Кедр, самое могучее и долговечное растение 
Ближнего Востока, становится символом Христа, который будет 
царем от рода Давидова. Не следует пренебрегать в толковании и  
изобразительным контрастом виноградных лоз, стелющихся по 
земле, и, с другой стороны, высокого кедра, тянущегося к Небу.

18
В 18-й главе Господь устами пророка Иезекииля вновь восстает 

против человеческого представления о наследовании вины и на-
казания за грех. Эта идея, такая распространенная и понятная лю-
дям, уподобляет Бога нам самим, потому что это мы не различаем 
людей, но судим их по категориям. Бог же говорит о том, что Он 
строит Свои отношения лично с каждым из нас, каждый в своей 
отдельности судится по своим поступкам. Это Откровение пред-
варяет Новый Завет, в который люди будут вступать не целыми 
народами, но каждый поодиночке.

Господь очень подробно говорит об этом, разбирая конкретные 
случаи. Если отец праведен, а сын нечестив, то отец обрел благо-



300	 Священник Антоний Лакирев

воление у Бога, а сын погибнет в грехах, – как не хочется слышать 
это иудеям! Когда о том же самом говорят другие пророки, когда 
Иоанн Креститель говорит: «…Не думайте говорить в себе: «отец 
у нас Авраам» (Лк 3:8), когда Сам Христос с горечью восклицает: 
«…Если бы вы были дети Авраама, то дела Авраамовы делали бы. 
А теперь ищете убить Меня…» (Ин 8:39–40), – это вызывает у иу-
деев приступы ярости. Вот, у нас были такие замечательные свя-
тые предки, а нас самих будут судить по делам нашим, без скидки 
на наследственность… За это ненавидели и пророка Иеремию, и 
Иоанна Крестителя, и Самого Господа Иисуса. Нужно признать, 
что нередко в эту логику укладываются и наши судорожные вос-
клицания про Святую Русь…

Гораздо важнее, что Господь обещает Свое благоволение пра-
веднику, даже если его предки были нечестивы: это актуальнее 
для нас, живущих на постсоветском пространстве, в куда боль-
шей степени, чем ностальгия по Святой Руси.

Но Господь не ограничивается этими генеалогическими опре
делениями. Во второй половине главы Он возвещает великое От
кровение милости к кающимся. Кающийся грешник будет принят 
Богом, и все преступления его, говорит Господь, не припомнят-
ся ему. И вот, впервые здесь звучат великие слова: «Разве Я хочу 
смерти беззаконника? ... Не того ли, чтобы он обратился от путей 
своих и был жив?» Это говорится о каждом из людей, потому что, 
как не раз повторяет слово Божие, все мы так или иначе винов-
ны перед любовью Творца. Но Он хочет спасения каждого, даже 
самого закоренелого грешника. Одновременно Господь говорит и 
об оборотной стороне принципа ответственности людей за свои 
поступки: за зло придется отвечать, и каяться в нем необходимо 
для спасения. Никакие заслуги не покроют злодеяний, но только 
сокрушенное сердце может приблизить избавление человека.

Завершается 18-я глава скорбным восклицанием о том, что дом 
Израилев не соглашается на такую милость Божию, потому что 
не хочет нести ответственность и каяться в своих преступлени-
ях, рассчитывая именно на прошлые заслуги. В последних сти-
хах, вновь повторяя слова о том, что Он не хочет погибели людей,  



	 Книга пророка Иезекииля	 301

но чтобы они обрели спасение, Господь обращает к народу при-
зыв: «сотворите себе новое сердце и новый дух… зачем вам уми-
рать?» 

С одной стороны, это призыв к изменению жизни, к тому само-
му покаянию, о котором Бог сказал, что оно изгладит все преступ-
ления, это призыв к тому, чтобы всеми силами приблизиться к Богу 
сердцем. И в то же время этот призыв звучит крайне неоднознач-
но, потому что исполнить его едва ли возможно. Практически то 
же самое, хотя и несколько иными словами, Господь чуть раньше 
говорил через пророка Иеремию, и пророк с горечью восклицал: 
«Может ли Ефиоплянин переменить кожу свою и барс – пятна 
свои? так и вы можете ли делать доброе, привыкнув делать злое?» 
(Иер 13:23). Кто может сотворить себе новое сердце и новый дух? 
Даже если сердце человека ищет покаяния, как может сам чело-
век выкорчевать грех из самого себя? Эти слова отражают траги
ческую безысходность эпохи и ставят самый главный вопрос: «Что  
делать, если человекам это невозможно?» Во второй половине кни
ги пророк Иезекииль даст ответ на этот вопрос, говоря о приходе 
Христа и заключении Нового Завета, когда Бог Сам даст кающе-
муся новое сердце и новый дух.

19
Плач об избранном народе, который пророк Иезекииль облека-

ет в 19-й главе в форму своеобразной притчи, очень важен, если 
так можно выразиться, в эмоциональном контексте его книги. На 
протяжении почти всей первой половины книги пророк приво-
дит слова Всемогущего, с горечью и скорбью обличающего грех, 
призывающего к исправлению и предрекающего бедствия. И ес- 
ли мы не слишком хорошо знаем Его, то в этих словах нам могут 
послышаться оттенки мстительности и какого-то странного са-
дизма. Ничего подобного там нет, просто мы не умеем восприни-
мать суть пророческих слов. Но этот плач ставит все на свои места. 
Невозможно точно сказать – это плач от лица Иерусалима, скор-
бящего о своих грехах, или от лица Бога, плачущего о них же. 



302	 Священник Антоний Лакирев

Важно, однако, что в предыдущей главе Господь напрямую го-
ворит о том, что Он не хочет гибели грешника, но чтобы он был 
жив. И плач делает понятным: гибель человека в грехах своих –  
это не торжество высокой справедливости, а трагедия. Трагедия и 
для нас, и, что самое главное, для Бога. Он Сам будет совершать 
великое и нами не постижимое для нашего спасения и плакать об  
Иерусалиме потому, что «повернулось во Мне сердце Мое от жа-
лости к тебе, народ Мой» (см. Ос 11:8). Нам порой кажется, что Бо
гу не могут быть присущи такие «переживания», как скорбь. Это 
трудно себе представить. Но плач Иезекииля говорит о том, что 
жалость и скорбь – проявления любви Творца.

20
Вновь приходят к пророку Иезекиилю старейшины Израилевы 

для того, чтобы вопросить Господа, и вновь Он отказывает им в  
ответе. Господь через пророка перечисляет все предательства из-
бранного народа, от египетского до вавилонского плена. Страш
ный и поучительный список, потому что нечто подобное повторя-
ется в истории очень многих, если не всех народов, вступивших в 
завет с Богом. Нельзя не заметить, насколько то, о чем Бог говорит 
в 20-й главе книги пророка Иезекииля, похоже на двоеверие ран-
ней эпохи русского или европейского христианства, которое так 
мучительно и трудно преодолевала Церковь. Поэтому так важно 
и для нас то, что Господь говорит в этой связи.

Дело в том, что в Израиле предпленной эпохи начала распро-
страняться идея о том, что нарушенный завет с Богом лучше вов-
се забыть. Пусть мы не смогли быть верными и исполнить его… 
Теперь мы будем «как все», лишенные благодеяний Божиих, но и 
свободные от обязательств перед Ним. Вот об этом Господь гово-
рит: «что приходит вам на ум, совсем не сбудется». Пусть народ 
отступил от завета, но Бог не отступит от него. «Я проведу вас 
под жезлом и введу вас в узы завета», – говорит Господь. Он го-
ворит об очистительном бедствии, в котором каждому человеку в 
отдельности будет предоставлена возможность пожать плоды сво



	 Книга пророка Иезекииля	 303

его выбора, но Израиль как народ будет восстановлен Богом из 
остатка именно как народ завета.

Снова Господь возвещает, что неверность людей, пагубная для 
них самих, не превосходит верности Бога. В связи с этим вспо-
минаются слова преп. Симеона Нового Богослова из его молитвы 
перед Причащением: «ни величина прегрешений, ни количест
во грехов не превосходят Бога моего многого долготерпения и 
человеколюбия крайнего». Замысел Божий охватывает не только 
спасение Израиля, но и спасение всех людей, поэтому он не мо-
жет быть остановлен. И Бог обещает, что истинная милость Его 
будет узнана нами, когда Он поступит со Своим народом не по 
их грехам, а ради славы имени Своего. И это грядущее действие 
Божие «ради славы имени Его» сравнивается в последних стихах 
главы со всепоглощающим лесным пожаром. Сам Господь Иисус 
Христос обращается к этому образу, говоря: «Огонь пришел Я 
низвести на землю, и как желал бы, чтобы он уже возгорелся!» 
(Лк 12:49).

21
Снова и снова провозглашает пророк слова Господа о прибли-

жающемся разрушении Иерусалима, и с каждым разом пророчест
во становится все более детальным, потому что приближается его 
исполнение. Сам ли пророк, или его ученики собрали его слова в  
единую книгу, доподлинно неизвестно, однако фактически она ста- 
ла хроникой приближающейся беды.

Пророчество о царе Вавилонском как о наостренном мече, ко-
торое мы читаем в 21-й главе, много дает для понимания библейс-
кого взгляда на историю. Подобные мысли встречаются и у других 
пророков, но особенно близки к ним пророчества Второисайи о 
царе Кире, которые прозвучали несколькими десятилетиями поз- 
же. Обоих царей, Навуходоносора Вавилонского и Кира Персид
ского, пророки называют избранными орудиями Божьими. Пер
вый из них – меч гнева Божьего, второй – орудие избавления. 
Важно, что каждый из них действует из своих собственных по-



304	 Священник Антоний Лакирев

буждений, и оба они – язычники, хотя Навуходоносор враждебен 
вере Израиля, а Кир – напротив, благоволит ей. Но они не знают  
Бога и действуют самостоятельно. Тем не менее в их действиях про
является воля Всемогущего, Который не зря называется в Библии 
Царем царствующих и Господом господствующих.

Для этих царей то, что они исполняют волю Бога Израилева, 
помимо своей воли и неосознанно, ничего не меняет – они и не 
думают об этом. Но для избранного народа, для всех, верующих 
Богу, этот факт меняет все. Судьбы Израиля определяются не во-
лей царей, и не к ним следует взывать об избавлении. Все, проис-
ходящее с народом, происходит в отношениях между ним и Богом 
– и других самостоятельных участников в этой истории нет.

22
Еще одно перечисление беззаконий Израиля предлагает нам 

пророк Иезекииль в 22-й главе, и в нем, как и в других, обнаружи-
ваются несколько характерных моментов. В первую очередь бро-
сается в глаза то, что в списке «мерзостей Израиля» совершенно 
наравне и вперемешку пророк перечисляет нравственные грехи 
(точнее, безнравственные) и грехи религиозные, преступления про- 
тив Бога и против человека. Они не только не отделяются друг от 
друга по природе и последствиям, но подчеркнуто соединяются. 
Сам по себе этот факт – величайшее откровение, непостижимое 
для так называемой «естественной религиозности» и одно из са-
мых важных в Ветхом Завете.

Далее, предлагая выплавку серебра как образ очищения и пра- 
ведности, Господь говорит, что в переплавке, которой подвергается  
человек с момента заключения Синайского завета, народ Израи
лев сделался шлаком (в Синодальном переводе – изгарью, в Септу
агинте – примесью). Синодальный перевод избирает здесь очень 
точное слово, потому что изгарь – не просто примесь, но примесь, 
которая выгорает при переплавке. Важно, что переплавка необхо-
дима для того, чтобы выделить очищенное драгоценное серебро, –  
и потому неизбежно сгорание изгари. Господь говорит о пламени,  



	 Книга пророка Иезекииля	 305

которое охватит всех, весь Израиль, – и только те, кто были чис-
тым серебром, уцелеют в нем и выйдут из него очищенными. 
Впервые в Библии мы встречаемся с этим образом испытывающей 
веру и очищающей переплавки; потом к нему будут обращаться  
в своих посланиях апостолы Петр и Павел (1 Пет 1:6–7, 4:12;  
1 Кор 3:12–15), встретится он и в Апокалипсисе (Откр 3:18).

Наконец, в последней части главы Господь вновь говорит об от
вратительной картине совращения политических и духовных вож-
дей народа, и здесь Он произносит удивительные слова: «Искал Я 
у них человека, который поставил бы стену и стал бы предо Мною 
в проломе за сию землю, чтобы Я не погубил ее, но не нашел».  
Стоящий в проломе, которого искал Господь, – кто это? Ведь со
всем недавно Он говорил, что даже великие праведники Ной, Да- 
ниил и Иов не смогут спасти ничьей души, кроме своей. Кто может 
быть заступником, защитником погибающих? По контексту по-
нятно, что речь идет о Праведнике, который противостал бы всем  
перечисляемым беззакониям Израиля. Вспомним в связи с этим 
диалог Авраама с Богом, где Бог говорит о том, что если бы на-
шлось в Содоме малое число праведников, город бы не погиб (Быт 
18:22–33). Здесь слова о Том, кто стал бы в проломе, предваряют 
пророчества, которым будет посвящена вторая половина книги 
пророка Иезекииля.

23
Вероятно, пророку Иезекиилю очень много раз, быть может –  

постоянно, приходилось говорить приходящим к нему иудеям о 
том, почему с Иерусалимом произошло то, что произошло. Мно
гие, хотя, наверное, не все его проповеди были включены в кни- 
гу; каждая из них произносилась в Духе Святом и содержит слово 
Всемогущего. В 23-й главе пророк снова обращается к образу бра-
ка для обозначения союза между Богом и Израилем. После того 
как в 722 году до Р. Х. ассирийцы уничтожили Северное Царство 
и разрушили его столицу Самарию, в Иудее распространилось 
представление о том, что северяне были плохие, отделились от 



306	 Священник Антоний Лакирев

Иудеи, идолопоклонствовали и не участвовали в Иерусалимском 
культе – потому и постигла их катастрофа. 

Но пророк Иезекииль говорит, что разницы между Севером и 
Югом нет: обе части народа ведут себя по отношению к Богу оди-
наково. Описываемый здесь образ двух блудниц вызывает ощуще
ние гадливости, несмотря на тщательно сглаженную лексику сов-
ременных переводов. С гневом и возмущением говорит пророк 
об участи старой шлюхи, обреченной подыхать под забором, но 
для нас не то что слова, самый смысл их воспринимается как «не
нормативный», и потому вся глава вызывает некоторое смущение. 
Можно представить себе, какой ужас вызывали эти слова у слу-
шателей Иезекииля, ведь речь шла о них и их народе!

В ясной и логичной структуре проповеди Иезекииля важно 
выделить одну существенную мысль. Об уничтожении Самарии 
ассирийцами и разрушении Иерусалима вавилонянами (халде- 
ями) пророк говорит как о результате собственных поступков двух  
блудливых сестер. Гнев Божий проявляется в том, что на отступ-
ников обращены последствия их собственных беззаконий. Но не 
в этом видит пророк суд Божий, он различает в этой главе суд и 
гнев. На это важно обратить внимание, потому что мы, напротив, 
не умеем ясно различать их. Пророк говорит, что судом для рас-
путной страны будут мужи праведные, которые осудят ее пре-
ступления. 

Речь идет о традиционном для библейского богословия поня-
тии остатка – это мужи, не преклонившие колена пред идолами, 
как назвал их Сам Бог в откровении пророку Илии (3 Цар 19:18). 
Именно они станут серебром, очищенным в пламенеющем горни-
ле вавилонского плена, о котором шла речь в предыдущей главе. 
И именно их праведность станет судом, который осудит преступ-
ление Израиля. Одновременно эти слова обращены к пленникам, 
призванным очистить свои сердца и возродиться в вере, и продол
жают тему Праведника, того единственного, кто «стал бы в про-
ломе» за народ. Ведь остаток, о котором идет речь, – невидим, ему  
еще только предстоит проявиться в истории. И в этой связи образу 
распутных сестер противопоставляется в общебиблейском кон-



	 Книга пророка Иезекииля	 307

тексте образ Пренепорочной Девы, Матери Праведного: в книге 
пророка Иезекииля мы еще встретим мысль о Ней, хотя очень и 
очень прикровенную. В сущности же, весь ход истории очищения 
и спасения мира, как объясняет его пророк Иезекииль, направлен 
на то, чтобы в горниле очищения род праведных Израиля породил 
именно Ее – Ту, Чья чистота достойна Всемогущего.

24
Ровно за год до разрушения Иерусалима Навуходоносором, в 

конце декабря 589 – начале января 588 гг. до Р. Х. пророк Иезеки
иль записывает последнее пророчество, впервые звучащее с такой 
точностью. День, когда совершится все, предреченное пророком 
ранее, назначен, и оповещение пророка о нем становится своего 
рода печатью, которая запечатывает все предыдущие пророчест- 
ва. Исполнение его в срок, в свою очередь, станет подтверждением 
и подлинности обличений, произнесенных пророком Иезекиилем, 
и утверждением возвещенной им невероятной надежды.

Призывая пророка совершить еще одно пророческое действие, 
предложить Израилю еще одну зримую притчу, Господь говорит 
именно о неотменимости участи, уготованной Израилю. Ника
кие удары судьбы, даже вавилонское завоевание, не смогли очис-
тить мерзости насилия и идолопоклонства избранного народа. Уже  
окончательно становится ясно, что народ сделал свой нравствен-
ный выбор и не изменит его, не обратится к Богу. Поэтому из по-
тенциальных грядущие бедствия становятся реальными, неотвра-
тимыми, как движение планет.

После этого пророчества умирает жена Иезекииля, и Бог пове
левает ему совершить новое знамение, запрещая исполнить тра-
урные обычаи. Все, что перечисляется в 16–18 стихах, было в Из
раиле таким же выражением траура, каким у нас являются черная 
одежда, завешанные в доме зеркала и накрытый куском хлеба ста-
кан на поминках. Вместо всего этого Бог повелевает пророку мол-
чать, в безмолвии переносить свою скорбь. Это станет для иудеев 
знаком того, что они будут изгнаны из Иерусалима, от поруганно



308	 Священник Антоний Лакирев

го Храма, и не с кем будет им разделить это горе – ведь именно 
такова цель траурных обрядов. Снова мы видим в книге пророка 
Иезекииля взгляд на историю, в которой нет иных участников, 
кроме человека и Бога.

Но безмолвие пророка – гораздо более глубокий символ. Дело в  
том, что люди становятся свидетелями тайны – исполнения спаси
тельного замысла Вседержителя. «Да молчит всякая плоть пред ли-
цом Господа!», – восклицает пророк Захария (Зах 2:13) и повторяет  
за ним Литургия Великой Субботы. Что, кроме молчания, могут лю- 
ди принести очистительному страданию? И молчание пророка по-
добно немоте, охватившей свидетелей Крестной Жертвы Спасителя. 
Разрешится это безмолвие, говорит Господь, когда пророк получит 
из Иерусалима весть о том, что все предреченное совершилось. 

25
История Израиля и его отношений с Богом занимает централь

ное место в Библии вообще и в Ветхом Завете в особенности. Об
ращаясь к Своему народу, Господь все время говорит о том, что 
Он – единственный Господь, и судьба каждого человека и народа 
в целом определяются только отношениями с Ним, верностью Его 
завету. Но это не значит, что в истории мира нет иных участников, 
кроме Бога и Израиля. Начиная с 25-й главы пророк Иезекииль 
включает в свою книгу суровые слова о целом ряде окрестных на
родов, осмысливая тем самым их место в единой истории челове-
чества.

Отношения Израиля с соседями всегда были, мягко говоря,  
напряженными. Во многом родственные ему, эти племена на про- 
тяжении веков служили для израильтян соблазном, иногда куль
турным, но главным образом – религиозным. Именно опасность 
вовлечения в идолопоклонство обусловила многочисленные за-
преты на общение с иноплеменниками. По понятным психологи-
ческим причинам это привело к тому, что израильтяне привыкли 
смотреть на иноплеменников как на людей нечистых, чем-то пло-
хих. Нетрудно догадаться, что эти народы отвечали Израилю тем 



	 Книга пророка Иезекииля	 309

же, потому что людям вообще свойственно с легкостью впадать 
в состояние взаимных претензий и взаимного презрения. В ходе 
истории народы Ханаана порой были подчинены израильским ца-
рям, порой становились самостоятельными, а иногда и вступали с 
израильтянами в военно-политические союзы. Но эти отношения 
всегда строились на фоне отделения в религиозной области и ни-
когда не были искренними.

Когда Израиль, нарушивший завет со своим Создателем, под-
вергался ударам сначала со стороны Ассирии, а потом и Вавилона, 
соседние племена относились к этому с изрядным злорадством. 
Это выражалось отнюдь не только в презрительных словах об Из
раиле и его Боге: многие племена и царьки Палестины стреми-
лись заодно с вавилонянами поучаствовать в разграблении Святой  
земли. Нередко полуразрушенные и беззащитные селения изра-
ильтян подвергались опустошительным нападениям соседних на-
родов, уничтожавших то, что осталось после вавилонян. Как ша-
калы, они доедали то, что осталось после кровавой трапезы льва. 
Для Израиля это было едва ли не большим бедствием, потому что 
после этих ударов подняться было уже невозможно: соседние на-
роды превращали страну в пустыню.

Особенно мучительно было то, что эти племена были родст
венны Израилю и в течение долгого времени жили с ним в единой 
стране. 

Действия соседних народов не могли встретить сопротивления 
разрушенного Израиля, но не могли и не получить нравственной 
оценки. Еще пророк Амос говорил в начале своей проповеди о том, 
что требования элементарной человечности предъявляются Богом 
ко всем народам без исключения. Пророк Наум меньше чем за пол
века до гибели Иерусалима говорил о судьбе Ассирии, подвергая ее  
именно такой нравственной оценке. Во второй половине 6-го века  
набегам эдомитян на разоренную Иудею будет посвящена неболь- 
шая книга пророка Авдия. Не обходит этой темы и пророк Иезе
кииль.

Суть его пророчеств об окрестных народах в первую очередь 
заключается в том, что те ответственны перед Богом за свои дей- 



310	 Священник Антоний Лакирев

ствия, даже если сами они этого не осознают. Господь говорит  
пророку, что эти народы, пытающиеся пинать поверженный Ие
русалим, не избегнут той же участи, потому что и на них рас-
пространяется золотое правило: «не делай другому того, чего не 
хочешь себе». В контексте книги пророка это очень важно. Бог го- 
ворит о том, что вавилонское нашествие – это меч Божий, служа-
щий не для уничтожения, но для очищения Израиля. И потому 
все, пытающиеся нажиться за счет страдающего народа Божьего, 
не останутся безнаказанными. Их беззаконная жестокость по от-
ношению к Израилю падет на них, и сами они подвергнутся той 
же участи. 

26
Продолжая возвещать определения Творца о судьбе соседних с 

Израилем народов, пророк Иезекииль говорит в 26-й главе о судь-
бе Тира, одного из самых богатых и славных городов той эпохи. 
Тир был крупнейшим и знаменитейшим центром морской торгов-
ли, укрепления которого могли поспорить разве что с иерусалим-
скими. Тирские цари держали в своих руках торговлю пурпуром 
и металлами, а самое главное – торговлю лесом, исключительно 
ценным для древнего Ближнего Востока. На заре Израильского 
царства, при Давиде и Соломоне, цари Тира были союзниками из-
раильтян; царь Хирам поставлял кедровое дерево для постройки 
Иерусалимского Храма и дворца Соломона. 

Впоследствии отношения этих государств и народов осложни-
лись, и в начале 6-го века жители Тира рассчитывали поучаство
вать в разграблении Иерусалима. Едва ли хоть кому-нибудь из них 
удалось это; скорее всего, дело ограничилось заявлениями. Но, как  
скажет потом Господь Иисус, «от слов своих оправдаешься и от 
слов своих осудишься» (Мф 12:37). Злорадство, даже просто от-
сутствие сострадания становятся причиной того, что Тир пости-
гает точно та же участь, что и Иерусалим.

Поражает, сколь подробно говорит пророк: его слова о Тире во  
много раз пространнее, чем о других народах. Лишь отчасти мож- 



	 Книга пророка Иезекииля	 311

но объяснить это поэтическим настроем, потому что пророк вовсе 
не ставит перед собой литературных задач. Скорее, он подразу
мевает задачу духовную. Детально говоря иудеям о трагической 
судьбе Тира, пророк, во-первых, дает им возможность убедиться 
в истинности пророчества. Кроме того, говоря о сходстве участи  
Иерусалима и Тира, он подчеркивает единство нравственных тре- 
бований, предъявляемых Израилю и всем остальным народам. 
Самое же главное – пророк неявно призывает иудеев не уподо
биться жителям Тира и иным народам, но научиться сострада-
нию. Именно пожалев о страшной судьбе тирян, иудеи могут об-
рести сострадание Вседержителя.

27
Пророк Иезекииль в плаче о гибели Тира дает такое подробное 

описание его величия, что эти слова стали важным историческим 
источником. Помимо прочего, это еще одно подтверждение цен-
ности Библии как исторического свидетельства, что в последние 
столетия не раз оспаривалось. Но для пророка, конечно, главное 
не это. 

Прислушаемся к его словам: все было у Тира. Металлы и де-
рево, и всякая торговля буквально со всей обитаемой землей. Но 
ничто из этого не помогло Тиру в день бедствия, ничто не защити-
ло этот город, величию которого уже не суждено было возродить-
ся. Не было главного, что придает смысл всему земному бытию, 
не было Бога. А без этого все величие Тира – суета сует и погоня 
за ветром. Так пророк Иезекииль выражает важную для Библии 
мысль, особенно ярко сформулированную потом автором книги 
Екклесиаста.

В контексте пророчества также важно, что Иезекииль говорит 
о сетовании и плаче. С одной стороны, пророк перебрасывает мост 
от печальных размышлений в духе Екклесиаста к словам Госпо
да Иисуса Христа: «Ищите прежде Царства Божия и правды Его, 
и это все приложится вам» (Мф 6:33). С другой стороны, состра
дание подвергшимся мечу и разорению тирянам – одновременно 



312	 Священник Антоний Лакирев

признак и пример духовного здоровья. Пророк говорит не только 
без злорадства, но с состраданием, достойным его Владыки. 

28
Слово пророка Иезекииля о судьбе тирского царя исполнено  

неприкрытого сарказма по отношению к язычеству вообще и язы-
ческому государству в частности. Дело в том, что в язычестве не  
было ясного различения между божеством и людьми. Только От
кровение, данное Моисею, говорит о том, что природа Бога непо
стижима для людей и бесконечно превосходит все, что доступно 
нашему познанию. Язычники, напротив, любили возводить гене
алогию выдающихся деятелей к тем или иным богам: мы видим 
это и в титуловании египетских фараонов, и в античном культе 
героев, и в мифологиях множества древних и современных языче
ских народов. Быть может, происхождение героев от браков боже
ства и человека – единственный для язычника способ помыслить 
о той близости к Богу, которую открывает только Новый Завет… 
Так или иначе, жители Тира не составляли здесь исключения.

Еще один важный аспект этого языческого человекобожия и 
культа героев – то, что он очень часто использовался для обосно-
вания феномена государственной власти. В нашем современном 
круге понятий мы говорим о легитимности власти и стараемся 
пропагандировать эту легитимность для того, чтобы объяснить, 
почему эту власть надо слушаться. Для нас, как и в древности, 
очень труден оказывается тот сугубо функциональный подход к 
земной власти, который свойственен Новому Завету, в частности –  
посланиям ап. Павла. Именно поэтому мы порождаем разнооб-
разные мифы о величии государств. Обожествление царей или их 
предков в древности было своеобразной пиар-акцией, тоже при-
званной объяснить подданным, почему этого царя надо слушаться.

Но радикальное отличие мифа от Божественного Откровения 
заключается в том, что при соприкосновении с реальностью миф 
рушится, а Откровение утверждается и становится внятным. Ког
да смотришь на реальную политику Нерона – становится ясно, что  



	 Книга пророка Иезекииля	 313

он никакой не гений и не земной бог, а просто мелкий и злобный 
тиран. Когда тирский царь, как говорит пророк Иезекииль, оказы
вается перед лицом чужеземных войск – становится ясно, что ни-
какой он не бог, а просто человек, который слишком много о себе 
возомнил. 

Так вскользь, в контексте разговора о судьбах народов, пророк 
касается темы обожествления государственной власти и ее носи-
телей – и не оставляет от этой идеи камня на камне. И выявлен- 
ная им смехотворность претензий тирских царей на божественный  
авторитет становится фоном для пророчества о том, что Истин
ный Бог соберет Свой народ и восстановит его. 

29
Возвещая близкую гибель Египта, Господь говорит через про-

рока Иезекииля в первую очередь о неверности фараонов, на во-
енно-политические союзы с которыми так надеялись иудейские 
политики. На самом деле Египет в течение многих веков стремил-
ся использовать и Израиль, и другие народы Палестины то как 
плацдарм, то как буфер между собой и последовательно сменяв-
шими друг друга агрессивными ближневосточными империями –  
хеттами, ассирийцами и вавилонянами. 

Вожди Израиля, полагавшиеся на военную мощь Египта боль-
ше, чем на милость Бога, уже получили свое – об их судьбе уже 
все сказали и Иезекииль, и его предшественники в пророческом 
служении. Духовная, да и политическая пагубность этих упова-
ний ярко прослеживается у многих пророков. Но то, что Израиль 
не должен был полагаться на Египет, еще не отменяет обязанность 
фараонов быть порядочными людьми и избегать вероломства. Это  
один из важнейших аспектов слова пророка, обращенного к фара
ону.

Кроме того, Господь говорит о том, что фараон не признает ни-
кого выше себя, как и царь Тира, о котором шла речь в предыдущей 
главе. Фараон, что называется, «царь и бог и воинский начальник» –  
и не знает ни политической, ни нравственной ответственности ни 



314	 Священник Антоний Лакирев

перед кем. Поэтому поступки фараона становятся ярким приме
ром того, как вырождается нравственный облик человека без ве
ры, без почитания Единого Бога, Владыки неба и земли.

Для иудеев, слушавших в вавилонском плену пророчество Ие
зекииля, было также чрезвычайно важно услышать, что Бог гово- 
рит о предстоящем восстановлении Египта. Оказывается, не толь-
ко избранный народ будет восстановлен и спасен Богом – Его 
замыслы простираются и на тех, кого иудеи привыкли считать бо-
гопротивниками. Этот универсалистский аспект Откровения толь- 
ко начинает обозначаться в Ветхом Завете; в полноте замысел Бо- 
жий о спасении всех людей будет открыт только в пришествии  
Христа. Замечательно, что как гибель и восстановление Иерусали
ма совершаются ради очищения избранного народа от греха, так и 
восстановление Египта будет избавлением от его наиболее сущес-
твенного греха – гордыни.

Наконец, пророчество о том, что богатство Египта будет возна-
граждением Навуходоносору, также очень важно для понимания 
библейского представления об истории. Навуходоносор получает  
вознаграждение, так как деятельность его служит, помимо его во
ли, исполнению замыслов Творца. Но это вознаграждение – сугу
бо земное, и именно потому, что Навуходоносор служит этим за-
мыслам невольно и неосознанно.

30
В той части пророчества о судьбе Египта, которая входит в  

30-ю главу, выделяются два важных момента. Во-первых, Господь 
говорит об истреблении ложных богов и идолов, которым покло-
няются египтяне. Речь об этом идет в общем контексте пророчест-
ва о духовном и нравственном очищении Египта, и этот факт име-
ет непреходящее значение в духовной истории. Дело в том, что 
среди верующих иудеев было распространено представление, что 
Бог предназначил для спасения лишь немногих избранных, и им 
Он открыл Себя. Остальные же, не просвещенные светом Божьим 
и пребывающие во мраке язычества, обречены погибнуть навек 



	 Книга пророка Иезекииля	 315

как богопротивники. В меньшей степени это проявлялось в эпоху 
Первого Храма, но во времена Второго Храма, за полвека до стро-
ительства которого произносится это пророчество, такое представ
ление стало основой религиозной идеологии иудеев. Именно по-
этому, в частности, такой гнев вызвали в Назаретской синагоге 
слова Господа Иисуса Христа об исцелении Неемана Сириянина 
(Лк 4:21–30). Нередко возрождается эта идея и в новозаветные вре-
мена. Однако замысел Божий не таков.

Господь открыто и ясно говорит, что Он сокрушит ложных бо-
гов и очистит Египет. Здесь пророчество Иезекииля соприкасает-
ся с пророчествами Второисайи, Захарии и Иоиля об обращении 
язычников. Иезекииль указывает не просто на некие народы, ра-
нее не знавшие света Истины, но на конкретный народ Египта, не-
когда бывший врагом Бога и избранного народа, но впоследствии 
ставший одним из значительных центров христианства.

И второй важный момент – это слова об исцелении Египта. 
Снова и снова повторяет пророк эту мысль, чтобы слушатели его 
увидели свою судьбу в контексте всего спасительного замысла Бо
жия об очищении мира.

31
Пророчество Иезекииля о судьбе Египта завершает притча о 

высоком кедре, в иносказательной форме повторяющая главную 
мысль пророчества. В начале притчи высокий и превознесенный 
кедр – символ Ассирии, жестокой державы, возвысившейся за счет 
угнетения ближневосточных народов. Меньше чем за полвека до 
пророчества Иезекииля Ассирия пала под ударами вавилонян, и 
это падение в корне изменило всю стратегическую ситуацию на 
Ближнем Востоке. 

Вторая половина притчи использует тот же образ высокого кед
ра для обозначения Египта, соперничавшего с Ассирией в военной  
мощи и влиянии. Говоря о падении высокого кедра, пророк со
поставляет гибель Египетского государства с гибелью Ассирии, 
основываясь на общих для обеих держав беззакониях: идолопо



316	 Священник Антоний Лакирев

клонстве и жестокости. Для библейского отношения к истории эта  
притча очень характерна: наблюдающие историю в течение мно-
гих столетий авторы и редакторы Священного Писания находят 
в ней подтверждения тому, что всякая мощь без служения Богу 
обречена на исчезновение. 

Весьма возможно, что в словах жившего в Вавилонии Иезеки
иля есть и политический подтекст, который он вынужден обле-
кать в форму притчи. Дело в том, что вавилонская империя прак-
тически ничем не отличается ни от Ассирии, ни от Египта, ни от  
других древних империй. Говоря об их общей судьбе, пророк, воз-
можно, намекает на то, что не уйдет от нее и Вавилон. Уже сле-
дующее после Иезекииля поколение станет свидетелем падения 
Вавилона под ударами персов.

Таким образом, пророк видит в истории два накладывающихся 
друг на друга процесса. С одной стороны, одна за другой сменяют
ся империи, похожие, как две капли воды. Каждая из них грабит, 
переселяет и уничтожает все, что попадается на ее пути, и каждая  
гибнет, разрушенная следующей. Надо сказать, что в этот ряд, кро- 
ме упомянутых пророком Ассирии и Египта, укладываются и Ва
вилон, и Персия, и империя Александра Македонского, и Рим, и 
далее… вплоть до Третьего рейха и советского блока. Но в этой по
следовательной смене принципиально ничего не меняется, и ничего  
принципиально нового не возникает. Поэтому эти события для 
пророка – не суть истории, но лишь фон (или покров) для того, что  
совершает в ней Господь. Главное – именно это, Его замысел, на- 
правленный на спасение мира. При всей тяжести обвинений Изра
илю, он нужен Богу для этой великой цели и потому, подвергаясь 
очищению, не разделяет общей участи человеческих государств. 

Пророк говорит в притче о деревах Едемских, о насаждении 
Божьем. Вовлекаемые в водоворот политической истории, они тем  
не менее остаются иноприродными ей, потому что смысл их су-
ществования – не в их величии, но в Боге. Далее пророк скажет 
еще одно слово о Египте, а потом перейдет к действиям Бога в 
судьбе Израиля и всего мира. Он будет говорит о спасении, о Но
вом Завете и приходе Мессии – и какой мелочью покажется по 



	 Книга пророка Иезекииля	 317

сравнению с этим весь этот круговорот империй… Нельзя не от-
метить, насколько поучительна оказывается эта притча в контек-
сте наших поисков «национальной идеологии». Не только отдель
ный человек, но и страны и народы, чтобы не разделить судьбу 
Ассирии и Египта, должны искать того, что достойно вечности. А 
это – только Завет с Богом. 

32
Подводя итог пророчеству о судьбах народов, пророк Иезеки

иль еще раз подчеркивает единство их участи. Все они «сойдут 
в преисподнюю» и будут «лежать с необрезанными». Речь идет о 
пребывании в удалении от Бога и от жизни. Однако это не вполне 
соответствует мрачному Аиду древних греков; греческий перевод 
говорит здесь о «глубинах земли». Здесь не идет речь о мучени-
ях, которые должны стать возмездием за беззакония, сделанные в 
земной жизни. Глубины преисподней в представлении Иезекииля 
скорее напоминают какой-то жуткий склад, в котором находятся 
люди, лишившиеся жизни. Его главные черты – мрак и непрони-
цаемое молчание. Никакие события или действия не прерывают 
леденящего покоя этого безжизненного места, и люди в нем, да
же помещенные вместе, все же пребывают в одиночестве. Многие 
древние народы видели посмертную судьбу человека как заклю-
чение в земле, как в темнице.

Иудеи называли преисподнюю, о которой говорит пророк, сло- 
вом «Шеол». Как и из греческого Ада (Аида) или подземных вме
стилищ других индоевропейских мифологий, из Шеола нет воз-
врата; но нет в нем и справедливого воздаяния. Он уготован равно 
добрым и злым, нечестивым и праведникам. Побежденные смер-
тью, лежат они здесь, отравленные ядовитым жалом смерти. Об 
этом жале с ужасом и надеждой писал во второй половине 8-го 
века до Р. Х. пророк Осия (Ос 13:14).

Пророк Иезекииль говорит, довольно неожиданно, что в Шео
ле отделены «лежащие с необрезанными»; следовательно, должны 
быть отделены и «лежащие с обрезанными». Зачем? Ведь участь 



318	 Священник Антоний Лакирев

тех и других одинакова… Здесь мы сталкиваемся с некоторой еще  
не вполне офрмленной верой в то, что Шеол – это еще не все. 
Умершие пребывают здесь не окончательно, но лишь до некоего 
последнего дня, который, конечно, идентифицировали с пришест
вием Господним. Возврат, освобождение из Шеола – возможно ли 
это? Ответ на этот вопрос Бог даст пророку Иезекиилю в следу-
ющих главах.

33
Вновь пророк обращается к судьбе избранного народа, и, начи

ная с 33-й главы, произносит целый ряд исключительно важных 
пророчеств. Первое пророчество в этой части книги, как и изло-
женные пророком выше, говорит о воле и промысле Божием и об 
ответственности человека. Кроме того, в словах пророка появля-
ется важнейшая тема веры и доверия Богу. Но, кроме содержатель
ной стороны Откровения, в его словах мы слышим отзвук событий 
и духовной атмосферы тех дней.

Насколько можно судить по тому, что Бог говорит Иезекиилю, 
пророчество Иезекииля стало для его соплеменников жутковатой  
забавой. В исполненных горечи словах пророка они находят некое 
странное удовольствие, ради которого и приходят слушать Иезе
кииля. Однако воспринять его слова как Слово Божие, обращен-
ное лично к ним, его слушатели не хотят. Проповедь пророка ста-
ла для них тем, чем для наших современников бывают концерты 
духовной музыки, когда мы услаждаем свой слух, отмахиваясь от 
содержания.

Можно представить себе, как горько было для пророка такое 
отношение и как оскорбительно оно для Всемогущего Бога. Для 
Иезекииля, как и для любого человека, это серьезное духовное ис- 
пытание, всю тяжесть которого можно оценить, только пройдя че-
рез него. Никаких человеческих сил не хватит, чтобы выдержать 
это, и в начале главы пророк говорит о том, как Бог укрепляет его.  
Положение и духовные задачи Иезекииля не таковы, как у его пред
шественников и современников. Господь не повелевает ему, как 



	 Книга пророка Иезекииля	 319

Иеремии, «губить и разрушать, созидать и насаждать». Иезекииль 
должен только произнести то, что скажет ему Бог, «будут они слу-
шать, или не будут». И снова Господь повторяет то, что Иезекииль 
уже записывал во 2-й главе: «…Но пусть знают, что был пророк 
среди них».

Если пророк промолчит, неважно, из страха или ощущения бес- 
полезности своих усилий, то ответственность за гибель людей бу
дет на нем. Если же пророк произнес то, что повелел ему Бог, то, 
говорит ему Господь, каждый человек сам отвечает за то, как он 
реагирует на слова пророка. Каждый волен услышать или не ус-
лышать их, поверить или не поверить. В чем же суть возвещаемо-
го Откровения?

Центральная в содержательном отношении часть главы – сти- 
хи с 10-го по 20-й. Среди изгнанных израильтян в это время рас-
пространился пессимистический взгляд на свою участь. Мы со-
грешили, говорили они, и нет нам спасения. «Ну и ладно, – под-
разумевает эта позиция, – теперь уже все равно… будем, как все 
народы…» Израильтяне думают, что Богу была нужна от них пра-
ведность, и, не добившись ее, Он бросит их на произвол судьбы. 
За этим безразличием и пессимизмом стоит неверие в благость Бо
жию, неверие в то, что Бог хочет спасения. Против этого и направ-
лены великие слова 11-го стиха, где Бог открывает Свою волю о 
нас: «Не хочу смерти грешника, но чтобы грешник обратился от 
пути своего и жив был». Бог хочет не возмездия и даже не правед-
ности по закону, Он хочет, чтобы сердце человека было направле
но к Нему и чтобы человек жил. Это грандиозное Откровение –  
основа всей нашей надежды.

И далее Господь говорит о том, что у любого человека есть шанс.  
Иудеи думают, что прежней праведностью можно искупить безза-
коние. Нет, говорит Господь, нельзя. И иудеи не верят, что обратив-
шийся беззаконник может обрести благоволение в очах Божьих. 
Господь говорит, что если беззаконник обратится, то он будет 
спасен. Суть дела, таким образом, именно в направлении серд-
ца. Правда Божья не такова, как ожидают люди, но именно такая  
благая воля Творца и есть правда. И Господь призывает слушате



320	 Священник Антоний Лакирев

лей пророка поверить и обратиться. «Для чего вам умирать?» – го-
ворит Он. Смысл этих слов практически совпадает с последним 
призывом Христа к Иерусалиму: «О, если бы и ты хотя в сей твой 
день узнал, что служит к миру твоему!» Покаяние, к которому при
зывает Бог свой народ, состоит, таким образом, не просто в при-
знании своих грехов (это раскаяние, а не покаяние). Подлинное по- 
каяние заключается в деятельном доверии к тому, что Бог хочет 
нашего спасения. Отвратиться от злых дел своих, обратиться к Бо- 
гу, доверяя Его воле о нашем спасении, доверяя Его словам о том, 
что прощение возможно для смиренных сердцем – вот смысл под-
линного покаяния.

34
34-я глава занимает центральное место в книге, потому что 

именно здесь Господь говорит пророку о грядущем приходе Мес
сии, Пастыря Израиля. Целый ряд замечательных библейских текс
тов параллельны этой главе, главный среди них – слова Самого 
Господа Иисуса Христа о том, что Он – Пастырь Добрый (10-я гла-
ва Евангелия от Иоанна). Кроме того, Господь направляет апосто-
лов «к погибшим овцам дома Израилева», а обращение грешника 
изображает как обретение пастырем заблудившейся овцы.

Начинается же это пророчество с обличения тех, кто должны 
были бы быть пастырями народа Божьего, но не стали таковыми. 
Господь говорит страшные вещи о пастырях, пасущих самих себя 
и не заботящихся о состоянии народа. Внимательный взгляд не мо- 
жет не заметить, насколько точно приложимы слова пророка не 
только к современным ему священнослужителям, но в еще боль-
шей степени – к первосвященникам и книжникам времени земно-
го служения Господа Иисуса Христа.

В первую очередь для нас важно само по себе уподобление на-
рода Божьего овечьему стаду. Характерное для целого ряда псал-
мов, например 22-го, 79-го, 94-го и 99-го, оно происходит из глу-
бокой древности, когда Господь, как Пастырь, вывел народ Свой 
из Египта. В псалмах понятие паствы Господней противопостав-



	 Книга пророка Иезекииля	 321

ляется уклонению в идолопоклонство. В дальнейшем Новый Завет 
неоднократно обращается к этому образу. Когда Господь говорит о 
Себе: «Аз есмь Пастырь Добрый», эти слова указывают на то, что 
Он и есть Тот Самый предреченный пророками Пастырь Израиля. 
И далее, поставляя апостола Петра на его служение, Господь по-
велевает ему: «Паси овец Моих». Сам Петр в своем Первом собор-
ном послании передает это поручение своим собратьям: «Пасите 
Божье стадо, которое у вас», и его слова тоже отсылают нас к 34-й 
главе Иезекииля.

То, что Библия говорит о Церкви, о народе Божьем (ветхо- и но-
возаветном) как о пастве, всегда подразумевает, что Сам Господь, 
как во дни Исхода, будет вести народ Свой и заботиться о нем. Но 
в каждую эпоху есть люди, кому Он поручает исполнять это. В 
большой степени это поручение связано с той ответственностью, 
о которой говорил Бог пророку Иезекиилю в предыдущей главе. 
Воля Господа – не в смерти, но в обращении и спасении грешни
ков, а ответственность пророков и пастырей – открыть правду Бо
жью каждому человеку. Но, в отличие от самого Иезекииля, совре
менные ему пастыри народа Божьего не принимают на себя эту 
ответственность…

Поставленная перед пастырями задача описана пророком в 4-м 
стихе, и она остается неизменной для всех служителей Единого 
Бога, как в Ветхом, так и в Новом завете. Господь говорит, что пас-
тыри должны были заботиться о духовном (и физическом) состо-
янии стада: укреплять слабых, врачевать больных и израненных, 
заботиться об обращении заблудших. Вместо этого они заботятся 
о собственном благополучии и почете, о благолепии Храма, о чем 
угодно – кроме того, что нужно. Каждому человеку, а особенно – 
пастырю, поручается отдавать другим Божью любовь и милость. 
Понятно, что никто из людей не способен делать это в совершенст
ве, однако тайна присутствия Божия там, где мы собраны во имя 
Его, наполняет нашу несовершенную милость Его полнотой и ис-
целяющей силой. «Вы правили ими с насилием и жестокостью», 
говорит Господь, значит, пастыри Израиля перекрывают важную 
возможность для распространения милости Божьей в мире. 



322	 Священник Антоний Лакирев

В сущности, пастыри Израиля подменили служение, которое 
поручил им Господь, заботой о поддержании правильного культа 
(и собственном благополучии), являвшейся единственной функ-
цией языческих жрецов у соседних с Израилем народов. Они за-
были главное в законе: суд, милость и веру, в то время как, говоря 
словами Господа Иисуса, «того следовало держаться и этого не ос- 
тавлять». И Господь говорит, что так больше не будет.

О том, как отныне будет пасти народ Свой Господь, Он говорит: 
«Я Сам отыщу овец Моих», «Я буду их Пастырем», «буду пасти 
их по правде». В сочетании со словами о том, что Мессия будет 
новым и истинным Пастырем народа, эти слова, как и у других 
пророков, являются неявным пророчеством о Богочеловечестве 
Христа. С одной стороны, пасти народ будет Мессия, потомок Да
вида, и, с другой стороны, – «Я Сам», говорит об этом Бог.

Совершенно поразителен в сопоставлении с Евангелием отры
вок с 17-го по 22-й стих, где Господь говорит о том, что Он будет 
судить между овцами: «И рассужу между овцою и овцою». От
ношения (в том числе и конфликты) между людьми становятся 
местом присутствия и действия Самого Бога. Другими словами 
Он говорит то же самое в 25-й главе Евангелия от Матфея: «Что 
вы сделали одному из малых сих, то Мне сделали». С приходом 
Мессии уже невозможны нравственно и духовно безразличные от
ношения между людьми – в любое такое отношение включается 
Господь. И эта евангельская мысль тоже, оказывается, предречена 
пророком.

Затем Господь обещает приход Мессии, потомка Давида, кото-
рый и будет Пастырем народа Божьего. Немаловажно в этом обе-
товании, что Господь говорит: «И поставлю над ними одного пас-
тыря… раба Моего Давида». Служение пастырей Нового Завета, 
таким образом, не полностью тождественно служению ветхоза
ветного левитского священства, потому что ответственность за 
судьбу овец Бог оставляет за Мессией. Отвлекаясь от контекста, 
нельзя не поразиться, как грандиозно это Обетование. Сам Бог бу- 
дет нашим Пастырем, Он Сам будет вести каждого из нас к жиз-
ни, Он Сам будет врачевать наши раны и укреплять наши немощи. 



	 Книга пророка Иезекииля	 323

Он Сам, а никто иной! Это невероятная степень близости Божьей 
впервые открывается в книге пророка Иезекииля.

Завершается 34-я глава Откровением о Новом Завете. Пророк, 
как это было принято, изображает его в апокалиптических обра-
зах преображенного мира. Главное в его словах то, что с приходом 
Мессии будет заключен Новый Завет, и этот завет будет заветом 
мира, примирения нас с Богом. В нем будет даровано благослове-
ние Божье на всю жизнь людей, и нам будут дарованы мир, сво-
бода и безопасность. Бог, как Пастырь, будет вести нас, и будет  
«нашим Богом». Повторяющее первые слова Десяти заповедей («Я  
Господь, Бог твой»), это обетование подчеркивает, что Новый За
вет по своему масштабу будет не меньше Синайского и в то же вре-
мя будет его продолжением и исполнением. А слова «и узнают, 
что Я, Господь Бог их, с ними» связывают это пророчество с про-
рочеством Исайи о рождении от Девы Младенца, имя которому 
«Еммануил, что значит: с нами Бог», и повествованием первой 
главы Евангелия от Матфея об исполнении этого пророчества.

35
Казалось бы, в 32-й главе книги пророка Иезекииля пророчест-

во о соседних с Израилем народах закончилось, почему же пророк 
вновь возвращается к судьбе Эдома в 35-й главе? Или, может быть, 
вопрос нужно поставить так: почему это пророчество находится 
не в средней части книги, а помещено именно здесь, когда речь 
идет о Новом Завете? Однако ответ довольно очевиден, если обра-
титься к тому, как принято говорить о приходе Мессии и о Новом 
Завете у пророков, и взглянуть на следующую, 36-ю главу.

Все пророки, говоря об осуществлении замысла Божия, так или  
иначе иллюстрируют это символами, по большей части используя 
апокалиптические образы. В этом ряду знаменитое «лев ляжет ря
дом с ягненком» Исайи, здесь «кровь, и огонь и курение дыма» 
Иоиля, и многое, многое другое. Для пророков важен смысл, ко-
торый выражают приводимые ими образы. Такого же рода и по-
мещенное в 35-ю главу пророчество Иезекииля о гибели Эдома. 



324	 Священник Антоний Лакирев

Дело в том, что эдомитяне, родственный Израилю народ, причи-
нили избранному народу неисчислимые страдания. С алчностью 
совершали они набеги на разоренные ассирийцами и особенно ва-
вилонянами поселения Иудеи и оставляли после себя настоящую 
«выжженную землю». Жестокость эдомитян стала своего рода сим
волом страданий избранного народа. 

И потому пророчество о гибели Эдома продолжает слова 34-й  
главы о том, что в Новом «завете мира» Бог дарует Своем народу 
избавление и безопасность, а раны и страдания его будут исцеле-
ны. Продолжает оно и обещание исцелить больных и перевязать 
пораненных овец. Эдом, в сущности, является для пророка Иезе- 
кииля символом смерти: именно она, в конечном счете, будет по-
беждена Богом в Новом Завете. Но, кроме того, конечно, это и 
символ несправедливости, вероломства и жестокости, которым 
также не будет места на преображенной Воскресением Христо
вым земле. Глобальность этого обетования подчеркивается тем, 
что в начале 36-й главы Господь распространяет его на всех при-
теснителей.

36
В первой части 36-й главы пророк Иезекииль продолжает слово 

о погибели врагов избранного народа, о прекращении всякой же
стокости и несправедливости. Он говорит удивительные слова о 
благословении Божьем на землю Израилеву, которая не будет уже 
землей страдания, не будет проклята за грехи живущих на ней лю-
дей. Конечно, это место нужно рассматривать параллельно со сло-
вами 3-й главы книги Бытия, где Бог говорит Адаму: «Проклята 
земля за тебя». Отмена этого проклятия происходит в результате 
избавления Израиля, в результате прихода Мессии. Предреченное 
пророком благословение только начинает исполняться во дни Гос
пода Иисуса Христа, окончательно же оно исполнится в конце вре
мен. Так пророк соединяет спасительное действие Божье воедино: 
то, что будет происходить при возвращении Израиля из плена, со- 
бытия, связанные с приходом Мессии, и конец времен. Это типич



	 Книга пророка Иезекииля	 325

но для пророков, потому что они всегда говорят не столько о пос-
ледовательности событий, сколько об их сути.

Далее Господь говорит о грехе Израиля нечто новое. С одной 
стороны, повторяя сказанное в первой части книги, Он вновь вспо-
минает о вине народа: «кровь, которую они проливали на этой 
земле и… они оскверняли ее идолами». Но, кроме того, Господь 
говорит, что тем самым израильтяне обесславили имя Божье, то 
есть не были верными свидетелями Его святости. Это повторе-
ние возвращает нас к главной проблеме: каким может быть избав
ление и как люди могут быть избавлены от своего греха и его 
последствий? Этот вопрос мучил Иеремию и Аввакума, и многих 
других пророков. Есть ли какая-нибудь надежда после всего, что 
произошло?

Слово надежды – самое главное в 36-й главе. Господь говорит 
о Своей верности, о том, что избавление и спасение будут совер-
шаться не ради вероломных людей, но ради Самого Бога. Пусть 
народ отрекся от Завета – но Бог не отрекся, хотя и имел к тому 
все основания. Эти слова – яркое свидетельство того, что побуди-
тельным мотивом спасения для Бога служит только Его любовь к 
нам. И поскольку Израиль обесславил имя Божие, теперь Сам Бог 
явит на них святость Свою, чтобы все народы узнали ее.

Объясняя, как именно будет явлена святость Божия на наро-
де Его, Господь дает Иезекиилю пророчество о Пятидесятнице, о 
том, что людям будет дан дух новый, Дух Божий: «Вложу внутрь 
вас Дух Мой». Сердце плотяное вместо сердца каменного – зна-
менитейшие слова этой главы – это образ новой жизни, по сравне-
нию с которой все, что мы знали раньше, – безжизненный камень. 
И эта новая жизнь – плод Духа, о котором потом будет говорить 
апостол Павел (Гал 5:22–23). Словно предвосхищая слова Павла 
о законе и благодати в Послании к Римлянам, пророк Иезекииль 
записывает пророчество о том, что по даровании Духа народ Бо
жий будет исполнять закон не из страха или верности, но пото-
му, что дух, который в человеке, будет вести его по пути закона. 
Собственно, в контексте книги пророка Иезекииля это и есть спа-
сение, потому что обратившийся от греха будет жить. Итак, Бог 



326	 Священник Антоний Лакирев

обещает совершить это спасение ради Себя Самого, «силой, дейс-
твием и наитием» Святого Духа.

37
Великое обетование Божье о том, что спасение принесет ду-

ховное обновление человека, что Дух Божий будет дан людям, для  
пророка Иезекииля в первую очередь означает новую, иную жизнь.  
Вся книга его свидетельствовала о том, как губителен грех Изра
иля. Он говорил, что жестокость и идолопоклонство, от которых 
не способен отвратиться народ Божий, являются непосредствен-
ной причиной его рассеяния и гибели Иерусалима. Теперь же, об-
новленные Духом, люди обретают благоденствие. Контраст меж-
ду оккупацией и разорением, с одной стороны, и благоденствием 
– с другой, выражает несопоставимую разницу ветхой и новой 
жизни. Но понимает ли сам пророк свои слова буквально? И еще 
более важный вопрос: кто воспользуется этим благоденствием, 
даруемым Богом в обновленной жизни? Справедливо ли, что од
ни – согрешали, другие были угнаны в плен, чтобы послужить 
основой очищения и обновления, а третьи будут жить на благо-
словенной земле? Соседи и друзья Иезекииля говорили о себе и 
своем народе как о груде сухих костей, оставленных в пустыне 
и не нужных никому, кроме шакалов. Что им обетование об из-
бавлении, ведь их жизнь разрушена и они страдают под гнетом 
вавилонян?

Ответом на все эти вопросы становится пророчество, которое 
Иезекииль помещает в 37-ю главу. Здесь он рассказывает о виде-
нии, которое Бог дал ему. Бог повелевает Иезекиилю обратиться  
именно к погибшим в страдании, уничтоженным собственным гре
хом людям со словами: «Кости сухие, слушайте слово Господне!» 
И, по велению Божию, сухие кости одеваются плотью и снова 
становятся человеческими телами. Пророк произносит слово от 
Господа, и Дух Божий входит в эти тела, и они оживают. То, что 
увидел пророк, мы называем воскресением мертвых, и надежда 
на него составляет неотъемлемую часть нашей веры. Но тогда, во 



	 Книга пророка Иезекииля	 327

времена пророка, не было даже термина, чтобы обозначить это, 
настолько невероятным было такое обетование Божье. 

Пусть дом Израилев отчаялся и утратил надежду – верен Бог, 
Который воскресит его, и он будет жить. Вот, оказывается, как 
далеко простирается смысл слов «Не хочу смерти… но чтобы об- 
ратился и жив был»! Над самым страшным и неумолимым вра-
гом людей, над самой смертью Бог обещает одержать победу. Бла
годенствие, о котором говорил Иезекииль в предыдущей главе, 
оказывается уже ничем не ограниченным, потому что даже смерть 
побеждена. Не какие-то отдаленные потомки, но все мы сами об-
ретем эту новую жизнь, и завет мира выведет нас из гробов.

Пророк в первой части своей книги много говорил о личной от-
ветственности людей, и пророчество о воскресении мертвых су
щественно дополняет его слова. Коль скоро каждый сам отвечает 
за себя, то каждый сам и получает воздаяние. Если проклятие не 
падает на потомков, то и благословение должно быть обретено вер- 
ными Богу людьми. И уже не имеет значения то, что множество 
их побеждено смертью, – ведь Бог побеждает саму смерть.

Далее пророк говорит о еще одном важнейшем следствии из-
бавления – о соединении разделенных людей. Две части народа 
Божьего, разошедшиеся в истории и едва ли не враждебные друг 
другу, будут собраны воедино, и это для пророка символ воссо-
единения всех людей.

В конце главы пророк повторяет самое главное из того, что бы
ло сказано о грядущем избавлении выше. Он говорит о Царстве 
раба Божия Давида (имеется в виду, конечно, Мессия, потомок Да- 
вида), о Его Пастырстве над всеми людьми, и о вечном завете ми
ра. Но это не простое повторение. Заключение Нового завета, за-
вета мира, включает в себя и воскрешенных Богом людей, тех, кто 
не мог бы иначе участвовать в нем. Таким образом, спасение воз-
вещается не только тем, кому суждено будет жить во дни прихода 
Мессии, но всем, кто жил и живет для Бога. И это придает смысл 
жизни, вере и надежде страдающих сынов Израиля, рассеянных 
среди народов. Сам Господь скажет об этом: «Наступает время, в 
которое все, находящиеся в гробах, услышат глас Сына Божия; и 



328	 Священник Антоний Лакирев

изыдут творившие добро в воскресение жизни, а делавшие зло – в 
воскресение осуждения» (Ин 5:28–29).

И, наконец, как венец всего спасительного действия Божьего, 
как кульминация обетования звучат слова Господа об этой новой 
жизни в воскресении: «Святилище Мое будет среди них во веки». 
Это обетование о вечном пребывании Творца среди людей, о но-
вом Храме и его устроении, то есть, в сущности, о Церкви Нового 
Завета, будет главной темой заключительной части книги проро-
ка Иезекииля.

38
Через Иезекииля и других пророков Бог не раз обличал лже

пророков, предрекавших благоденствие в угоду желаниям слуша-
телей. Можно сказать, что отличительной чертой подлинного про-
рочества, исходящего от Духа Божия, является полнота правды и 
удивительное сочетание трагичности и надежды. Это сочетание 
основано на том, что реальная жизнь людей исполнена страданий, 
и только Крест Христов приносит в нее свет. И истинные проро
ки, вестники Всемогущего, никогда не сглаживают своих слов. 
Поэтому после обетования воскресения мертвых в Царствии Бо- 
жием пророк Иезекииль не останавливается, но говорит всю прав-
ду до конца.

Увидев чудное видение сухих костей, вновь облекающихся пло
тью и наполняемых жизнью, мы вместе с пророком как бы отсту-
паем вдаль и видим картину, изображающую смысл истории. Это 
битва, схватка Бога и Его людей с силами зла. Чтобы мы могли 
увидеть это и не умереть и не отчаяться в ужасе, Господь ясно го-
ворит о победе и воскресении, и лишь потом показывает нам эту 
битву. Она происходит в истории всегда, и продолжается после то- 
го, когда победа Божия уже стала реальностью.

Избавленные Богом, люди не прячутся в уютные кущи райско
го сада – нет, спасенный народ Божий становится бастионом в бит-
ве со злом, и без этого не может открыться нам полнота замысла 
Божия. В качестве символа сил зла взяты древние властители се-



	 Книга пророка Иезекииля	 329

верных народов, чьи набеги вселяли ужас в тех, кто жил задолго 
до эпохи вавилонского плена. Безликая и страшная, эта сила при-
ходит на землю Израиля, но в битве с ней все действия совершает 
Сам Бог. Народ Божий, собственно, участвует в битве своей вер-
ностью спасшему его Богу. 

С апостольских времен Церковь называла принявших креще-
ние воинами Христовыми. Это представление теснейшим образом  
связано с той глобальной битвой со злом, о которой говорит здесь 
пророк Иезекииль. Все мы призваны участвовать в ней, и это учас
тие заключается в том, чтобы не сдаваться злу, хранить верность 
завету мира, которым Бог спас нас и даровал нам новую жизнь. 
Поле этой битвы – сердца людей, и Бог действует в наших серд-
цах, когда мы открываем их Ему.

«Без Меня не можете делать ничего», – сказал ученикам (и нам) 
Господь Иисус Христос (Ин 15:5). В первую очередь эти слова от-
носятся к битве, описанной пророком Иезекиилем: никто из нас 
человеческими силами не может выстоять в ней. Но, пребывая во 
Христе, как ветви на лозе, мы даем Ему возможность побеждать 
в нас и через нас.

И по жанру, и по содержанию пророчество о нашествии Гога 
теснейшим образом связано с Откровением Иоанна Богослова. Оба  
свидетеля Божии, Иезекииль и Иоанн, говорят о том, что это – не-
избежная, страшная и тяжелая битва, в которой наше страдание 
соединяется с Крестной мукой Сына Божьего. Именно в скорби и 
муке этой битвы обретает смысл наше страдание, именно здесь 
оно становится животворным, потому что мы рядом с Богом, вме- 
сте с Ним. И конечно, самое главное и для Иезекииля, и для Иоан
на – благая весть о том, что Бог победил.

39
Говоря о вселенской битве против сил зла, которую ведет Гос- 

подь, пророк Иезекииль возвещает нам самое главное, что не
обходимо для нашей надежды: Бог победит. Это будет полная и 
окончательная победа над злом, и о дне совершения ее пророк 



330	 Священник Антоний Лакирев

говорит от лица Господа: «И явлю святое имя Мое». Эти слова 
сразу обращают нас к последним главам Евангелия от Иоанна, 
где в Первосвященнической молитве к Отцу Небесному Господь 
Иисус говорит: «Я открыл имя Твое человекам», а также: «Отче! 
прославь имя Твое». Эти два текста, пророчество и его исполне
ние, теснейшим образом связаны друг с другом, и понимание всей  
39-й главы книги пророка Иезекииля возможно именно в связи  
с Тайной вечерей и последней беседой Христа с учениками. Апо
калиптическая картина битвы соответствует не внешнему ходу 
событий Страстной седмицы, но ее внутреннему духовному на
пряжению. Поражение полчищ Гога, о котором говорит пророк, 
буквально исполняется, когда Господь Иисус произносит слова: 
«Ныне суд миру сему, ныне князь мира сего изгнан будет вон».

После слов о том, что весь народ Божий будет участвовать в 
погребении пораженных сил зла, пророк изрекает волю Божию о  
некой жертвенной трапезе, и смысл его слов не может не поражать. 
В первую очередь, эта жертвенная трапеза носит, как и битва со 
злом, вселенский характер. Вся тварь, включая птиц небесных и 
зверей полевых, приглашается к участию в ней. Это не просто хра- 
мовое жертвоприношение в соответствии с уставами Моисея и Со
ломона. Вся тварь участвует в нем, и на этой жертвенной трапезе 
в пищу идет плоть и кровь, употребление которой категорически 
запрещено. Кроме того, Господь говорит об этой жертве, что Он 
Сам заколает ее для нас, в то время как жертвы Ветхого Завета, 
напротив, заколаются людьми для Бога. Следовательно, речь идет 
о чем-то из ряда вон выходящем, не об одной из жертв, но об уни-
кальной единственной Жертве.

Детали ее сокрыты от взгляда пророка. Это не удивительно, 
потому что Воплощение Сына Божьего – слишком невероятная 
вещь, чтобы даже духовно одаренные люди могли постичь и вы-
разить его прежде, чем оно совершилось. Тем более невозможно 
ожидать, что пророк, видящий в Духе суть события, но мысля-
щий в категориях своего опыта, мог говорить о Плоти и Крови 
Сына Человеческого. Тем не менее он видит и возвещает Жертву 
Господню, которая совершается в связи с Его победой.



	 Книга пророка Иезекииля	 331

Итак, победа Божия и установление Царства Потомка Давида 
будут связаны, по слову пророка, с Жертвой, Которую принесет 
Сам Бог. Кроме того, установление этого Царства будет связано с 
трапезой, к участию в ней приглашается весь мир, все народы, ко-
торые увидят суд Божий, и вся тварь. Со временем трапеза станет 
одним из самых распространенных символов Царства Небесного 
в духовной традиции Израиля, следуя которой так часто будет об-
ращаться к этому образу Господь Иисус Христос.

Завершается эта глава невероятными и неожиданными, но та-
кими вожделенными для изгнанников словами о возвращении 
угнанных и рассеянных чад народа Божьего. За полвека до царя 
Кира и почти за шесть веков до Нового Завета пророк возвещает,  
что Бог, поразивший и очистивший Израиля, вновь соберет его на  
земле обетованной, и уже не оставит его. И здесь, как и во всей 
книге, вновь пророк возвращается к важнейшей для него теме че-
ловеческой индивидуальности и личной ответственности. В отли
чие от других пророков, которые также возвещают о том, что в 
последний день Бог более не оставит народ Свой, Иезекииль гово-
рит точнее: «Уже не оставлю там ни одного из них… потому что Я 
изолью Дух Мой». Иными словами, обетованное излияние Духа 
приведет к тому, что ни один человек не будет удален от Бога, но 
Бог будет рядом с каждым человеком. Снова мы видим у проро-
ка Иезекииля предвозвещение той невероятной близости Божьей, 
которая будет дарована в день Пятидесятницы. 

40
Трудно сказать, сколько времени прошло после пророчества 

Иезекииля о победе Бога в битве со злом, когда пророк возвестил 
народу о грядущем возвращении, до следующего пророчества. 
Вероятно – несколько лет, в течение которых слушатели пророка 
ждали, скорее всего, когда же наступит исполнение обетования. 
Но, как говорит Своим ученикам Господь Иисус Христос, – не на
ше дело знать времена и сроки, которые положил в Своей власти 
Бог. Иезекииль ни словом, ни намеком не говорит об этом. Даже 



332	 Священник Антоний Лакирев

в печальный юбилей – двадцатипятилетие плена, когда вопрос о 
сроках возникает сам собой, пророк не на это обращает свое вни-
мание. В эти дни сердце пророка обращается к Господу, и Господь 
дает ему последнее масштабное видение.

Как и в начале книги, пророк старается описать то, что было 
ему явлено, и слова его представляют собой почти наглядное изо- 
бражение. В этом видении Господь являет пророку грядущее Цар
ство Божие, и в центре его – самое главное, что наполняет трепе-
том сердце самого пророка и всех его слушателей и читателей: 
новый Храм. С высокой горы, почти с высоты птичьего полета, 
видит пророк это чудо. Характерно, что абсолютное большинство 
людей всех поколений уверены, что именно такова «точка зрения» 
Бога на наш мир: с недосягаемой высоты взирает Всемогущий на 
дела рук Своих. И вот Иезекииль как бы ставится на эту точку 
зрения, и оттуда может обозреть грядущее, сокрытое для смерт-
ных. И, как впередсмотрящий, заметивший на горизонте желан-
ную землю, возвысив голос, сообщает о ней всему кораблю, так 
пророк в восхищении описывает увиденный им Храм.

Что ждет нас впереди – мучительный вопрос, и в ходе истории 
он не становится ни легче, ни яснее. Куда идет мир, исковеркан-
ный человеческой жестокостью и своекорыстием, есть ли надеж-
да для погибающего человечества? Как и большинство пророков, 
Иезекииль духом постигает ответ на этот вопрос, и обетование 
победы Божьей и Царства будущего века само свидетельствует 
о своем божественном происхождении: подобный оптимизм не 
вытекает из опыта людей. Поэтому грандиозным событием ду-
ховной жизни пленных израильтян становится сам факт того, что 
будет новый Храм. С этого момента вся жизнь в плену приобре-
тает смысл: изгнанникам есть чего ждать и есть на что надеяться. 
Без этого пророчества Иезекииля был бы невозможен и призыв к 
возвращению, который через несколько лет прозвучит из уст Вто
роисайи.

В самом описании нового Храма, занимающем три главы, важ-
но отметить несколько аспектов. Некий таинственный муж, сия-
ющий, как медь, измеряет все детали Храма. В руках его льняная 



	 Книга пророка Иезекииля	 333

вервь и трость измерения – обычные в древности орудия строите-
ля, придающие повествованию глубокий смысл. Для Библии они, 
в первую очередь, символы Премудрости Божией, полагающей ме- 
ру земле. В словах, обращенных к Иову, Господь восклицает из 
бури: «Где был ты, когда Я полагал основания земли? Скажи, если 
знаешь. Кто положил меру ей, если знаешь? или кто протягивал 
по ней вервь?» (Иов 38:4–5), и те же мера и вервь присутствуют в 
видении Иезекииля. В отличие от Соломонова Храма, построен-
ного по образцу древних хананейский святилищ, в отличие даже 
от Второго Храма, который Ездра, а потом Ирод старались устро-
ить по указанной Иезекиилем мере, тот будущий Храм, который 
видит сам пророк, построен по мере Божественной Премудрости. 
Не человеческие усилия, но Премудрость Творца созидает его для 
людей. Именно это делает видение пророка не просто предвиде-
нием недалекого будущего, но откровением о конце времен и цели 
истории. Не удивительно поэтому, что будущий Храм оказывает
ся гармоничнее Соломонова Храма, и многие особенности его кон
струкции проникнуты глубоким символизмом.

Кроме того, читателю бросается в глаза тесная связь видения 
Иезекииля с двумя жизненно важными библейскими текстами, с  
началом и концом Священной Истории. Описание Храма, состав-
ленное Иезекиилем, живо напоминает описание Скинии, в кото-
рой Бог обитал посреди Своего народа в пустыне. Это описание, 
занимающее значительное место в Пятикнижии, поражает обили
ем деталей и является существенной частью Моисеева завета. Как 
присутствие Божие в Скинии было смыслом Синайского завета, 
так и смысл нового Иезекиилева Храма – в присутствии Бога сре-
ди людей. Как Скиния в Пятикнижии, так и новый Храм в кни-
ге Иезекииля становятся знамением Завета с Богом. И, конечно, 
невозможно не вспомнить, что Новый Иерусалим описывает еще 
один пророк и тайновидец – евангелист Иоанн Богослов. В самом 
конце Апокалипсиса Иоанн говорит о городе и об Ангеле, кото-
рый измеряет его тростью, в точности, как в видении Иезекииля. 
Характерно, что если Иезекииль видит, в сущности, только чертеж 
(так и хочется сказать – черно-белый), то описание Иоанна свер-



334	 Священник Антоний Лакирев

кает ярчайшими красками всех драгоценных камней. Прекрасно  
знавший текст Иезекииля евангелист Иоанн говорит о Новом Ие- 
русалиме: «Храма же я не видел в нем; ибо Господь Бог Вседер
житель – храм его», и эти слова выражают основной смысл обоих 
видений.

41–42
Смысл детального описания Храма, которое приводит пророк 

Иезекииль, в первую очередь заключается в самой этой детально
сти. Этим подчеркивается для самого пророка и особенно для его  
слушателей подлинность и реальность его видения. Оно настоль-
ко ясно, что можно измерить все помещения Храма, все его части. 
Однако это не просто гомилетический прием, призванный воздей
ствовать на слушателей. Логика слов пророка состоит в том, что 
туманное и неопределенное будущее невозможно было бы опи-
сать в точности. Как о разрушении Храма Господь говорил, что 
оно сбудется непременно и ничто не в силах предотвратить его, 
так и слово о восстановлении есть предвидение того, что в какой-то  
незримой реальности, в ином измерении времени уже соверши
лось. Иезекииль говорит не о здании, которое может быть постро-
ено, но о том, что в ином, божественном плане бытия уже сущест
вует.

Кроме того, пророк полагает, что его слушателям или, в край-
нем случае, их детям, предстоит собственными руками строить  
этот Храм, хотя в вавилонском плену еще нельзя об этом и по-
мыслить. И в предвидении этого пророк стремится снабдить на-
род Божий возможно более точным описанием предстоящей пос-
тройки.

Самое важное для пророка в этом описании – Святое Святых, 
место пребывания ковчега Завета, жертвенник и все необходимые 
для культа помещения. Ведь их наличие в будущем Храме можно 
объяснить только тем, что в нем будет возобновлено поклонение 
Единому, и Храм снова станет местом Его присутствия. Значит, 
то обращение к Вседержителю, которое в Вавилоне силой обстоя-



	 Книга пророка Иезекииля	 335

тельств остается неполным, найдет в будущем Храме свое завер-
шение в будущих жертвах и богослужениях.

В первой половине книги пророк записывает слова Всемогу
щего об изгнанниках: «Я Сам буду для них некоторым святили-
щем». И в течение четверти века это слово исполнялось день за 
днем. Только жертвы не приносились во вновь родившейся сина-
гоге, потому что они должны приноситься только в Иерусалиме. 
И теперь, в видении грядущего Храма, времена и сроки смеща-
ются и соединяются, давая людям почувствовать вкус вечности.  
Поклонение и молитва могут приноситься Богу иудеями в Вави
лонии, потому что в божественном Замысле уже существует бу-
дущий Храм, который их детям еще предстоит построить! 

Такое рассуждение антилогично, оно опрокидывает человече
ские представления о причинах и следствиях, потому что коре-
нится в ином представлении о причинности. Единственная ее ос-
нова – воля Творца, исполнению которой не может противостать 
ничто. Раз определенная, эта воля не меняется и не может не ис-
полниться, потому что Бог – единственная реальность и единст
венная реальная сила в этом мире. Это отнюдь не частность; чая-
ние Царства будущего века и жизнь сегодня в Царстве, которому 
только предстоит явиться в полной славе, – характерная черта Но
вого Завета, вестником которого стал, в числе прочих пророков, 
и Иезекииль.

43
Иезекииль видел Славу Господню покидающей Храм, и теперь 

он видит Ее возвращение. Сам пророк подчеркивает одинаковость 
обоих видений. Только на малое время отходил Господь от Своего 
Дома и Своего народа – чтобы совершилось покаяние и очищение 
Израиля. Верность Его Завету с Авраамом, Моисеем и Давидом 
оказалась превыше всего, даже полное и окончательное падение 
избранного народа не превозмогло ее. Этим видением возвраще
ния Присутствия Божия не отменяется все, что произошло с Ие
русалимом, не отменяется трагичность его судьбы. Но во мраке 



336	 Священник Антоний Лакирев

его истории появляется свет, на который люди не имели права и 
не смели надеяться. Видение возвращения Славы Господней со-
вершенно меняет эмоциональную окраску всей книги пророка Ие
зекииля. Исполненная ужаса перед лицом опаляющей Святости 
Божией, она становится благовестием надежды.

Но Господь, как это бывает почти всегда, говорит о большем, 
чем просто восстановление попранного и расторгнутого завета. 
Если люди устыдятся своих поступков, повелевает Он пророку,– 
открой им грядущий Храм. Но место пребывания Божия, Святое 
Святых, уже не ограничивается в нем только малым помещением 
в глубине здания: все пространство его вокруг – Святое Святых. 
И в этом священном пространстве Присутствия Господь дает но-
вый устав о жертвоприношениях. Здесь важны не столько сами 
по себе детали устава, сколько то, что речь идет об общении с Бо- 
гом. Ведь жертва в Ветхом Завете в первую очередь является тра- 
пезой, на которую мы смиренно приглашаем Всемогущего, и Он  
снисходит к нашим скромным дарам. Едва ли случайно, что цент-
ром жизни возвещенного Иезекиилем Нового Завета станет имен-
но священная трапеза, за которой мы становимся, по слову апос-
тола Павла, своими Богу.

В 43-й главе есть небольшая, но важная деталь, не позволяю- 
щая считать увиденное пророком просто возобновлением того, 
что было до вавилонского плена. Господь говорит, что в обнов
ленном Иерусалиме Храм уже не будет стена к стене соседство-
вать с домом царя. Тем самым царство мира сего, хотя и продол-
жающее существовать, отстраняется от Царства Божьего. Все еще  
важное и нужное, оно перестает быть сущностной частью духов-
ной жизни народа. Свет Иерусалима, к которому немного позже 
призовет Второисайя все народы мира, сияет только из Храма, 
потому что это Свет Христа, и поклонение Ему совершается в ду- 
хе и истине.



	 Книга пророка Иезекииля	 337

44

Ключевое слово для понимания всей 44-й главы книги пророка 
Иезекииля – благоговение. Уже произнесено пророком обетование 
об очищении, спасении и восстановлении Израиля. Господь обе-
щал, что в завете мира, который Он заключит с народом, людям 
будет дарован Дух Божий, Который направит наши сердца к ис-
полнению воли Вседержителя. Мессия будет Пастырем Израиля, 
Который поведет народ по пути жизни. Но пророк говорил и о 
том, что каждый человек сам отвечает за себя и свой нравствен-
ный выбор, значит, духовная свобода людей ничем не нарушается. 
Именно поэтому в пророчестве о новом Храме так важен призыв 
не повторять того, что привело к гибели Соломонова Храма. Завет 
мира и наитие Духа Божия, таким образом, не «зомб.ирование», 
в результате которого люди автоматически становятся праведны-
ми, но именно путь, который открывает Господь. Идти по нему 
можно только добровольно.

В новом Храме служение Богу возобновляется на основе того 
духовного опыта, который Израиль приобрел за годы плена, и  
этот опыт в первую очередь требует воспринимать святость Бо
жию всерьез. Установления об удалении от греховной скверны и 
порядок богослужебной жизни в Храме не должны воспринима
ться как человеческое изобретение, которым можно и пренебречь. 
Пусть до Плена многие в Израиле думали, что Бог не замечает 
малосущественных нарушений («Бог не увидит»). Отныне все зна
ют, что это не шутки: близость Божия явлена народу самым не
двусмысленным образом. Израиль призван приближаться к Богу 
с радостью и трепетом потому, что он знает, что Бог Авраама, Иса
ака и Иакова – Бог живой и истинный.

Помилование, результатом и выражением которого стало про-
рочество о новом Храме, было даровано Израилю не за заслуги. 
Только ради имени Своего совершает Господь Свое спасительное 
вмешательство, только ради Своей милости. И поэтому Израилю 
предстоит научиться жить и предстоять Богу с этим опытом неза-
служенного прощения, опытом спасения от добровольно выбран-
ной им и заслуженной гибели. Это далеко не простая духовная за-



338	 Священник Антоний Лакирев

дача. Требуется огромное доверие к Богу, чтобы принять тот факт, 
что мы прощены не потому, что мы чем-то хороши, но только и 
исключительно потому, что Бог свят. Никакие подвиги не могут 
снискать нам милость Творца, Он спасает нас только потому, что 
Он благ. Благоговение к святыне, о котором говорит пророк в этой 
главе, – единственно возможное отношение к Богу, Который спа-
сает людей ради Своей, а не их святости. Благоговение, непости-
жимая смесь поклонения, радости и страха, будет вести народ в 
отношениях с Богом.

Научиться этому трудно, потому что для этого нужно учиться 
смирению, доверию к Богу и любви к Нему. В сущности, та тре-
петная близость к Незримому, о которой говорят изложенные в 
44-й главе богослужебные установления, только и возможна как 
плод любви к Богу. Кто может исполнить это?

С древности Церковь считала начало 44-й главы пророчеством 
о Деве Израиля, Единственной, на Чье смирение призрел Господь. 
О Деве, Матери Христа, говорят слова о закрытых вратах: «ворота 
сии будут затворены, не отворятся, и никакой человек не войдет 
ими, ибо Господь, Бог Израилев, вошел ими, и они будут затворе-
ны». Она обрела благодать у Бога, и Ее смирение и любовь к Нему 
прообразованы словами Иезекииля о том, как Израиль должен 
служить Богу. И к Ней же, наверное, можно отнести заключитель-
ные слова этой главы о том, что Сам Господь будет уделом Своих 
служителей, источником их жизни.

45–46
Жизнь спасенного Израиля, как ее описывает в последних гла-

вах своей книги пророк Иезекииль, сосредоточена вокруг Храма. 
В ней не может быть места повторению того, что стало причиной  
гибели страны. И поэтому пророк подробно передает слова Госпо
да об устройстве страны, о месте и обязанностях князя и основах 
экономики. Сам по себе этот факт имеет определяющее значение, 
потому что здесь закладываются основания нравственного устро-
ения общественной жизни. 



	 Книга пророка Иезекииля	 339

Пророк подчеркнуто избегает говорить о царе и царстве в Ие
русалиме: лет за тридцать до времени этого пророчества пророк 
Иеремия возвестил прекращение власти династии Давида. Не бу- 
дет более в Израиле царей, доколе не придет Христос, Сын Дави
дов. Не исключено, что Иезекииль ясно видел, что в будущем не 
будет у Израиля и полной политической самостоятельности, но его  
духовная уникальность будет сохраняться в рамках мировых им-
перий (Персидской, Александра Македонского, а потом Римской). 
Так или иначе, пророк говорит о князе, власть которого весьма 
ограничена.

И здесь как нечто само собой разумеющееся пророк возвещает 
совершенно удивительные вещи. Основные обязанности князя, о 
которых пророк считает нужным сказать, – религиозные. Он при-
носит жертвы за весь народ, представляет его перед Богом. Можно 
сказать, что князю поручается некоторая религиозная ответствен
ность за народ. Для древнего Востока, да и для более поздних 
обществ, это нельзя назвать чем-то необычным; подобные рели
гиозные функции правителя известны в истории многих народов. 
Однако обычно этим они не ограничивались; еще в Российской 
империи последний император в вопросе переписи населения о 
роде своих занятий писал «хозяин земли русской», тем более в 
этом духе мнили о себе государи древности. Но в книге пророка 
Иезекииля на князя не только возлагаются определенные обязан-
ности, но и права его существенно ограничены.

В допленную эпоху цари и их приближенные нередко силой и  
неправым судом отбирали у своих подданых землю – основной 
источник пропитания людей. Весьма ярко рассказывают об этом 
главы 3-й книги Царств, посвященные пророку Илии. Обличают 
эти жестокие проявления власти и поздние пророки, включая Ие- 
ремию и самого Иезекииля. Кровь, которой Израиль обагрял Свя
тую землю, как говорит об этом Иезекииль, проливалась в борьбе 
с князьями за земельные участки. В обновленном Иерусалиме кня-
зю запрещено покушаться на землю своих подданых. Земельная 
доля князя ясно определена, и пророк подчеркивает, что это дела-
ется для того, чтобы князья впредь не теснили народа Божьего.



340	 Священник Антоний Лакирев

Но требование справедливости, требование не причинять зла  
слабым и беззащитным, распространяется не только на князя. Все
му народу повелевает Господь содержать правильные меры веса. 
Обратим внимание, что в то время это одновременно подразуме-
вало и честность в установлении валютных курсов. Специально 
определяет пророк и порядок передачи земель по наследству. Ины
ми словами, у стен нового Храма не может быть экономических 
махинаций, торгового обмана. Тем самым пророк дерзает давать 
нравственную оценку и государству, и экономической жизни об-
щества, на что мы далеко не всегда решаемся. Главный смысл его 
слов в том, что обман и ограбление бедных и беззащитных – грех 
перед лицом Вседержителя.

Точно так же приводимый Иезекиилем порядок жертвоприно-
шений, которые должен совершать князь, лишает его власти в об-
ласти духа. Многие допленные цари Северного и Южного Царств 
считали себя вправе приступать к жертвеннику по собственному 
разумению и устраивать религиозную жизнь по своему усмотре-
нию. Большей частью это выражалось в том, что цари допускали, 
а порой и насаждали чужеземные языческие культы; это делали 
и Соломон, и большинство его потомков, вплоть до Манассии. 
Лишь изредка, как во времена Езекии и Иосии, голос веры и со
вести звучал в сердце и поступках царей. Но отныне участие кня- 
зя в почитании Бога строго регламентировано, и тем самым под-
черкивается, что перед Богом князь – такой же человек, как все. 
Пророк специально говорит, что когда весь народ приходит пред 
лице Господне, князь «должен находиться среди них; когда они 
входят, входит и он; и когда они выходят, выходит и он». Для древ
него мира, где государь нередко был не только верховным жрецом, 
но часто и земным богом, это абсолютно уникальная позиция. В 
словах пророка мы видим своего рода предзнаменование обличе-
ний, которые первые христиане бросали в лицо римской власти, 
принуждавшей их поклоняться императору.

Весьма важно, что пророк не только разграничивает светское 
и религиозное в жизни спасенного Израиля. Нравственная оцен-
ка светской жизни с точки зрения закона Божьего подразумевает, 



	 Книга пророка Иезекииля	 341

что в жизни Божьего народа нет ничего, что было бы религиоз- 
но индифферентным: вся его жизнь должна быть служением Богу. 
Когда Господь скажет искушающим Его книжникам: «Отдавайте 
кесарю кесарево, а Божие – Богу», в Его словах отзовется проро-
чество Иезекииля о том, что Царство Божие несравненно выше 
царств мира сего.

47–48
В заключительных главах своей книги пророк Иезекииль опи-

сывает устроение Святой земли и распределение земли между ко- 
ленами Израилевыми. Но в этом «техническом» тексте мы видим 
несколько исключительно важных деталей. Как и в предыдущих 
главах, эти детали подчеркивают, что пророк говорит о чем-то 
большем, чем просто земное устроение. В его словах звучат апока-
липтические ноты, удивительным образом сочетающиеся с «про-
ектом земельного кадастра» для обновленного народа Божия.

47-я глава начинается пророчеством о потоке, исходящем из-
под порога Храма. В земном Иерусалиме на Храмовой горе ему нет 
реального соответствия, и потому описание пророка следует вос-
принимать как символ некоей духовной реальности. Иезекииль го
ворит, что этот поток, текущий из Дома Божия, напояет всю зем-
лю и животворит все, через что он протекает. По берегам потока 
все расцветает, воды его изобилуют рыбой, и даже воды моря, в 
которое он впадает, становятся «здоровыми», пригодными для 
питья. Такими красками пророки всегда изображают землю, пре-
ображенную в день воцарения Всемогущего, в день Его победы 
над грехом и смертью. 

Поток Иезекииля в общебиблейском контексте следует сопо
ставить с водой, которую дает Господь Иисус Христос и которая 
становится в нас «источником воды, текущей в жизнь вечную» 
(Ин 4:14). Иезекииль таинственным образом видит и возвещает 
нам те «реки воды живой», которые, по слову Христа, переполня
ют верующих в Него (Ин 7:38). В видении Иезекииля эта живот-
ворная вода истекает из Храма, где присутствует Бог; пророк За



342	 Священник Антоний Лакирев

хария говорит о живых водах, которые в день Спасения потекут 
из Иерусалима на восток и на запад (Зах 14:8); в рамках Ветхого 
завета в целом эта живая вода воспринимается как символ живот-
ворящей благодати Божьей, символ того Духа, Которым сердца 
людей из каменных превращаются в плотяные. В Новом завете  
евангелист Иоанн открывает нам, что речь идет не о символе: это  
та самая вода, что истекает из пронзенного сердца Сына Божьего 
(Ин 19:34). И тот же евангелист Иоанн свидетельствует в Откро
вении об этой «реке воды жизни», «исходящей от престола Бога и 
Агнца» (Откр 22:1).

Описывая далее разделение земли между коленами Израиле
выми, Иезекииль соотносит его с тем, что должно было совершить
ся в рамках нарушенного Израилем Синайского завета. Таким об- 
разом, мы видим, что в спасенном и обновленном Иерусалиме 
Синайский завет находит свое исполнение. То, что не состоялось 
из-за неверности и греха людей, все же будет исполнено, когда 
Сам Бог придет спасти народ Свой и заключить Новый завет. И 
вновь нельзя не вспомнить о словах Господа Иисуса, пришедшего 
«не нарушить закон, но исполнить» (Мф 5:17). Господь говорит о 
законе, который по грехам нашим не мог быть нами исполнен без 
Христа и без излияния Духа Святого, и эти Его слова тоже тесно 
связаны с пророчеством Иезекииля.

В пророчествах о соседних с Израилем странах и народах Ие
зекииль говорил, что замысел Творца о спасении простирается 
и на них. Эта мысль находит поразительное для Ветхого завета 
продолжение в конце 47-й главы. Говоря о разделе земли, пророк 
возвещает волю Божию о том, чтобы иноземцы, живущие среди  
избранного народа, считались наравне с природными жителями 
Святой земли и тоже получали земельный надел. Эти слова рез- 
ко контрастируют с зафиксированными после Плена повеления-
ми Пятикнижия об отделении от иноплеменных. Это тоже деталь, 
несомненно относящаяся к чаемому нами Царству будущего века: 
даже при возвращении Израиля из вавилонского плена Ездра и 
Неемия продолжают, в духе Пятикнижия, добиваться отделения 
от иноземцев. Время единства всех людей перед Богом настанет 



	 Книга пророка Иезекииля	 343

не по возвращении из плена, но в конце времен. Лишь тогда, с 
приходом Христа, в Церкви Нового завета исполнится то, о чем го- 
ворит здесь Иезекииль, а после него – Второисайя (Ис 60:3) и За
хария (Зах 8:20–23).

В последней, 48-й главе, Иезекииль подробно повествует о том, 
как следует разделить землю Израиля. Принципиально для него, 
что это разделение земли основывается не на удачливости или 
силе колен, но на воле Владыки неба и земли. Речь идет не о не-
мощной человеческой «социальной справедливости», но о правде 
Божьей. Последняя так же животворна по сравнению с первой, как  
воды истекающего из Храма потока животворны по сравнению 
с горькими водами Мертвого моря. В центре всей земельной сис
темы – земля Храма, земли князя выделяются наравне с землями  
колен Израилевых. Понятно, что тем самым решительно сужает
ся сфера княжеской власти и возможности его произвола. Цент
ральное положение Дома Божия, места присутствия Славы Гос
подней в мире подчеркивается вновь в последних словах книги, 
где пророк говорит о вратах Иерусалима, открытых всем. Эта 
открытость и Присутствие обусловливают новый смысл сущест
вования народа Божия и Иерусалима, выраженный в его новом 
имени: «Господь там».



СОДЕРЖАНИЕ 

Свет мира........................................................................................... 5

ОБЩЕНИЕ СВЯТЫХ

ИРИНА ЯЗЫКОВА
Святой как икона Бога.......................................................................11

Священник ВЛАДИМИР ЛАПШИН
Памяти брата Роже........................................................................... 27

Священник ВЛАДИМИР ЛАПШИН
Реальность Преображения (проповедь).......................................... 38
Как умирает Апостол (проповедь).................................................. 39
«Господи, хорошо нам здесь быть!» (проповедь).......................... 40

Священник ГЕОРГИЙ ЧИСТЯКОВ
Laudate Dominum.............................................................................. 44

Брат ШАРЛЬ ИИСУСА (Шарль де Фуко) 
Бог есть Любовь................................................................................ 52
Миссия в пустыне наших дней. Беседа с кардиналом 

ВАЛЬТЕРОМ КАСПЕРОМ о причислении брата Шарля 
к лику блаженных........................................................................ 74

СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ПРОБЛЕМЫ

ВЛАДИМИР ФРЕНКЕЛЬ
Церковь: традиция и «модернизм»................................................. 95

Священник ВЛАДИМИР ЛАПШИН
О едином на потребу...................................................................... 104

344



345

СЛОВО ПАСТЫРЯ

Протоиерей АЛЕКСАНДР МЕНЬ
О таинствах Церкви........................................................................ 125

Священник ВЛАДИМИР  ЗЕЛИНСКИЙ
Евангелие от Андрея и Церковь третьего тысячелетия..............147

Священник АНТОНИЙ ЛАКИРЕВ
Семья в замысле Божьем................................................................160

ВЕРА И ЖИЗНЬ

Архимандрит ВИКТОР (МАМОНТОВ)
Таинство миротворения..................................................................177

ВЛАДИМИР ИЛЮШЕНКО
Отец Александр Мень: «Зло превратится в пыль»..................... 190

Архимандрит ВИКТОР (МАМОНТОВ)
«Таков нам подобает архиерей…» 
Памяти митр. Леонида (Полякова)...........................................201

«Вступление в свет» 
Из писем сестры Иоанны (Ю. Н. РЕЙТЛИНГЕР) 
Элле Семенцовой.
Вступительная статья «О круговой поруке духа», 
примечания и подготовка писем к публикации – 
Натальи Белевцевой................................................................218

В МИРЕ ВЕТХОГО ЗАВЕТА

Священник АНТОНИЙ ЛАКИРЕВ
Книга пророка Иезекииля............................................................. 277



346

SOMMAIRE

La lumière du monde.......................................................................... 5

LA COMMUNION DES SAINTS

IRINA YAZYKOVA
Saint comme icône de Dieu.................................................................11

Prêtre VLADIMIR LAPCHINE
In memoriam Frère Roger................................................................. 27

Prêtre VLADIMIR LAPCHINE
La réalité de la Transfiguration (sermons).......................................... 38
Comment meurt l’Apôtre.................................................................... 39

Prêtre GEORGE TCHISTIAKOV
Laudate Dominum.............................................................................. 44

La béatification du Frère Charles de Foucauld
Frère CHARLES DE JESUS (de Foucauld) 
Dieu est Amour................................................................................... 52

PROBLEMES DE LA VIE DE L’EGLISE

VLADIMIR FRENKEL
Eglise : tradition et «modernisme» .................................................... 95

Prêtre VLADIMIR LAPCHINE
De «la meilleure part» (Lc.10, 42).................................................... 104



347

LA PAROLE DU PASTEUR

Archiprêtre ALEXANDRE MEN’
Sur les sacrements de l’Eglise........................................................... 125

Prêtre VLADIMIR ZIELINSKY
L’Evangile selon St André et l’Eglise du Troisième millénaire.........147

Prêtre ANTOINE LAKIREV
La famille dans la vison de Dieu.......................................................160

FOI ET VIE

Archimandrite VICTOR MAMONTOV
Le sacrement de l’œuvre de la paix....................................................177

VLADIMIR ILIUCHENKO
Père Alexandre Men’: «Le mal deviendra la poussière».................. 190

Archimandrite VICTOR MAMONTOV
 «Un évêque qui nous convient» – In memoriam du 
métropolite Léonide Poliakov............................................................201

De la correspondance du Sœur JEANNE (REITLINGER) 
à Ella Sementzova.
L’introduction «De la caution solidaire de l’esprit», 
Notes et préparation des textes par Natalia Belevtzeva...............218

DANS LE MONDE DE L’ANCIEN TESTAMENT

Prêtre ANTOINE LAKIREV
Le livre du prophète Ezéchiel........................................................... 277



348

SATURS

Pasaules gaisma................................................................................... 5

SVĒTO SADRAUDZĪBA

Irīna Jazikova
Svētais kā Dieva ikona.........................................................................11

Garīdznieks Vladimirs Lapšins
Brāļa Rožē piemiņai............................................................................ 27

Garīdznieks Vladimirs Lapšins
Pārveidošanās realitāte (sprediķis)..................................................... 38
Kā mirst Apustulis (sprediķis)............................................................ 39

Garīdznieks Georgs Čistjakovs
Laudate Dominum.............................................................................. 44

Brāļa Šarla de Fuko pievienošana svētīgo kārtai
Brālis Šarls no Jēzus (Šarls de Fuko)
Dievs ir Mīlestība............................................................................... 52

MŪSDIENU BAZNĪCAS PROBLĒMAS

Vladimirs Frenkels
Baznīca: tradīcija un «modernisms».................................................. 95

Garīdznieks Vladimirs Lapšins
Par vienīgo un vajadzīgo................................................................... 104



349

GANA VĀRDS

Virspriesteris Aleksandrs Meņs
Par Baznīcas sakramentiem.............................................................. 125

Garīdznieks Vladimirs Zeļinskis
Baznīca trešajā gadu tūkstotī un Andreja Evaņģēlijs........................147

Garīdznieks Antonijs Lakirevs
Ģimene Dieva nodomā......................................................................160

TICĪBA UN DZĪVE

Arhimandrīts Viktors (Mamontovs)
Pasaules radīšanas noslēpums...........................................................177

Vladimirs Iļušenko
Tēvs Aleksandrs Meņs: «Ļaunums pārvērtīsies putekļos».............. 190

Arhimandrīts Viktors (Mamontovs)
«Tāds mums pienākas arhierejs...» 
Metropolīta Leonīda (Poļakova) piemiņai.........................................201

Ienākšana gaismā. No māsas Joannas (J. N. Reitlingers) vēstulēm
Ellai Semencovai.
Ievadraksts «Gara saistībā». Piezīmes un vēstuļu gatavošana 
izdošanai – Natālija Beļevceva.....................................................218

VECĀS DERĪBAS PASAULĒ

Garīdznieks Antonijs Lakirevs
Pravieša Ecekiēla grāmata................................................................ 277



Международным Благотворительным Фондом
имени Александра Меня (Рига, Латвия)

изданы (1991–2006)

Альманах «Христианос» – выпуски I – XV

Книги:
Протоиерей Александр Мень
«Практическое руководство к молитве»

«Апокалипсис» – Комментарий протоиерея Александра Меня

«Крестный Путь» Молитвенные размышления и молитвы 
Вселенского Патриарха Варфоломея

Архимандрит Зинон (Теодор) «Беседы иконописца»

Владимир Френкель «Время пустыни». Стихи

Малая сестра Магдалена Иисуса 
«По следам брата Шарля» (Зеленая тетрадь)

Иеромонах Габриэль Бунге «Скудельные сосуды» – 
практика личной молитвы по преданию Святых Отцов

София Рукова «Отец Александр Мень»

Протоиерей Александр Мень «Истоки религии» 
(«Reliģijas pirmsākumi») на латышском языке

Артуро Каттанео «Брак: дар и служение»
Иеромонах Габриэль Бунге 



«Другой Утешитель. 
Икона Пресвятой Троицы преп. Андрея Рублева»

Светлана Домбровская 
«Пастырь» (Повесть об отце Александре Мене)

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Вино дракона и хлеб ангельский» – Учение Евагрия Понтийского 
о гневе и кротости

Священник Владимир Лапшин
«Деяния Святых Апостолов» – Комментарии 

Иеромонах Габриэль Бунге 
«Акедия» – Духовное учение Евагрия Понтийского об унынии

Наталия Большакова
«Христианство осуществимо на земле»



Адрес редакции:

Alexander Men’ International Charity Fund
Kr. Valdemara 121 – 1
Riga LV1013
LATVIA

Phone/fax: +371 7361769
Phone: +371 7361909
E-mail: vasilij@mailbox.riga.lv


