
XXV

2016



ISSN – 1407 – 0898

Обложка работы архимандрита Зинона

Редакционный совет

Наталия Большакова-Минченко – главный редактор, Латвия
Протоиерей Владимир Зелинский, Италия

Андрей Десницкий, Россия

Ответственный за выпуск
Василий Минченко

При перепечатке материалов
ссылка на альманах обязательна

Alexander Men’ International Charity Society
Riga Latvia
Phone: +371 29147350
E-mail: vasilij@mailbox.riga.lv

© Международное Благотворительное Общество
имени Александра Меня

Рига, Латвия, 2016



Путям,
которыми идет душа
человеческая к Богу,

посвящен этот альманах.
Особенно значима для нас

жизнь христиан нашего времени,
войдем же и мы вместе с ними

в святое любовное
единение с Богом – Отцом
и Сыном и Духом Святым,

Троицей единосущной
и нераздельной. Аминь.





ШКОЛА ХРИСТИАНСТВА

Так уж получилось, что как-то совершенно естест
венно пришло понимание, что после размышлений о  
Церкви Христовой, о творчестве, о смерти, о зле, о Биб- 
лии, о единстве, о святости – «Христианосу» надо кос-
нуться разговора о современном монашестве. Тема эта 
вписана и в наше «кредо», которым неизменно, вот 
уже 25 лет, открывается каждый выпуск альманаха 
(«Путям, которыми идет душа человеческая к Богу, по-
священ этот альманах…»), и переплетается она со мно-
гими актуальными вопросами религиозного и общече-
ловеческого бытия, встающими перед каждым из нас, 
можно сказать, постоянно.

Среди материалов разных номеров «Христианоса» 
можно найти немалое количество текстов о монаше-
ских движениях и общинах; свидетельств о святых, но-
вомучениках монашеского звания; их жизнеописания, а 
также и богословское, гомилетическое наследие; и бе-
седы с монахами и монахинями нашего времени. 

Но в «Христианосе-XXV» мы попытались дать кар-
тину современного монашества с его проблемами, во-
прошаниями, радостями и надеждами. Конечно, то, что 
нам удалось собрать, это – лишь капля, но и она может 
отразить море…

Ради осмысления призвания каждого христианина, 
а не только монаха, – в чем оно, в чем наше служение 
Церкви, хождение пред Богом – небесполезно подумать 
об иноческом пути, пути молчания, предстояния, пол-
ного предания себя Богу. 

Монашество – феномен общечеловеческий, оно суще- 
ствовало и до христианского благовестия, существует и 
ныне во многих мировых религиях. Но мы рассматриваем  



6	 От редакции

в этом номере только христианское монашество (и в Вос- 
точной и в Западной традициях), укорененное в Св. Пи- 
сании, святоотеческом наследии и церковной традиции,  
начиная с раннего христианства. 

Так же для нас очень дорого богатое творческое на- 
следие – и художественное, и богословское, и агиогра-
фическое – русской православной монахини преподоб-
номученицы Марии (Скобцовой), 125-летие со дня рож-
дения которой отмечается в этом году (род. 21.12.1891 г. 
в Риге). 

И представляется, что мать Мария с ее евангельской 
верой, пророческим даром, ясным и сильным умом и 
бескомпромиссным воплощением в своей жизни запо-
ведей Христовых нужна нам сегодня, – в период кризи-
са, уныния, опущения рук – как никогда1!

И, конечно, неслучайно, что большая часть авторов 
этого «монашеского» выпуска – монашествующие.

Значительным событием для редакции альманаха  
является 1-ая годовщина по кончине дорогой Екатери- 
ны Гениевой – ей посвящена специальная рубрика.

Завершает юбилейный, XXV номер – «Приношение 
“Христианосу”», содержащее статьи друзей и авторов 
альманаха, которые освещают если и не весь путь, дли-
ною в 25 лет, то – самое главное на этом пути. 

Редакционный совет 
альманаха «Христианос»

1 Во многих номерах «Христианоса» опубликованы по-
этические, драматургические произведения м. Марии, ста-
тьи о ее творчестве, о ее подвижничестве; документы по ее 
канонизации. 



СОВРЕМЕННОЕ МОНАШЕСТВО





Адальберто Майнарди

Адальберто Майнарди (Adalberto Mainardi) родился 
в Италии в 1966 году, в католической семье; закончил 
консерваторию в Милане, по классу рояля в 1990  г.; 
после консерватории поступил в монашескую общи-
ну Преображения (Бозе); после первой конференции в 
Бозе по православной русской духовности, посвящен-
ной прп.  Сергию Радонежскому (1993  г.) настоятель 
монастыря брат Энцо Бьянки предложил Адальберто 
глубже изучать русскую духовную традицию и рус-
ский язык. По приглашению епископа Костромского 
Александра (Могилёва), посетившего Бозе в 1993 г., и по 
благословению брата Энцо Бьянки, брат Адальберто 
уехал в Россию на три месяца (с апреля по июнь 1994 г.), 
где открыл для себя не только новый язык, но и совер-
шенно новый мир, – со многими трудностями, но и с 
большими надеждами. Брат Адальберто познакомил-
ся и подружился со многими представителями РПЦ и 
российской интеллигенции; в 1996 г. поступил на фи-
лологический факультет Туринского университета, 
где, кроме русского языка, изучал румынский и серб-
ский языки; закончил университет в Турине в 2002 г.; 
магистерскую диссертацию защитил о прп.  Паисии 
Величковском. Брат Адальберто участвовал в аран-
жировке богослужебной музыки, заимствованной из 
других монастырей, для песнопений в Бозе. В настоя-
щее время идут репетиции литургической музыки для 
мессы, специально написанной для монастыря Бозе 
Еленой Камолетто (Elena Camoletto) – современным 
итальянским композитором. А.  Майнарди является 
членом Ученого комитета Международных конфе-



10	 Адальберто Майнарди

ренций по православной духовности, которые ежегод-
но проходят в монастыре Бозе, начиная с 1993 г., и с 
2012 г. он также является членом православно-като-
лической рабочей группы св. Иренея. Среди публикаций 
А.  Майнарди есть немало статей по православному 
богословию и экуменизму, а также переводов на ита-
льянский язык произведений румынских и русских пра-
вославных богословов и историков.

СВИДЕТЕЛЬСТВО 
ХРИСТИАНСКОГО МОНАШЕСТВА

В СОВРЕМЕННОМ МИРЕ

Поиск смысла

Сегодня, когда на мировой арене происходит всё 
больше межрелигиозных столкновений, мирный диалог 
часто оказывается невозможен из-за конфликтов, ма-
скирующих политические устремления религиозными 
мотивами. Монашеский опыт представляется исключи- 
тельным для встречи с верой как подлинным опытом 
Бога, с необходимой духовной бранью против идолов 
самоутверждения, – как персональных так и коллектив
ных, фундаментализма, власти. Существует некое из-
мерение «отречения», дистанцирования от мира, кото- 
рое в различных религиях характеризует первый шаг 
в духовном опыте. В монашестве мужчины или жен-
щины ведут жизнь, отличную от мирской. Монашест
во есть аскетическое упражнение в «epoché», то есть в 
«оставлении» мира, не отрицая существующее, а созер-
цая его в связи с последним смыслом вещей. «Странник 
есть тот, кто считает странным все, что в мире», пишет 



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 11

Евагрий Понтийский1. В этом смысле «странничество» 
остается определяющим и для сегодняшнего монаше-
ства.

Монашеский опыт возбуждает вопрос смысла в лю-
бой религиозной традиции. Под религией мы здесь под- 
разумеваем не социальный феномен, а то, что соеди-
няет человека с тайной вещей, прежде всего, с самим 
миром как с вопросом. Реальность представляется че-
ловеку тревожной загадкой. Аскетическая жизнь, та-
ким образом, определяется, как удаление от мира для 
поиска смысла.

Эти, весьма общие, наблюдения описывают черты, 
характерные для любого монашеского опыта, не толь-
ко христианского. Существует антропологическое из-
мерение монашеского феномена, прежде всего как пути  
поиска. На самом деле, и христианское монашество – 
это искание. Преподобный Бенедикт2 (в русской тради-
ции – Венедикт) Нурсийский, в своем уставе, в главе, 
посвященной определению призвания, первым услови-
ем ставит – убедиться в том, действительно ли новона-
чальный ищет Бога.

Это испытание, этот поиск, сопровождаемый иску-
шениями, в ежедневном смиренном труде, со всегдаш-
ней готовностью все начинать сначала, определяет не 
только первые годы пути монаха, но сопровождает его 
в течение всей жизни. Полагаю, именно в этом может 
состоять роль христианского монашества в современ-
ном, секуляризированном мире, в контексте плюрализ- 

1 «Ξένος ἐκεῖνος, οὗ ξένα τὰ τοῦ κόσμου», Capita paraene-
tica 14.

2 Один из родоначальников западного монашества (ок. 480 –  
ум. 547); в 1964 г. Папа Павел VI провозгласил Бенедикта 
небесным покровителем Европы. (Прим. ред.)



12	 Адальберто Майнарди

ма вер и культур. Христиане должны не бороться с 
этим плюрализмом, а смиренно нести собственное сви-
детельство, показывая, что есть то, ради чего стоит не 
только жить, но и умирать.

Иметь веру – значит иметь уверенность, пускаться в  
экзистенциальный поиск, продолжая искать то, что уже 
найдено и находить в новом свете то, чем, казалось бы, 
уже обладал (это центральная тема Исповеди блажен-
ного Августина). Неслучайно первые христиане опре-
делялись как «путники». Раннее христианство вполне 
могло стать (и, действительно, было) лишь одной из иу-
дейских сект. Но то, что его определило – это не какая-
то особая доктрина, а вера в Иисуса Христа, Человека,  
в котором явился Бог ветхозаветных обетований, вос-
кресшего из мертвых. В этом Человеке христиане при-
знавали Сына Божия, который говорит о себе: «Я – 
путь и истина и жизнь» (Ин 14:6). Только исполняя Его 
заповеди, христиане могут говорить, что знают Его и 
веруют в Него (ср. 1 Ин 2:3; Лк 6:46).

Теперь мы можем лучше понять фразу преподоб-
ного Бенедикта (Венедикта): кто хочет стать мона- 
хом, должен спросить себя, действительно ли он ищет 
Бога. Для христиан искать Бога означает искать Иису-
са, искать лица Его, учиться у Него, кроткого и сми-
ренного сердцем, уподобляться Ему и в Нём находить 
собственное уподобление Богу, становясь в Сыне –  
сынами Божьими. В христианском монашестве вера 
есть принятие динамики жизни, движимой Духом 
Святым.



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 13

Встреча 
между западным и восточным монашеством

Христианская духовная жизнь может достичь зрело
сти только в том случае, если она способна восприни-
мать и принимать учение, исходящее из различных 
христианских традиций, в их поиске верности единому 
Евангелию. Это процесс, требующий усилий разума и 
сердца, трудов ради достижения реального общения в 
духе взаимоуважения. Необходимо с глубокой друже-
ской приязнью «упражняться в различности», что озна
чает, прежде всего, прислушиваться к собеседнику с лю- 
бовью и вниманием; а, следовательно, необходимо обе-
спечить все для того, чтобы прислушаться было возмож- 
но, чтобы это стало делом реальным и плодотворным.

В современном мире, когда новая идеология «столк
новения цивилизаций» ведет, не сознавая того, к рег
рессу самой цивилизации вплоть до варварства, от 
христиан все чаще требуется дать отчет в их уповании 
(1 Петр 3:15). Все в большей мере нас призывают дер-
жать ответ за качество нашей христианской жизни, и 
все меньше смысла задаваться вопросом о количестве 
христиан, об их политическом или культурном влия-
нии на общество. «XXI век будет веком духовности, 
или его не будет вовсе» (Андре Мальро). Только осно-
вательное знание собственных корней поможет хрис
тианам не быть поставленными в тупик тем вызовом, 
что бросает им новое тысячелетие, и не утратить еван-
гельской закваски.

Необходимо, однако, внести одно уточнение. При со- 
вместном возврате к общим истокам мы не можем и ни-
когда не должны забывать, что литургия и вера нераз-
дельно связаны между собой, и пока остаются разли-



14	 Адальберто Майнарди

чия в способах выражения веры, то, разумеется, нужно 
уважать эти различия, проявляя гостеприимство по 
отношению к отличающемуся, к иному. Нужно учить-
ся относиться к инаковости и к различиям с глубокой 
дружеской приязнью. Выражение «дышать обоими лег- 
кими» (В. Иванов) звучит само по себе освобождающе, 
но порой, будучи дурно истолковано, оно подталкива
ет к уравниловке, к ассимиляции «инакомыслия», а не  
призывает к плодотворной встрече, при которой к раз-
личиям относятся с абсолютным уважением. Ведь, если  
деревья высокие и старые, надо принимать все разно
образие их ветвей и плодов таким, как оно есть; не 
имеет смысла делать прививки лишь для того, чтобы 
получить одинаковые плоды. Единство, к которому мы 
призваны – это единство в многообразии, а не единство 
в однородности.

Начиная с 70-х гг. ХХ века, в католической среде мо-
нашество начало испытывать острый кризис, вызван-
ный разными причинами: секуляризацией, сокращени-
ем числа постригаемых, а, прежде всего, отсутствием 
в период проведения II Ватиканского собора развитого 
богословия религиозной жизни3.

В те же самые годы, напротив, наступало оживле-
ние монашеской жизни на Востоке. На Афоне, в Гре-
ции, в Египте в конце 60-х годов древние монастыри 
переживали такой подъем, какой редко наблюдался, по 
крайней мере, за последние столетия. Если в 60-е годы 
на Афоне только один монастырь можно было назвать 
живым и активно действующим – монастырь Ставро-
никита с отцом Василием, – то к середине 70-х годов 

3 Ср. E. Bianchi. Non siamo migliori. La vita religiosa nella chiesa, 
tra gli uomini («Мы не лучшие. Монашеская жизнь в церкви, 
среди людей»), Qiqajon, Bose, 2002 г., pp. 9–12.



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 15

почти все двадцать крупных общежительных мона-
стырей пережили период обновления: особножитель-
ные монахи удалялись, тогда как молодые монахи под 
руководством духовников (pneumatikos) вновь возвра-
щались к общежительной форме монашеской жизни, а 
присутствие отшельников оставалось практически по-
стоянным.

То же самое происходило в пустыне Вади-эль-Нат
рун в Египте, где монашеское присутствие сократи-
лось до нескольких десятков иноков, разбросанных по 
четырем монастырям. Впоследствии же, с появлением 
деятелей столь высокого духовного уровня, как Матта 
эль-Мескин, настало значительное обновление, – как 
в количественном, так и в качественном отношении, – 
продолжающееся и по сей день.

В Румынии тоже, хотя и в совершенно иной ситуации, 
под гнетом коммунистического режима, монашество 
сумело не только выжить, но и воспитать высокодухов-
ных людей и сохранить большую жизнеспособность; 
прежде всего это относится к женским общинам. Этот 
подъем, как всегда бывает на Востоке, произошел спон-
танно, по вдохновению, но он всегда был неотделим от 
возврата к истокам, к великой традиции аскетического 
радикализма: достаточно упомянуть «Румынское Доб
ротолюбие» о. Думитру Станилоэ. Богословское обнов
ление, происходящее внутри этих общин, зачастую 
представляет собой форму переосмысления древней 
системы паламизма, некий своеобразный неопаламизм.

Затем, в 90-х гг., после падения Берлинской стены, 
мы становимся свидетелями возрождения монашества 
в странах бывшего Советского Союза, в восточноевро-
пейских и балканских странах, таких как Сербия. Не сто-
ит питать иллюзий: если такое маргинальное, по своей  



16	 Адальберто Майнарди

сути, явление, как монашество, за краткий срок при-
нимает массовый характер, к этому надо относиться 
разумно и осмотрительно. И все же мы радуемся, что 
стали свидетелями – конечно, издалека, но в реальном 
молитвенном общении и посредством проводимых все 
эти годы братских встреч – возрождения, я бы даже 
сказал, настоящего расцвета русского монашества. Ко-
нечно, известны и проблемы, и сложности, и затрудне-
ния в восстановлении утраченных традиций монаше-
ской жизни: нехватка духовных отцов, руководителей, 
способных и организовать, в том числе материально, 
общинную жизнь, и передать то монашеское знание, 
которое было прервано за семьдесят лет коммунисти-
ческой неволи.

Традиция русского монашества прошла через дол-
гий период гонений, отрицания, подпольного сущест
вования, а затем почти внезапно столкнулась с воинст
вующей современностью, ставящей серьезные задачи, 
поднимающей вопросы и радикально критичной по от- 
ношению ко всему, что относится к старому миру и 
традиции.

И все же, по сравнению с этим реальным ростом 
восточного монашества, пусть даже исполненным про-
тиворечий, западное монашество на сегодняшний день 
демонстрирует, прежде всего, упадок, кризис, который 
касается не только числа постригов, но и их качества, а 
также утраты значения монашества в Церкви.

Вот почему представляется чрезвычайно важной, и 
сейчас более чем когда-либо, встреча между западным 
и восточным монашеством, которая могла бы дать обо-
юдополезное общение, задуманное как обмен дарами, 
дать возможность подлинного взаимопонимания в пе-
реживании веры, сохраняя при этом, с одной стороны, 



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 17

драгоценное наследие великой традиции, а с другой 
стороны, решая вопросы, которые ставит сегодняшний  
день. Мне кажется, существенно важно не только под-
держивать диалог, но, главное, осуществлять обмен 
жизненным опытом, очистившись от всякого духа про-
зелитизма, а также от той духовной всеядности, кото-
рая не в состоянии действительно уважать другого че-
ловека, по-настоящему узнавать его и, в глубине души, 
любить его.

Я хотел бы указать на некоторые моменты, где со-
вместное возвращение к истокам духовной жизни пред- 
ставляется особенно важным и плодотворным – в ходе 
живого диалога, суть которого в том, чтобы делить- 
ся опытом между Церковью Востока и Церковью За-
пада.

Духовная и молитвенная жизнь

В первую очередь, я думаю о настоятельной по-
требности в духовной и молитвенной жизни; думаю о 
братском общении, каковое поистине есть дар свыше 
(Пс 132). Но также оно есть и плод определенных уси-
лий – поисков единого сердца и единого ума, результат 
совместного, «соборного» пути, «дороги вместе с дру-
гим (σύν-οδος)», где каждый стремится сделать зримым 
и поставить на службу братьям данный ему духовный 
дар, свою харизму. Наконец, именно подлинность мо-
литвенной жизни и зримое проявление конкретной люб- 
ви друг к другу позволяют монастырю служить знаме
нием и сохранять ту исполненную любви отрешен-
ность от мира, которые необходимы, чтобы возвещать 
пророческое слово современному человеку.



18	 Адальберто Майнарди

Но прежде всего, молитва. Православный Восток 
сумел с большей ясностью и силой, нежели Запад, со-
хранить неразрывную связь между монашеским при-
званием и молитвой. Недаром и Папа Иоанн Павел II на-
помнил, что западное монашество должно перенимать 
от восточного монашества подражание кенозису Слова, 
преображение по образу Божьему, то есть обожение, 
отвержение себя (άποταγή), бдение, сокрушение сердца 
(πένθος), безмолвие (ἡσυχία)4. И все это через молитву5.

Все великие преподобные отцы когда-либо в своей 
жизни ощущали кризис. Великие учителя русского мо-
нашества особенно остро сознавали свою ничтожность, 
недостоинство рядом с отцами, испытывали чувство 
несоответствия, я бы даже сказал, самим требованиям  
монашеского призвания. «Творю, елико по силѣ, по 
божественных Писаніих, – пишет Нил Сорский в По-
слании Герману Подольному, – аще и не възмогаю тако 
ради лѣности моеа и небреженіа... И наипаче испытую 
божественаа Писаніа: прежде – заповѣди Господня и 
толкованіа ихь и апостольская преданіа, таже житіа и 
ученіа святыхъ отецъ»6.

Епископ Игнатий Брянчанинов в своем труде «При-
ношение современному монашеству» цитирует выска-
зывание преподобного аввы Сисоя Великого: учени- 
ку, который считает себя пребывающим в постоянном 
единении с Богом, старец отвечает: «Быть всегда умом 
в Боге не есть что-то великое; самое великое для мона-
ха – чувствовать себя и видеть себя ниже всей твари». 

4 Апостольское обращение Vita consecrata («О жизни, по- 
священной Богу»), 100–101.

5 Окружное послание Ut unum sint («Да будут все едино»), 21.
6 Преподобные Нил Сорский и Иннокентий Комельский. 

Сочинения / подг. Г. М. Прохоров. СПб., 2005. С. 240.



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 19

Говоря о молитве сердца как об искусстве, которым на-
делен любой монах, преподобный Серафим Саровский 
говорил: «Одна лишь внешняя молитва недостаточна. 
Бог внимает уму, а потому те монахи, которые не со-
единяют внешней молитвы со внутреннею, не суть мо
нахи». «Определение очень верное! – комментирует 
Игнатий Брянчанинов. – Монах – значит уединенный: 
кто не уединился в самом себе, тот еще не уединен, тот 
еще не монах, хотя бы и жил в уединеннейшем мона-
стыре... Уединение человека в самом себе не может со-
вершится иначе, как при посредстве внимательной мо-
литвы Иисусовой»7.

Однако и западные монахи, внимая призыву mens 
concordet voci,8 просят о такой молитве, в которой серд-
це следует за устами, выражая в глубине души ту же 
истину. Весьма многозначительны слова благодарно-
сти, которую выдающийся западный монах, дом Андре 
Лоуф, счел своим долгом выразить православным мо-
нахам на одной из конференций в Бозе: «В 50-х годах 
мы вели вполне полнокровную монашескую жизнь, 
но я думаю, что мы утратили жизненно важную связь 
между образцовым соблюдением правил и внутренним  
миром, внутренней молитвой. Но вот пришло время,  
когда на нашей земле, я говорю о Франции… отец Андре 
Скрима,9 посещая различные монастыри, стал апосто-
лом Добротолюбия... Поэтому я говорю огромнейшее  

7 Полное собрание творений святителя Игнатия Брян- 
чанинова. T. I, «Аскетические опыты» / Сост. А. Н. Стрижев. 
М., 2001. С. 188.

8 Ум да согласен будет со словом (лат.).
9 Отец Андрей Скрима (1925–2000), бежавший на Запад 

румынский монах и духовный писатель, в Румынии бывший 
членом подпольной исихастской общины «Неопалимая Ку
пина». 



20	 Адальберто Майнарди

спасибо нашим православным братьям: думаю, что мы 
утратили бы связь между внешним опытом и внутрен-
ним присутствием, ... но я верю также, что благодаря 
Добротолюбию мы в конце концов обнаружим, что и 
в латинской традиции присутствует филокалическая 
нить...»10.

Общежитие

Эпифанией внутренней молитвенной жизни монаха 
является «благо (bonum) общинной жизни» по образу 
Троичного общения. Глубокое единство внутренней мо- 
литвы и евхаристической трапезы, в котором прояв-
ляется единство общинного тела, представляет собой 
герменевтический ключ к истинному пониманию фи-
локалических текстов. «Для монахов эти вещи нераз-
дельны: мы не можем отделить сведение ума в серд-
це от евхаристической и церковной жизни», напомнил 
отец Спиридон, игумен Спасо-Преображенского мона-
стыря в Навпакте11.

Полагаю, что для наших общин сегодня очень важно 
вновь открыть для себя «соборность» как путь, прой-
денный вместе (syn-odós)– имея при этом разные роли, 
разные функции – в общем послушании явленному 
Слову, Евангелию, которое требует постоянного обра-
щения и для которого любое правило или духовный на-
ставник– не что иное как посредники. Великие притчи 
периода нового расцвета русской монашеской жизни, 
события жизни святых монахов-основателей насыще-

10 Выступление на круглом столе // Nicodemo l’Aghiorita e la 
Filocalia, a cura di A. Rigo, Qiqajon, Bose 2001, pp. 259–260.

11 Там же. С. 255.



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 21

ны этим зарядом: так возникает скитское житие у Нила 
Сорского и его учеников, так поселения отшельников 
на Соловках становятся источником обновленной об-
щинной жизни; исихастский путь Паисия порождает 
глубинное движение возрождения, характерный при-
знак которого – общинная жизнь. К его же школе отно-
сятся и старцы из Оптиной пустыни и деяния Игнатия 
Брянчанинова. Но все объединены единым призванием. 
Мы должны быть благодарны православному Востоку, 
сумевшему сохранить это многоликое единство мона-
шества, не допустившему того раздробления религиоз-
ной жизни, из-за которого на Западе затмевается поиск 
единого на потребу. Полагаю, что в этом не последнюю 
роль играет мирское измерение православного и рус-
ского монашества, которое сумело сохранить верность 
интуитивному пути отцов-пустынников: являть собою 
присутствие простых христиан в лоне Церкви.

Безусловно, являть его «по-иному», в интенсивной 
молитвенной и аскетической практике, в безбрачии и  
в общинной жизни, однако же опознавая себя в тех 
словах, с которыми преподобный Пахомий обращался 
к Патриарху Александрийскому, говоря о себе и своих 
собратьях: «Мы люди мирские, маленькие, мы бедные 
миряне». 

Эсхатологическое измерение 
монашеского свидетельства

Из всего этого следует и третий элемент, самый важ- 
ный с богословской точки зрения: восстановление эсха-
тологического измерения монашеского свидетельства  
и, следовательно, христианского свидетельства. Мона



22	 Адальберто Майнарди

шество должно представлять собой истинное и непре
станное призывание (по-гречески эпиклезис) пришест
вия Господа во славе, но при этом неизменно помнить 
о том, что есть невидимые реалии, способные притяги-
вать к себе, ибо они сильнее реалий видимых. Или мо-
нахи – это люди, которые истинно искушены в делании 
и веруют в невидимые реалии, или же их присутст- 
вие – как соль, что не осоляет. По утверждению Свя-
того Василия – его мы никогда не забываем – монаху 
надлежит «бдить ежедневно, ежечасно, ежесекундно, 
зная, что Господь грядет», и неизменно призывая Его 
Пришествие. Здесь та же убежденность, что я нашел в 
одном месте у св. Бернарда Клервоского: «Братья мои, 
то, к чему вы призваны и чему вы посвятили себя сво-
ей монашеской жизнью – это самый замечательный 
способ пророчествования. В чем именно вы, монахи, 
должны быть пророками? Не видеть того, что видимо,  
но непрерывно созерцать невидимое, стремиться к то
му, что перед вами, жить одной верой (sola fide!), искать 
горнего. Некогда пророки получили свое название, ибо 
смотрели на вещи невидимые, на Христа, но ваше не-
видимое – это Царствие, это Господь, Грядущий во сла-
ве» (Sermoni diversi – Проповеди на разные темы, 37, 6).

Будь то в городе, будь то в деревне – нет места, не 
подходящего для монашества.

Истинная проблема в том, сможет ли монах вплот-
ную подойти к пустыне, сможет ли он действительно 
найти «сокровенного сердца человека», о котором гово-
рит апостол Петр (1 Петр 3:4), сможет ли он сохранить 
того внутреннего человека, о котором говорит апостол 
Павел (2 Кор 4:16), взрастить его и укрепить. Если мо-
нашество способно на это, то найдутся еще мужчины и 
женщины, которые в любви и свободе откликнутся на 



	 Свидетельство христианского монашества
	 в современном мире	 23

это призвание и которые, в свою очередь, смогут стать 
отцами и матерями в духе. Монашеская община не жи-
вет для себя самой – она послана миру; но она не жи-
вет и сама по себе – она живет милосердием Божьим, и 
старается быть знамением любви Бога к людям.

Если на Западе, в первую очередь, все сильнее ощу-
щается потребность в подлинном духовном отцовстве, 
это происходит потому, что в условиях весьма продви-
нувшегося научно-культурного развития христианства 
зачастую бывает сложно найти пастырей, наделенных, 
прежде всего, рассудительностью, способных стать от-
цами в вере, наряду также с умением играть важную 
роль в социальной сфере. Но именно на этой почве и 
можно найти важные моменты для обновления диалога 
между Востоком и Западом, если монашествующие су-
меют расспросить друг друга об их взаимном опыте и 
отыскать вместе наиболее сообразный Евангелию спо-
соб ответить на вызовы современного мира.

Италия, Бозе,
2015 г.



Архимандрит Савва (Мажуко)

БУРГУНДСКИЙ ТРЕУГОЛЬНИК, 
ИЛИ

КАК ОДИН МОНАХ В ЕВРОПЕ 
«ВЕРУ ПРОДАВАЛ»

О том, как православный архимандрит
в католический монастырь паломничал1

В Никольском монастыре – переполох: пропали два 
архимандрита отечественных – Амвросий и Савва. По
плыли слухи, зашептались по углам: кто-то слышал, 
что отец Амвросий стал укротителем тигров и теперь 
кочует с бродячим цирком, и будто бы отец Савва вы- 
звался сопровождать экспедицию исследователей Арк
тики.

Поговаривали о прощальных записках и о монаше-
ской келье, до потолка оклеенной фотографиями из-
вестных тигров. Одна гражданка, вздыхая и крестясь, 
доверительно сообщила о виденном ночью воздушном 
шаре, отправившемся в сторону государственной гра-
ницы: при свете луны ясно различались знакомые си-
луэты, и отчётливо доносилось пение пасхального ка-
нона.

Пытливые умы и горячие головы тут же взялись за 
исследование загадочного исчезновения и с сожалени-
ем пришли к выводу, что слухи действительно верны, 
но лишь отчасти. Отец Амвросий не тиранил тигров, а 
отец Савва не бродил в снегах с ледорубом в нежных 
регентских руках. Однако честные архимандриты в 

1 Впервые опубликовано 31 июля 2015 г. PRAVMIR.RU



Бургундский треугольник, или
Как один монах в Европе «веру продавал»	 25

количестве двух персон действительно путешествуют,  
причем предаются этому занятию на территории За
падной Европы, куда отправились на белом автомо-
бильчике знойным июльским утром.

А если без тигров и воздушных шаров, то – монас
тырь Тэзе, что в Бургундии, пригласил меня выступить 
на конференции, посвященной монашескому призва-
нию в современном мире. Вот мы и поехали.

Конечно, ехать из Гомеля до Тэзе на машине – настоя
щий подвиг, но – какое паломничество без подвига? А 
в том, что это было именно паломничество на святую 
землю, мы не сомневались ни капли. Монастырь Тэзе –  
это уникальная обитель, сама земля которой пропита-
на молитвой и добротой.

Когда я начинаю рассказывать о Тэзе, первый вопрос, 
которым прерывают рассказ: а Тэзе – это православный 
монастырь? Нет. Значит, два православных монаха едут 
в католическую страну в неправославный монастырь и 
называют эту поездку паломничеством? Верно.

Может, это древний монастырь и в нём хранятся под- 
линные православные святыни? Увы! Монастырь осно-
ван в 1940 году. Мощей святых и чудотворных икон не 
обнаружено. В таком случае, что православному свя-
щеннику, да и простому верующему, делать в таком 
месте? И как православный может называть его святой 
землёй?

Вопросы жёсткие, но очень правильные. Потому что 
они касаются очень жизненной темы: как нам общать-
ся с инославными и надо ли общаться? Но разве мы с 
ними не общаемся? А куда же нам от них спрятаться?

Мир изменился. Мы уже не можем просто отгоро-
диться от людей других культур и национальностей. 
Мы много путешествуем, принимаем гостей, новости 



26	 Архимандрит Савва (Мажуко)

летят к нам из самых отдалённых уголков планеты. 
Один старичок советовал мне: никогда не разговаривай 
с католиками и ни в коем случае не заходи в костёл – 
страшный грех! Но разве мы можем сегодня себе это 
позволить?

Вы не разговариваете с католиками? Они разговари
вают с вами – через книги, кино и просто как соседи по 
дому, работе, учёбе, а порой и как родственники. Нельзя 
заходить в костёл? Не пойму вас, если вы окажетесь в 
Париже и не зайдёте в собор Парижской Богоматери или,  
отправившись в Бари, не помолитесь в католическом 
храме у мощей святителя Николая. И нам даже разре-
шат отслужить православную литургию у мощей свя-
тителя, хотя трудно представить, чтобы мы позволи-
ли католикам отслужить мессу у мощей преподобного 
Серафима.

Мы подозреваем. Отчего это? От многовековой при-
вычки к изоляции, от отсутствия опыта общения, от 
испуга перед неизвестным. Мы в этом и не виноваты. 
Уж очень сложная и трагичная история была у нашего 
народа и церкви – войны, конфликты, расколы.

Читаешь биографии протагонистов нашей истории –  
такие симпатичные и интересные люди, умные – что 
же вы так бранились, зачем было пролито столько кро-
ви, ради чего эти раздоры, споры и сражения? Как мог-
ло случиться, чтобы в христианской Европе, казалось, 
в самый просвещённый век, в столетие свобод и науч-
ных прорывов две самые страшные войны в истории 
человечества поглотили миллионы человеческих жиз-
ней?

Умнейшие люди мучаются этим вопросом. Вся лите-
ратура «потерянного поколения», мыслители и худож-
ники послевоенной поры истязали мысль этой загадкой.  



Бургундский треугольник, или
Как один монах в Европе «веру продавал»	 27

И не только художники, но и молитвенники. Есть та-
кие люди – гении молитвы, праведники и богоносцы, 
и я думаю, основатель общины Тэзе, брат Роже – из их 
числа.

Он родился в 1915 году. Отец – протестант, мама – 
католичка. С детства Роже стал свидетелем необъясни-
мой для чистого сердца склонности людей к разделени-
ям и распрям. Зачем люди ссорятся, почему ненавидят 
друг друга? Как ненависть привела хороших и грамот-
ных людей к фашизму, к унижению целых наций, к ис-
треблению миллионов?

Брат Роже, будучи очень образованным человеком, 
не стал писать книги или пьесы, чтобы ответить на эти 
вопросы. Он был святым практиком. Он просто принял-
ся мирить людей, учить их дружить. Вот такой прос- 
той и наивный ответ. Какое-то немыслимое для двад-
цатого века юродство! Но именно этот ответ и создал 
общину Тэзе, движение, которое теперь широко извест
но во всём мире.

Самое сердце богословия Тэзе – это служение при-
мирения, идея, высказанная ещё апостолом Павлом, ко- 
торый верил, что именно в служении примирения вся  
соль христианского благовестия: «Итак, кто во Хрис- 
те, тот новая тварь; древнее прошло, теперь всё но-
вое. Все же от Бога, Иисусом Христом примиривше-
го нас с Собою и давшего нам служение примирения; 
потому что Бог во Христе примирил с Собою мир, не 
вменяя людям преступлений их, и дал нам слово при-
мирения» (2 Кор 5:17-19).

Христианский мир расколот и тонет во вражде и 
взаимных обвинениях. Мы не можем вместе молиться, 
вместе служить литургию – слишком много за века на-
копившихся различий и недоумений – разный обряд, 



28	 Архимандрит Савва (Мажуко)

непонятные обычаи, сложные календари, и просто – 
привычка видеть в другом чужака и соперника. Как же 
нам, христианам, освящать этот мир, делать его добрее, 
когда даже между собой мы не умеем и не хотим при-
мириться?

В первый раз я поехал в Тэзе в 2012 году. Ехал с опа-
ской и двоящимися мыслями: говорили об экумени
ческой общине, где заражают полным безразличием к 
истине, верности церкви, о каком-то совершенно диком 
стиле богослужения, о нравственной вседозволенно-
сти.

Первое впечатление: культурный шок. Храм Прими
рения, в котором проходит богослужение, больше на-
поминал спортзал с православными иконами. При вхо-
де берешь книжечку с песнопениями и усаживаешься 
прямо на пол – все, действительно, сидят на полу, хотя 
есть скамьи для пожилых и слишком взрослых.

На молитву собираются три раза в день. Каждая 
служба длится около часа-полутора. Структура бого-
служения предельно проста: под очень щадящий ак-
компанемент всем храмом поются короткие и запоми-
нающиеся песнопения – фразы из псалмов, священных 
гимнов, древних богослужебных текстов. Читается от-
рывок из Писания на нескольких языках, и обязательно, 
на каждой службе – десятиминутное молчание. Очень 
необычно и трогательно – три тысячи человек, в основ-
ном молодые люди, – молчат, сосредоточенно и молит-
венно безмолвствуют.

Вообще, в Тэзе молитвенному молчанию уделяется 
особое внимание. Есть даже специальная программа для 
молчальников: можно приехать на неделю пожить в 
«доме молчащих мальчиков» или «молчащих девочек» 
– принимаешь обет молчать неделю, жить в отдельном 



Бургундский треугольник, или
Как один монах в Европе «веру продавал»	 29

доме и ходить на библейские занятия для безмолвни-
ков. Очень полезно.

Кстати, о полезном. Следующее впечатление, кото
рое всегда на пользу русскому человеку, – слишком 
много добрых верующих людей – сочетание и само по 
себе необычное, но для меня было настоящим потря-
сением увидеть людей другой национальности, другой 
конфессии, но – искренне верующих, горячо молящих-
ся и благочестивых. И при этом – молодых людей.

Каждый раз в Тэзе я с отрадой и благодарностью на-
блюдаю за ребятами из разных стран – у них горят гла-
за, у них просветлённые лица. Школьники, студенты – 
обычные парни и девушки, современные, нормальные 
и весёлые, но живущие горячей верой во Христа, с чут-
костью к религиозным вопросам, с огромным желани-
ем трудиться в церкви, поступить в монастырь, стать 
священником или просто молиться и молчать, помо-
гать людям, делать мир лучше и добрее, мирить людей.

Таких ребят у себя дома я вижу всё реже и реже. Их 
было немало в начале девяностых, когда наши храмы 
обрели новую жизнь. Но дело не в этом.

Нам, русским православным людям, ещё не отвык-
шим от изоляции, очень полезно общение с настоящи-
ми верующими и благочестивыми людьми других кон-
фессий. Да и вообще, христианам следует держаться 
друг друга.

Там тоже есть верующие, есть подвижники, мучени
ки и исповедники, старцы и молитвенники. Они любят 
Христа. Они изучают Писание и творения Отцов, мо-
лятся, причащаются, несут послушания в монастырях, 
отправляются в миссионерские – очень опасные – путе-
шествия, совершают паломничества, дают обеты, жерт- 
вуют на храмы и помогают бедным, порой лишая себя 
самого необходимого.



30	 Архимандрит Савва (Мажуко)

И сами братья общины Тэзе – подлинные подвиж-
ники. Хотя вы не сразу сможете опознать монаха Тэзе 
среди множества гостей обители. Дело в том, что брат 
Роже проповедовал простоту, нищету и труд, поэтому 
братья носят обычную одежду среднестатистического 
жителя Европы, где вообще принято одеваться скром-
но и удобно.

Свою монашескую одежду – длинные белые обла
чения – братья надевают только в церкви. Узнать в чут-
ком и вежливом молодом человеке брата Тэзе можно по  
маленькому колечку, которое даётся брату после прине-
сения обетов безбрачия, нищеты и следования Христу.

Один из братьев рассказывал мне, что обычай вру-
чать кольцо был заимствован братом Роже у бенедик-
тинцев. Кольцо давалось как символ примирения блуд-
ного сына с милосердным и всепрощающим отцом. 
Монастырь Тэзе это настоящая школа монашества, уко-
ренённая в древних монашеских традициях, со стро- 
гими правилами, с духовным наставничеством и шко-
лой молитвы.

А ещё – эти монахи не принимают милостыню. Со- 
всем. Попробуйте ради интереса им что-нибудь пода-
рить. Всё, что нужно для жизни общины, они зарабаты-
вают своим трудом в pottery – гончарной мастерской, 
где братья изготавливают всякую нехитрую утварь – 
чашки, тарелки, кувшины или делают знаменитые кре-
стики Тэзе. Люди охотно это всё покупают, потому что 
сделано это руками Божиих людей, с молитвой, лю- 
бовью и добротой.

Однако русского человека доброта пугает. Может – 
вербуют? Пробираются в душу? Подкупают? Хотят ох-
мурить? Из всех моих путешествий Тэзе – единствен-
ное место, где у меня не спросили паспорт. А я прожил 



Бургундский треугольник, или
Как один монах в Европе «веру продавал»	 31

там целый месяц. Общался с братией, работал в pottery, 
изучил местность, освоил расписание. Но там не за-
пираются двери. Никогда. Люди привыкли доверять и 
учат этому других.

И, кроме того, у братьев, действительно, есть огром-
ная симпатия к русскому православию. За богослуже-
нием они часто поют наши православные песнопения –  
«Богородице Дево, радуйся», «Господи, помилуй», «Во  
Царствии Твоем», «Святый Боже», в церкви – только  
православные иконы – Троица, Владимирская, «Со- 
шествие во ад».

Каждую неделю проводятся лекции, или, как тут го- 
ворят, workshop’ы по богословию иконы. Есть православ-
ная часовня, а в старинной романской церкви XII века,  
рядом с которой похоронен брат Роже, братья всегда 
просят отслужить православную литургию, и всегда 
приходят помолиться и даже помочь с пением.

При этом в Тэзе всегда подчёркивают, что право-
славные могут причаститься только на православной 
литургии, а католики на католической мессе, а если  
вы протестант, то можете просто взять кусочек бла-
гословенного хлеба, раздаваемого после утренней мо-
литвы.

Никаких совместных литургий и безответственных 
причащений здесь нет. Молятся все вместе, и в этом 
нет ничего плохого. К тому же, молитва – вещь трудно 
фиксируемая, молишься ты сейчас или нет – знает один 
Бог, а запрет апостольского правила на молитву с ере-
тиками имеет евхаристический характер – это запрет 
на совместное причащение, если наши церкви всё еще 
не едины.

Так что не бойтесь – вас никто не завербует. Зада- 
ча Тэзе в другом – научить людей общаться, дружить, 



32	 Архимандрит Савва (Мажуко)

видеть и слышать друг друга. И здесь – ещё один мо-
мент, пугающий русского человека – обязанность об-
щаться.

Мне приходилось часто бывать на братской трапезе. 
Это своеобразный ритуал. После молитвы включают 
запись хорошей классической музыки. Братья и гости 
вкушают молча, спокойно и кротко передавая скром-
ную монашескую стряпню – готовят братья сами, и 
надо сказать, не всегда получается, хотя к этому тоже 
относятся просто. В какой-то момент музыка прерыва-
ется и каждый принимается беседовать с соседом или 
приглашённым гостем.

Это не просто вежливость – это важно понять, это 
духовное упражнение, одно из упражнений, которое по- 
могает христианам нести служение примирения. Каж- 
дый христианин должен постоянно учиться общаться, 
совершать труд понимания, уметь слушать и прилагать 
силы на то, чтобы быть правильно понятым.

Отсюда и внимание братьев Тэзе к изучению ино-
странных языков. Я встречал братьев, знающих более 
десятка языков и на очень хорошем уровне. Это не для 
славы или спортивно-научного интереса. Для человека, 
посвятившего себя служению примирения это профес-
сиональная необходимость. Как ты поймёшь человека 
другой веры, культуры, мировоззрения, если сперва не  
потрудишься освоить его родной язык? И это один из 
уроков, которые неплохо бы освоить и нам, русским 
православным людям.

Нам есть чему учиться у других. Есть и чем поде-
литься. Только пора отвыкать от изоляции, испуга и 
самомнения. Мы должны осознать, что служение при-
мирения – обязанность каждого христианина.



Бургундский треугольник, или
Как один монах в Европе «веру продавал»	 33

Пусть наши церкви разделены, народы недоверчивы,  
политики упражняются в ненависти. Нам, детям Хрис
та, нельзя просто ждать, пока наши богословы или  
иерархи выправят ситуацию, исцелят многовековые 
церковные раны.

Богословы погружены в исследование тонких и ма-
лопонятных тем и среди них уже давно существует и 
не оспаривается хороший и плодотворный «научный 
экуменизм». А иерархи заняты выяснением вопроса  
«преждеседания на сонмищах». А что делать нам, прос- 
тым верующим людям? Закрыться в испуге или учить-
ся дружить в доверии и доброте? Доброта, доверие и 
молитва простых людей могут очень много.

Мы просто обречены на этот труд – доверия, при-
мирения, молитвы – хотя бы среди друзей и близких, 
знакомых, соседей – пусть другой веры, другой нацио-
нальности – подлинная доброта – самое сильное лекар-
ство для истерзанных душ.

Говоря о Тэзе, не могу обойти стороной и неверо-
ятную, невиданную скромность этих людей. Каждый 
вечер я приходил на могилу брата Роже у романской 
церкви. Великий человек, основатель известного движе
ния, на отпевании которого присутствовал президент 
Франции и целый сонм известнейших людей. Он лежит 
в бедной могилке, украшенной простыми цветами и ма-
леньким деревянным крестом, на котором по вечерам 
любила греться флегматичная бургундская улитка.

В свой первый приезд в Тэзе я никак не мог сориенти-
роваться – где здесь старший, кто из них настоятель мо-
настыря? – нет особых почестей, знаков отличия, «свя- 
щенных» кресел и высочайших трибун. Старший из 
братий садится за трапезу в середине длинного стола  
и кушает то же, что и остальные, а за столом могут  



34	 Архимандрит Савва (Мажуко)

прислуживать уважаемые и авторитетные братья – по-
давать на стол, прибирать посуду. Трудиться – не стыд-
но. Скромность и простота – во всём. И – сам воздух 
пропитан добротой, любовью, милосердием.

Ну, всё. Пропал монах. Поехал в Европу «продавать 
веру», и вот теперь сеет соблазны. Соглашусь только с 
тем, что я действительно пропал.

В Бермудском треугольнике исчезали корабли. В Бур- 
гундском треугольнике – в святой земле Тэзе – люди 
остаются навсегда, потому что, раз побывав в этой оби-
тели, ты оставляешь там частицу своего сердца, живую 
часть себя самого, и ты уже никогда не будешь преж-
ним. Место, где нет чужих, где исчезают многолетние 
страхи и привычные тревоги – разве можно его забыть?

Не часто я бываю в Тэзе. Может быть, ещё и потому, 
что я там уже навсегда, и с этим ничего не поделаешь. 
Да и надо ли?



ХРИСТИАНСКОЕ 
МОНАШЕСТВО НА ЗАПАДЕ





Диакон Максим Юдаков

Максим Александрович Юдаков родился в 1987 году 
в Москве. С 1999 по 2013 г. нес различные послушания 
в храме Успения Пресвятой Богородицы в Вешняках  
г. Москвы. В 2010 году окончил Богословский факультет  
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного уни- 
верситета (ПСТГУ) со степенью магистра теологии. 
После чего работал в том же университете препода-
вателем литургики и ведущим специалистом Практи-
ческого отдела.

В 2013 году занял должность референта в Финансо-
во-хозяйственном управлении Московского Патриарха
та. С 2013 по 2015 год нес послушание старшего иподиа
кона епископа Подольского Тихона в храме святителя 
Николая в Хамовниках г. Москвы. В 2015 году рукополо
жен в сан диакона ко храму в честь иконы Божией Ма-
тери «Нечаянная Радость» в Марьиной роще г. Моcквы. 
В том же году был приглашен на работу в Православ-
ный Свято-Тихоновский богословский институт (при 
богословском факультете ПСТГУ) в качестве старше-
го наставника Тьюторской службы, сотрудники кото-
рой участвуют в подготовке студентов к пастырско-
му служению.

Сфера научных интересов – историческая литурги-
ка, литургическое и пастырское богословие. Автор не-
скольких научных и популярных публикаций: Молитвы 
священника перед Литургией в русских Служебниках //  
Сборник студенческих научных работ ПСТГУ (2010); 
Порядок употребления в Русской Церкви архиерейского  
омофора за Божественной литургией (исторический 
анализ) // Богословские труды (2013); Без чего невозмож- 



38	 Диакон Максим Юдаков

но наше спасение? // Троицкий вестник (2014); Литур- 
гический комментарий // Волонтерская работа: духов-
но-просветительские акции (2014); Патриарший чин 
литургии XVII века // Христианское чтение (2015).

МОНАСТЫРЬ
ПРЕСВЯТОЙ ТРОИЦЫ В ДУМЕНЦЕ

Бенедиктинцы являются древнейшими представи- 
телями монашества на христианском Западе. Осно- 
вателем западного монашества традиционно считает
ся преподобный Бенедикт (Венедикт) Нурсийский 
(ок.  480–547  гг.), составивший общежительный устав 
на основе западной и восточной аскетических тради-
ций (творения Пахомия Великого, Василия Великого, 
Иоанна Кассиана Римлянина, Августина, анонимный  
монашеский устав «Правила учителя»)1. Святой Бене- 
дикт основал к югу от Рима монастырь Монте-Кассино, 
насельники которого способствовали распространению  
Устава святого Бенедикта по всей Европе. В эпоху 
Средневековья из среды бенедиктинцев вышли неза-
висимые монашеские ордена – цистерцианцы, домини-
канцы, францисканцы и другие. Только в 1893 г. Папа 
Римский Лев XIII объединил все бенедиктинские мо-
настыри в одну конфедерацию и присвоил ей наимено-
вание «Орден»2. 

Монахи-бенедиктинцы принимали активное учас
тие в евангелизации Европы, их аббатства становились 

1 См.: Турилов А. А., Зайцев Д. В. Венедикт Нурсийский // 
Православная энциклопедия. М., 2004. Т. 7. С. 584.

2 См.: Усков Н. Ф., Чернов В. В. Бенедиктинцы // Право- 
славная энциклопедия. М., 2002. Т. 4. С. 611.



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 39

центрами распространения христианства. В настоящее 
время монашеские общины продолжают деятельность 
в различных областях науки и культуры, занимаясь из-
учением литературы, музыки, архитектуры, живописи, 
осуществляя активную миссию в странах Африки и 
Азии.

Данный очерк посвящен истории и описанию по-
вседневной жизни одной из таких бенедиктинских об- 
щин, подвизающейся в Северной Италии. Это обуслов-
лено тем, что мы, православные христиане, живущие 
в России, мало знакомы с традицией западного мона- 
шества, основанного на древнем наследии святого Бе- 
недикта Нурсийского. 

История общины

История общины Пресвятой Троицы начинается в 
древнем аббатстве Успения Пресвятой Богородицы в 
Пралье3 (регион Венето, провинция Падуи). В 1989 году 
было принято решение о создании нового бенедиктин-
ского монастыря на территории епархии Милана. С этой 

3 Бенедиктинское аббатство Успения Пресвятой Богоро-
дицы в Пралье (Abbazia Benedettina Santa Maria Assunta di 
Praglia) было основано в ХI веке. Долгое время монастырь 
был центром сельского хозяйства в Падуе. На протяжении 
XIX века в связи с итальянскими войнами монастырь не-
сколько раз закрывался. Окончательное возобновление мона- 
шеской жизни в обители началось в 1904 году. C 1951 года  
монастырь является одним из центров в области реставра-
ции рукописей и редких книг (cм.: Tamburino G. Il Restauro 
del Libro dell’Abbazia di Praglia 1951–2001. Bresseo di Teolo,  
2001; также см.: Carpanese C. Praglia // Dizionario degli istituti 
di perfezione. Roma, 1983. Vol. VII. P. 414–418).



40	 Диакон Максим Юдаков

целью была организована группа из десяти монахов аб-
батства, которые были направлены к миланскому архи
епископу Карло Марии Мартини. Прежде чем найти  
постоянное место для проживания, община в течение  
12 лет (1993–2005 гг.) арендовала здания монастыря  
святого Иоанна Крестителя в Вертемате (регион Ломбар- 
дия, провинция Комо)4, находящийся в частной собст
венности. Высокая арендная плата, ограниченные дохо- 
ды и невозможность принимать паломников заставили 
общину начать поиски другого места для монашеской 
жизни. В 2002 году в двенадцати километрах от италь- 
янского города Луино (регион Ломбардия, провинция 
Варезе) в коммуне Думенца было приобретено место 
для создания нового монастыря. В 2005 году община 
окончательно переехала на обустроенную территорию. 
11 апреля 2006 года кардинал Диониджи Теттаманци, 
следующий миланский архиепископ после кардинала 
Мартини, освятил монастырь.

4 Аббатство святого Иоанна Крестителя в Вертемате (Ab- 
bazia di San Giovanni di Vertemate) было основано в 1084 г.  
клюнийскими монахами. В эпоху Наполеоновских войн в  
Италии (1796–1797 гг.) обитель с прилегающими террито
риями стала частной собственностью, а монахи были изгна- 
ны из монастыря. Во второй половине XX века монастырь 
был восстановлен. (См.: Loi R. Il priorato Cluniacense di San 
Giovanni Battista di Vertemate. Como, 2011; также см.: Chierici 
S. La Lombardia // Italia Romanica. Milano, 1991. Vol. 1. P. 323.) 
С 1993 по 2005 год между монахами-бенедиктинцами и вла-
дельцами аббатства был заключен договор аренды. В  на- 
стоящее время монастырь закрыт и не используется. 



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 41

Местоположение и монастырский комплекс

Монастырский комплекс расположен на высоте 1000  
метров в Альпах недалеко от вершины Монте Лема 
вблизи швейцарской границы. В связи с таким распо
ложением безусловными достоинствами этого места яв- 
ляются тишина, чистый воздух и первозданная природа. 
Кроме монастыря в этом горном районе есть несколько 
домиков местных жителей и небольшая туристическая 
гостиница, откуда открывается замечательный вид на 
лежащие внизу поселения и Лаго-Маджоре, второе по 
величине озеро в Италии.

Проект монастырского комплекса включает в себя 
базилику, основной корпус, домики для гостей, место 
для палаточного лагеря и место для прогулки.

В настоящее время полностью оборудован основной 
корпус, домики для гостей, место для палаточного ла-
геря и место для прогулки. Основной четырехэтажный 



42	 Диакон Максим Юдаков

корпус имеет квадратную форму с внутренним дво-
риком в центре. На цокольном этаже здания находит-
ся гараж для автомобилей и хозяйственной техники. 
На первом этаже располагается монастырская церковь, 
вмещающая до 60 человек, трапезная, кухня и склад, 
реставрационная мастерская, зал заседаний капитула5. 
Второй этаж предназначен для паломников. Здесь – 
прихожая, гостевые комнаты, лекционный зал, неболь-
шие комнаты для личной беседы со священником, зал 
для отдыха. Также на этом этаже находится монастыр-
ская библиотека с читальным залом и иконописная 
мастерская. На третьем этаже живут монахи, располо-
жены административные помещения и комната отдыха 
для монахов. Комнаты четвертого этажа отведены для 
послушников и паломников, пребывающих в монасты-
ре длительное время.

Помимо основного здания на монастырской террито-
рии построены два летних двухэтажных домика для го-
стей, приезжающих большими группами. Как правило, 
это школьники, скауты или студенты, которые желают 
познакомиться с монашеской жизнью. Каждый домик 
имеет несколько спальных комнат и небольшую кухню.

Братия

В настоящее время община бенедиктинцев, прожи
вающая в монастыре Думенцы, насчитывает одиннад- 
цать человек. Трое из них имеют священный сан. Мо- 

5 Капитул – собрание всех членов обители, принесших 
вечные обеты, с целью решения важных для данной общи-
ны вопросов (см.: Шишова Т. Капитул // Католическая энци-
клопедия. Т. 2. К. 785–788).



Третий справа стоит автор статьи 
диакон Максим Юдаков

Братия монастыря



44	 Диакон Максим Юдаков

нашество – очень ответственный жизненный шаг, по
этому среди братии нет слишком молодых людей. Млад- 
шему монаху – больше 30-ти лет.

На время богослужений монахи надевают белую 
одежду с широкими рукавами, напоминающую привыч- 
ную нам рясу, но с капюшоном. Повседневной же одеж-
дой монаха-бенедиктинца является черный подрясник 
с капюшоном или его укороченный вариант – специаль- 
но пошитые синие или черные рубашки также с капю-
шоном. Таким образом монашествующие даже в по-
вседневной обстановке никогда не забывают о своем 
образе жизни.

Католические монахи должны быть обязательно  
коротко пострижены. По желанию и с дозволения на-
стоятеля могут носить аккуратно подстриженную бо-
роду.

Молитва

Молитва занимает центральное место в жизни лю-
бого христианина. Следуя призыву апостола Павла не-
престанно молиться (1 Фес 5:17), каждый монах обязан 
уделять время на молитву несколько раз в сутки.

Помимо личной молитвы существует также молит
ва общественная. Миланская епархия, на территории  
которой располагается монастырь, придерживается т. н.  
Амвросианского обряда, корни которого уходят ко вре-
мени епископства святителя Амвросия Медиоланского. 
Но поскольку монахи принадлежат к ордену Бенедик- 
тинцев, который канонически не входит в юрисдикцию 
местного епископа, традиционно все богослужения у 
них совершаются по Римскому обряду. 



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 45

Как и у восточных христиан, в Католической церк-
ви существует суточный круг богослужения, молитво
словия которого представлены в книге «Литургия ча- 
сов». Кроме того, обязанность ежедневного исполнения 
литургии часов согласно каноническому праву Римо-
Католической церкви возлагается на каждого клири-
ка и монаха6. Часть литургических текстов читается, 
остальные исполняются братией антифонно или рес
понсорно. Антифонное пение предполагает исполнение  
псалма или канта несколькими хорами, поэтому мона-
хи в пресвитерии7 делятся на две части, располагаясь 

6 См.: Павел VI, Папа Римский. Конституция «О Священ-
ной Литургии». Гл. IV. Ст. 96.

7 Пресвитерий – в западной христианской традиции ал-
тарная часть храма (см.: Беляев Л. Пресвитерий // Католиче-
ская энциклопедия. Т. 3. К. 1756–1757).

Интерьер храма



46	 Диакон Максим Юдаков

справа и слева от алтаря8 друг напротив друга. В рес
понсорном пении попеременно участвуют солист и хор. 

Почти все службы суточного круга имеют похожую 
схему: 

1. вступление;
2. �пение 2-х псалмов и ветхозаветного или новоза-

ветного гимна с антифонами;
3. чтение из Св. Писания с стихом из псалма;
4. песнь из Нового Завета9 с антифоном;
5. �краткие моления о мире, Церкви, живых и усоп-

ших;
6. пение молитвы «Отче наш»;
7. заключительная молитва;
8. отпуст.
Для монахов предусмотрен особый распорядок дня,  

в основе которого лежит древний Устав святого Бене
дикта. О начале и завершении молитвы, послушания 
или трапезы всегда предупреждает колокол (стоит от-
метить, что почти все храмы и монастыри современной 
Италии имеют автоматическую электронную систему 
колокольного звона). 

Шесть раз в неделю день бенедиктинца начинается 
в пять утра, а по воскресеньям и великим праздникам 
в половине седьмого.

В 5:30 в монастырской церкви начинается служба 
чтений, по времени совершения соответствующая пра-
вославной полунощнице. Отметим здесь, что священ-

8 Алтарь – в данном случае евхаристический жертвен-
ник, т. е. престол (см.: Беляев Л. А. Алтарь // Православная 
энциклопедия. М. 2001. Т. 2. С. 54–55).

9 Для утрени – песнь священника Захарии (Лк 1:68-79), 
для вечерни – песнь Богородицы (Лк 1:46-55), для повече- 
рия – песнь праведного Симеона (Лк 2:29-32).



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 47

ники (даже предстоятель) не возлагают на себя литур-
гических облачений на время богослужений суточного 
круга. 

По окончании службы чтений, в монастырской тра-
пезной бывает легкий завтрак. Между завтраком и сле-
дующей службой отведено около получаса для личной 
молитвы.

В семь часов утра монахи снова собираются в храме 
для совершения утрени. Центральным моментом утре- 
ни является чтение отрывка из Евангелия текущего дня.  
Этот евангельский отрывок читается трижды в день – 
на утрени, евхаристической службе – святой Мессе и 
вечерне. После богослужения вновь бывает время ти-
шины и личной молитвы.

По будням в 8:30 начинается святая месса, которая, 
конечно же, не является частью литургии часов, т. е. су-
точного круга, и потому может совершаться не только 
утром, но и вечером. Обычно на монастырских бого-
служениях кроме монахов присутствуют только палом- 
ники, которые остановились здесь на ночлег. Но в вос-
кресенья и праздники на мессу, которая начинается в 
10:00, съезжаются жители окрестностей. 

Мессу возглавляет один из монастырских священни-
ков. Он облачен в áльбу (подризник или стихарь), пояс, 
стóлу (епитрахиль) и казулу (фелонь). Сослужащее ду-
ховенство может быть одето только в альбу и столу. 
Только лишь в дни великих праздников все служащие 
священники имеют полное облачение. 

Как правило месса совершается только священника- 
ми без диакона. В монастыре это обусловлено тем, что 
среди братьев нет монаха в сане диакона. Вообще, стоит  
отметить, что наличие диакона за богослужением – яв-
ление нечастое. Диакон, скорее, атрибут торжественной  



48	 Диакон Максим Юдаков

или епископской службы. Обязанности диакона за бого-
служением слишком малы, так что чисто практически 
вполне возможно обойтись и без него. И все же авто-
ру статьи представилась возможность видеть порядок 
действий диакона на мессе, когда один из паломников, 
брат-капуцин10 в диаконском сане, участвовал в мессе. 

Этот порядок следующий: 
1. �диакон входит в храм вместе с предстоятелем (со-

служащий священник ждет уже в пресвитерии);
2. �берет благословение у пресвитера на чтение Еван- 

гелия, преподает мир, совершает каждение Еван- 
гелия и читает Его;

3. �готовит вино (сам вливает воду в потир) и хлеб 
на алтаре перед Евхаристической молитвой, после 
чего совершает каждение предстоятеля и моля-
щихся;

10 Капуцины – монашеский орден, представляющий со-
бой одну из трех ветвей ордена Францисканцев (см.: Спи-
рит В., Баранов И. Капуцины // Католическая энциклопе-
дия. Т. 2. К. 791–797).

Во время мессы



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 49

4. �возносит чашу (священник – патену11 с гостиями12)  
в конце евхаристической молитвы;

5. �призывает приветствовать друг друга после мо-
литвы «Отче наш»;

6. причащается сразу после священников;
7. преподает чашу народу;
8. �в конце мессы произносит: «Месса окончена, иди-

те с миром»;
9. �уходит из храма вместе с предстоятелем (сослужа-

щий священник остается в пресвитерии).
По пятницам Великого Поста, согласно монастырско- 

му уставу, служить мессу не положено, поэтому она за-
меняется пением третьего часа.

В 12:15 монахи собираются на шестой час, сразу по-
сле которого в трапезной начинается обед. После обеда 
отводится некоторое время для отдыха. 

В 14:45 по будням Великого Поста и Адвента13 в 
церкви бывает девятый час, в остальные дни это служ-
ба вычитывается келейно. 

Когда трудовой день окончен, в 17:45 монахи вновь 
собираются в храме для совместной безмолвной мо-
литвы, а в 18:00 совершается вечерня, после которой 
бывает отдых и ужин.

11 Патена – в западной христианской традиции один из 
евхаристических сосудов, представляющий собой блюдо. 
Соответствует православному дискосу (см.: Сахаров П. Па-
тена // Католическая энциклопедия. Т. 3. К. 1342).

12 Гостия – распространенное в западной традиции на-
звание евхаристических Даров (см.: Ткаченко А. А. Гостия // 
Православная энциклопедия. М. 2006. Т. 12. С. 185).

13 Адвент – в западной традиции литургическое время, 
предшествующее празднику Рождества Христова, являю-
щееся периодом подготовки к нему верующих и начинаю-
щее литургический год. (Прим. ред.)



50	 Диакон Максим Юдаков

Особенностью вечерни является момент, в который 
каждый из монахов или паломников, присутствующих 
за богослужением, может произнести вслух свою лич-
ную краткую молитву о живых или усопших, о собы-
тиях, происходящих в мире или о чем-либо другом. 
Таким образом, все предстоящие могут поучаствовать 
в молитве другого человека.

В 21:00 община собирается в церкви на последнюю 
службу уходящего дня – повечерие. Накануне воскре-
сений и праздников вместо повечерия с 22:00 до 23:00 
монахи служат вигилию, соответствующую восточно-
му всенощному бдению.

Кроме этого, в монастыре существуют интересные 
неримские богослужебные особенности, заимствован- 
ные из других литургических традиций. Так, например, 
в течение всей святой Четыредесятницы по окончании 
вечерни монахи коленопреклоненно читают молитву 
святого Ефрема Сирина, а по средам четырех первых 
седмиц служат сокращенное повечерие по византий-
скому обряду с пением Великого канона преподобного 
Андрея Критского. 

В понедельник пасхальной седмицы вместо шестого  
часа совершается особый богослужебный чин – «Бе- 
седа благоразумного разбойника с херувимом», проис- 
ходящий из сирийской восточной традиции. Чинопо- 
следование представляет собой диалог между двумя 
монахами, один из которых изображает херувима – 
стража врат Царства Небесного, а другой символизи-
рует разбойника, исповедавшего перед своей смертью 
Иисуса Христа. Диалог перемежается пением хора. «Хе- 
рувим» не пускает «разбойника» в Рай до тех пор, пока 
последний в качестве доказательства своей правоты не 
показывает крест – орудие спасения всех людей.



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 51

Трапеза

Монастырская трапезная представляет собой про-
сторное помещение. Обеденные столы расставлены так,  
что образуют собой букву «П». За центральным столом 
сидят старшие монахи – настоятель, его заместитель и 
старейший монах, за столами справа и слева раздель-
но располагаются монахи и паломники. Гостей, кем бы 
они ни были по социальному статусу, согласно тради-
циям гостеприимства, усаживают на самые почетные 
места. Так, например, в аббатстве Пральи паломников 
приглашают разделить трапезу за главным столом с аб-
батом.

В монастырской трапезной

Умеренная и скромная трапеза бывает три раза в 
день. И хотя современный пост в Католической церк-
ви не предусматривает обязательного воздержания от 



52	 Диакон Максим Юдаков

вкушения мясной, молочной или рыбной пищи, в мо-
настыре существуют дни, когда пост в той или иной 
форме все же есть. По средам и пятницам не вкушают 
мясную пищу, по средам Великого Поста предусмот
рен легкий ужин – чай и хлеб с сыром, а по пятницам 
ужин и вовсе отменяется. Вино в постные дни к столу 
не подается.

Завтракают братья между службой чтений и утре-
ней. Это, как правило, кофе или чай с печеньем или 
булочками. Посуду после завтрака принято убирать  
за собой каждому, так что порой можно увидеть, как 
почтенный священник или епископ моет за собой по-
суду.

После шестого часа – обед, во время которого бы-
вает чтение, состоящее из трех частей: Ветхий Завет, 
газетные или журнальные статьи, глава из Устава свя-
того Бенедикта. По окончании обеда один из братьев 
имеет особое послушание – пригласить гостей на тра-
диционную чашечку итальянского кофе. 

Во время ужина в будние дни читают книгу бого-
словского содержания, а по воскресеньям вместо чте-
ния за вечерней трапезой слушают классическую или 
духовную музыку. В праздничные дни после краткого 
чтения разрешается поговорить друг с другом за тра-
пезой. 

Пищу здесь готовят монахи вкусно и по-домашнему. 
Начинается и завершается трапеза по звону колоколь
чика. Перед едой старший на трапезе произносит мо- 
литву (свою на каждый день года), а по окончании 
«Слава Отцу и Сыну, и Святому Духу», на что все 
остальные отвечают «И ныне, и присно, и во веки ве-
ков. Аминь!».



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 53

Труд

В монастыре Думенцы, 
как и в любом монастыре,  
большое внимание уделяет- 
ся послушаниям. Каждый 
монах шесть часов в день –  
три часа до обеда и три пос- 
ле, занимается посильной 
работой. Одни трудятся в 
реставрационной мастер-
ской, другие на кухне, тре-
тьи в саду. Надо сказать, что 
в общине довольно большое 
разнообразие работ. 

Ежедневно монахи-по-
вара Ильдефонсо и Джован- 
ни заняты приготовлением пищи на кухне. Однако в  
уборке посуды после трапезы участвует вся братия. И по- 
слушники, и настоятель вместе убирают со стола, моют 
и вытирают посуду. Как было указано выше, трапеза 
сопровождается чтением назидательной литературы. В 
этом послушании монашествующие также придержи-
ваются принципа равенства, поэтому всякий брат, об-
ладающий хорошей дикцией, может читать за трапезой.

Брат Лино, крепкого телосложения и с могучими ру-
ками, руководит хозяйственной работой в монастыре, 
но и ему по мере сил помогают остальные насельники.

Монах Андреа, (который также несет послушание 
эконома общины), под руководством брата Николы, ко-
торый уже более 50-ти лет на монашеском пути, тру-
дятся в реставрационной мастерской – реставрируют и 
переплетают манускрипты, старинные и современные 

Отец Ильдефонсо 
за приготовлением пищи



54	 Диакон Максим Юдаков

книги. Опыт реставрации книг был перенят монахами 
из аббатства в Пралье.

Брат Роберто, посвятивший несколько лет изучению 
православия и русской иконографической традиции, 
теперь и сам занимается иконописью, делая иконы для 
своей общины и частных лиц. Было непривычно ви-
деть надписи латинскими буквами на «византийских» 
иконах. Монаху Роберто помогает в иконописной ма-
стерской послушник Давиде.

Особое внимание стоит уделить богатой монастыр-
ской библиотеке, которая создана трудами первого на- 
стоятеля монастыря – отца Адальберто Пьовано. И те-
перь, когда отец Адальберто уже не является настоя-
телем, он по прежнему продолжает увеличивать фонд 

Брат Никола и брат Андреа 
в реставрационной мастерской



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 55

библиотеки. Ему в этом помогает послушник Альберто. 
Среди многочисленных изданий особенно выделяют-
ся книжные собрания на самых разных языках по па-
тристике, литургике, библеистике, искусству, истории 
Церкви и Итальянского государства, ориенталистике, 
агиографии. Отдельное место занимает классическая 
мировая художественная литература.

Круглый год братия принимает в обители паломни-
ков. И хотя, как правило, паломники стремятся увидеть 
какие-либо христианские святыни – чудотворные ико-
ны, мощи святых или другие реликвии, всего этого «ти-
пичный» паломник здесь не найдет. В это уединенное 
место люди приезжают для молитвы, духовного созер-
цания и утешения. Кроме того, братия часто предлагает 
паломникам лекции и семинары на темы Священного 

Иконописная мастерская



56	 Диакон Максим Юдаков

Писания, аскетики, церковной истории, патрологии, ико- 
нографии, устраивает просмотры кинофильмов с по-
следующим обсуждением. Послушание ответственно-
го за гостеприимство несет брат Пьерантонио. 

Пожертвования, получаемые от написания икон, ре-
ставрации книг и гостеприимства – основная форма до-
хода для поддержании общинной жизни в монастыре.

Периодически монахи посещают краткосрочные или  
длительные курсы духовных упражнений, научные кон- 
ференции и лектории. Каждую пятницу один из бра-
тьев проводит лекцию на тему грядущего воскресного 
евангельского чтения. А в свободное от послушаний 
время некоторые из братьев пишут статьи и моногра-
фии в самых разных областях христианской истории 

Освящение икон, написанных учащимися 
школы иконографии, действующей при монастыре



	 Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце	 57

и богословия. Библиотекарь отец Адальберто – автор 
многочисленных работ по патристике, аскетике и агио
графии14. Настоятель монастыря Лука занимается би-
блеистикой15, а иконописец Роберто написал историче-
скую монографию о монастыре в Вертемате16.

14 В числе них такие как: Santità e monacesimo in Russia. 
Milano, 1990; Monachesimo e mondo. Testimonianze di santità 
laica nella tradizione spirituale russa. Milano, 2010; Ingordigia. 
Milano,  2011; Lussuria. Milano,  2011; Accidia. Milano,  2011; 
Avarizia. Milano,  2012; Vita di San Sergio di Radonež. Mila- 
no, 2013.

15 Например, см.: Ospiti del Risorto. Milano, 2005; Una cet- 
ra a quattro corde. Milano, 2004; Vivere di una promessa. Mi
lano, 2004.

16 См.: Loi R. Il priorato Cluniacense di San Giovanni Battista 
di Vertemate. Como, 2011.

Один из залов библиотеки



58	 Диакон Максим Юдаков

Отдых

Согласно Уставу святого Бенедикта, монахам следу-
ет иметь умеренность во всем, как в богослужении, так 
и в работе, поэтому некоторое время может отводиться 
и для отдыха, а также для личной келейной молитвы. 
Ежедневно после ужина, кроме постных дней и кану-
на праздников, братия и гости собираются вместе на 
общую беседу. Как правило, беседа носит свободный 
характер. Могут подниматься самые разные темы, на- 
чиная с обсуждения интересной книги и заканчивая 
итальянской политикой.

Некоторые монахи в свободное время любят уединять-
ся, совершая прогулки по окрестным горным тропинкам 
и даже поднимаясь на вершину горы Монте Лема.

По возможности для монахов устраиваются различ-
ные паломнические поездки по святым местам Италии, 
а также за рубеж – в страны Европы, в Святую Землю 
и даже в Россию.

В заключение хотелось бы отметить, что в данной ста- 
тье предпринята лишь попытка описать повседневный 
быт насельников одного из монастырей западной тради
ции, жизненной целью которых является поиск Бога и 
спасение. Эта размеренная, наполненная молитвой и со- 
зерцанием жизнь существенно отличается от нашей бур- 
ной и суетливой действительности больших городов. Ав- 
тор статьи сердечно благодарит досточтимого настоятеля 
Луку и братьев Адальберто, Ильдефонсо, Пьерантонио, 
Джованни, Николу, Лино, Андреа, Роберто, Давиде и 
Альберто за оказанное гостеприимство.

Думенца – Москва, 2016 г.
Фото автора



К 800-ЛЕТИЮ ОСНОВАНИЯ 
ДОМИНИКАНСКОГО ОРДЕНА

Сестра Мария Святого Сердца

Сестра Мария Святого Сердца, ОР (Орден Пропо
ведников) родилась в северной части штата Нью-Йорк 
и выросла на ферме, недалеко от Сиракуз1. Училась в 
Mexico Academy and Central School2. После окончания, 
в 1971 году, в возрасте 18-ти лет поступила в домини- 
канский монастырь святого Иуды в Марбэри3. На
ходясь в монастыре, заочно изучала философию и бого-
словие. В монастыре сестра Мария несет послушание 
как органист, певчая, швея; является автором многих 
статей и книги4 о жизни и служении основательни- 
цы женской монашеской Доминиканской общины в Рос- 
сии – матери Екатерине (Абрикосовой, 1882–1936).

В 2002 году четыре месяца, с июня по сентябрь, про-
вела в России (Санкт-Петербург), где изучала русский 
язык и русскую культуру. 

1 Сиракузы или Сир́акьюс (англ. Syracuse) – город в цент
ральной части штата Нью-Йорк с населением примерно  
140 тыс. человек. (Прим. ред.)

2 Учебное заведение в штате Нью-Йорк. (Прим. ред.)
3 Монастырь находится в штате Алабама. (Прим. ред.)
4 «To Courageously Know and Follow After Truth, The Life 

and Work of Mother Catherine Abrikosova».



СВЯТОЙ ДОМИНИК
И МОНАХИНИ ОРДЕНА ПРОПОВЕДНИКОВ

Считается, что св. Доминик подарил Церкви новый 
образ монашеской жизни. Его главные черты – апо-
стольское рвение и демократическая форма правления. 
Но что же за человек был св. Доминик, и что сформиро-
вало его как личность?

В 711  г. от Р.Х. бóльшая часть Пиренейского п-ова 
была захвачена маврами. Завоеватели вынуждали поко-
ренных принимать ислам. С этого времени и вплоть до 
1492 г. не стихали сражения, на которые побежденных 
вдохновляла надежда восстановить царство Христово 
в Испании. Идеализм христианского рыцарства, жаж-
давшего завоевать мир для Христа, был одной из осно-
вополагающих черт средневековья – периода, в кото
рый довелось жить св. Доминику. Рыцари считали себя  
покровителями Христа – Его Мистического Тела на 
земле5. И не было другого такого места как Испания 
времен св. Доминика, где этот идеал проживался бы с 
большей целостностью. Несомненно, эта атмосфера ока-
зала огромное влияние на св. Доминика, и мы увидим 
это позже. Кроме того, чувство долга по отношению к 
своим христианским обязанностям и стремление к свя-
тому образу жизни были неотъемлемой жизненной со-
ставляющей в тех королевствах, из которых состояла 
Испания. Достаточно обратить внимание на примеры, 
относящиеся ко времени жизни самого св. Доминика: 
королеву Беренгарию и ее сына св. Фердинанда III6. 

5 Cf. Fr. Raymond I. Bruckberger, O.P., The Knighthood of 
Truth, The Priory Press, Dubuque, Iowa, 1960.

6 Подобно этому, у Доминика были вдохновляющие при
меры и в его собственном роду. Так, его двоюродным дядей 



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 61

Святой Доминик родился в Калеруэге, в королевст
ве Кастилия, в 1171 г. Его родителями стали Фелис де 
Гусман и Хуана де Аза, у которых было трое сыновей и 
одна дочь. По всей видимости, отец св. Доминика часто 
на продолжительное время отлучался из дома, прини-
мая участие в многочисленных войнах между христиа
нами и маврами. Двое его старших сыновей, Антонио 
и Манес, уже были рукоположены в священный сан, 
когда Доминик только родился. Дочь их вышла замуж, 
и двое из ее сыновей, так же как и брат Манес в конце 
концов вступили в Орден, основанный св. Домиником. 
Семья славилась делами милосердия и попечением о  
бедных и страждущих. «Дом, которым управляли Фелис  
и Хуана, настолько отличался благочестием и добрыми 
нравами, что, по свидетельству современников, скорее 
напоминал монастырь, чем рыцарский замок» 7.

По достижении семилетнего возраста родители от-
дали Доминика на обучение в дом дяди по материнской 
линии – старшего священника Гумиэля д’Изана, а в 
возрасте одиннадцати лет он был послан в Университет 
Паленсии, где изучал «свободные искусства» и бого-
словие. Там он прославился не только своим великим 
благочестием, но и милосердием. Так, например, после 
одного из сражений, к нему пришла женщина, умоляя 
о помощи в выкупе своего сына, захваченного мавра-
ми. Доминик, к тому времени уже раздавший все свои 

был блаженный Петр из Уклеса, основавший военный рели- 
гиозный Орден рыцарей святого Иакова и меча. Домини- 
канский Бревиарий, из «Краткого жизнеописания домини
канских святых» (London, Kegan Paul, Trench, and Trübner & Co.,  
Ltd., 1901): http://breviariumsop.blogspot.com/2013/08/august-
8-blessed-jane-of-aza-mother-of.html. 

7 Там же.



62	 Сестра Мария Святого Сердца

деньги бедным, предложил отдать самого себя в выкуп 
за ее сына. Женщина отвергла его предложение.

Епископ города Осмы дон Диего учредил в своей 
епархии собрание реформированных регулярных кано-
ников, живущих по уставу св. Августина. Прослышав 
о святом образе жизни, которым стремился жить До
миник, он пригласил его вступить в собрание его ка-
ноников. Доминик, будучи на тот момент 24-х лет от 
роду, с радостью принял приглашение и вскоре после 
рукоположения в священный сан был избран субпри-
ором – помощником настоятеля монастыря. И, хотя он 
проводил много времени в молитве, он также приобрел 
известность как великий проповедник.

В 1203 г. король Кастилии Фердинанд VIII попросил 
епископа Диего отправиться с дипломатической мис- 
сией в Данию. А епископ, в свою очередь, попросил 
Доминика войти в число сопровождающих его лиц. Од- 
на из их первых остановок была в Тулузе, на юге Фран- 
ции, и здесь они столкнулись с обстановкой, разитель-
но отличающейся от испанской. Ересь альбигойцев бы
ла повсюду. Сам хозяин гостиницы, где они останови-
лись, был пламенным альбигойцем, и Доминик провел 
в диспуте с ним всю ночь. С приходом зари свет вошел в 
душу хозяина гостиницы, и он вернулся в католическую 
веру. Епископ Диего и Доминик продолжили путь. Они 
выполнили свою миссию, но вместо того, чтобы воз-
вращаться в Кастилию, проследовали в Рим, где подали 
Папе прошение снять с них обязанности в Осме и от-
править их проповедовать Евангелие у половцев. Папа 
ответил им: «Вашими половцами будут французские 
еретики. Идите и обратите их в истинную веру!».

Епископ Диего и Доминик встретили 1205 год в со-
ставе Ордена Цистерцианцев, которому Папа поручил 



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 63

проповедовать истинную веру еретикам. Однако их 
миссия провалилась; еретики не только демонстриро-
вали невероятное упорство, но и часто убивали приез-
жих проповедников. Вскоре епископу Диего пришлось 
вернуться в Испанию, чтобы заняться делами своей 
епархии. Он планировал уйти с епископской кафедры 
на покой и вернуться в Южную Францию, но, к несча-
стью, вскоре после возвращения в Испанию, умер. Все 
остальные вскоре забросили проповедь, так что на про-
тяжении нескольких лет Доминик проповедовал один. 
Он отказался от должности и звания каноника, создав 
проповеднический центр в Фанжо, сердце альбигой-
ского движения.

В Средние века одним из способов установить не-
винность или виновность человека было испытание ог-
нём. И вот однажды еретики предложили св. Доминику 
пройти это испытание. Они должны были бросить в 
огонь книги со своим учением, а св. Доминик – со сво-
им. Чьи книги уцелеют в пламени, то учение и являет-
ся верным. Доминик на это согласился. Все собрались 
на городской площади и разожгли огромный костёр. 
Еретики бросили свои книги в огонь, который их не-
медленно уничтожил. Доминик бросил свои, но они 
сразу выскочили из огня и неповреждёнными упали на 
булыжники. Так повторилось три раза. Но, несмотря на 
чудо, еретики не отказались от своих взглядов.

Однако на следующий день, когда совершалось празд- 
нование Памяти св. Марии Магдалины, к Доминику 
пришли девять женщин. Они сказали, что чудо убеди-
ло их, что они обманывались под влиянием заблужде-
ний альбигойцев, а теперь хотят вернуться в Церковь. 
Однако домашние выгнали их из дома, так что им теперь 
некуда идти. Кроме того, ни для кого не было секретом, 



64	 Сестра Мария Святого Сердца

что еретики мстят тем, кто оставил альбигойство: жгут 
дома, уничтожают посевы и убивают отступников.

Конечно, св. Доминик знал о том, что ситуация серь
ёзна и необходима срочная помощь. Как всегда, он воз-
звал к Божьей Матери. Той ночью 22 июля 1206 года 
он стоял в окрестностях Фанжо на холме, напротив 
разрушенной церкви св. Марии в Пруи, с воздетыми к 
небу руками, вопрошая Богородицу даровать ему зна-
ние, как помочь этим женщинам. Внезапно огненный 
шар сошел с неба и покатился в сторону разрушенной  
церкви. То же самое произошло и в последующие две 
ночи. Доминик увидел в этом Божий знак8 – ответ Бо- 
гоматери на его молитвы. Получив разрешение от епи-
скопа Фанжо, с помощью друзей он начал восстанавли
вать церковь и строить жилища для тех, кто поддержал  
Доминика в его проповеди, – как мужчин, так и жен-
щин. 22 ноября женщины смогли переселиться в пост
роенное жильё и начать монашескую жизнь. Так Пруи 
стал центром доминиканской проповеди и одновремен-
но первым женским доминиканским монастырём.

Примерно в это же время св. Доминик получил ве-
ликую помощь от Божьей Матери в своей проповеди, 
направленной против ереси. Он был по-прежнему оди-
нок в своих усилиях и весьма обескуражен упорством 
и злобой альбигойцев. И вот, однажды ночью, когда 
он, как обычно, стоял на молитве в церкви, ему яви-
лась Богоматерь и сказала: «Сын мой Доминик, ты пы- 
таешься сеять Слово Божие на бесплодную почву. Ты  
должен поступать так, как делал мой Сын, сперва увлаж
нив сухую землю росою ангельского приветствия». И  

8 Те, кто приезжает в регион Фанжо – Пруи, могут и сей- 
час видеть гору, на которой ему явился Божий знак, следы 
стоп св. Доминика и т.п.



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 65

Она дала ему пятнадцать тайн Розария, чтобы раз-
мышлять над конкретными событиями из жизни Спа- 
сителя и Его Матери. Псалтырь Божьей Матери, то 
есть 150 повторений молитвы «Ave Maria», известна 
издревле, хотя временами и предавалась забвению9. Но 
именно эта конкретная форма Розария, состоящая из 15 
тайн, приписывается св. Доминику.

В какой бы части Лангедокского региона Франции 
ни проходила миссия св. Доминика, к ней присоединя
лись люди, вдохновлённые его примером. Однако мно-
гочисленные опасности и почти нулевые результаты 
деятельности вынуждали многих разочарованно отхо-
дить в сторону. Вождём альбигойцев был граф Раймунд 
Тулузский. 10 сентября 1213 г. король Пьер Арагонский 
привёл свою сорокатысячную армию, чтобы, соеди-
нившись с войском графа Раймунда, атаковать малень-
ккую крепость Мюре. Перед сражением граф Симон 
и его небольшое войско в 800 человек с молитвой об-
ратились к Божьей Матери, а 12 сентября, когда нача-
лась битва, св. Доминик и его единомышленники мо-
лились Розарием в часовне. Король Арагонии погиб в 
сражении, его воины разбежались, а честь победы над 
альбигойцами по праву принадлежит Розарию Божьей 
Матери10. После сражения еретики потеряли контроль 
над Лангедоком. 

9 Как говорит традиция, монахи египетской Фиваиды воз- 
носили 150 ангельских приветствий – 15 раз по десять. Пре
подобный Серафим Саровский попытался восстановить эту  
практику, говоря, что она дана нам Самой Пресвятой Бого- 
родицей. Он использовал для медитаций 15 тайн из жизни  
Пресвятой Богородицы и включил их в ежедневное молит
венное правило для своих духовных дочерей в Дивеевском 
монастыре. 

10 Об этой победе напоминает фреска в церкви в Мюре.



66	 Сестра Мария Святого Сердца

Когда победители вошли в Тулузу, к Доминику при-
шёл богатый торговец Пьер Сейла. Он не только ре-
шил последовать за Домиником как один из его пропо-
ведников, но и предложил ему и маленькой группе его 
единомышленников свой собственный дом. Получив 
благословение епископа, Доминик принял его предло-
жение. В это время он уже формулирует устав ново-
го типа религиозной жизни. В 1215 г. вместе с шестью 
последователями он поселился в этом доме, указав им 
монашеский путь молитвы и покаяния и заменив руч-
ной труд учёбой и проповедью. Епископ Тулузы был 
только рад дать этой многообещающей группе своё 
официальное благословение, равно как и право на про-
поведь. 

Вскоре после этого епископ пригласил Доминика по- 
ехать с ним на Четвёртый Латеранский Собор, из-
вестный многими важными церковными реформами. 
Доминика представили Папе Иннокентию III, и Папа 
с радостью выслушал его идеи об учреждении мона-
шеского ордена проповедников. Доминик имел при се
бе написанный им устав, однако Папа напомнил, что 
Собор запретил учреждать новые религиозные объеди- 
нения. Как бы то ни было, если они готовы были при-
держиваться одного из уже существующих уставов, их 
можно было одобрить. Позже Папа написал Доминику и 
его последователям письмо и адресовал его «Господину 
Доминику и братьям11 проповедникам», тем самым 
давая имя их Ордену, которое они должны были при-
нять12.

11 По латыни это Fratrum Predicatorum. 
12 Хотя они и назывались братьями, св. Доминик с самого 

начала хотел, чтобы его Орден состоял из священников, по
тому что проповедь подобает священному сану.



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 67

Вернувшись в Тулузу, св. Доминик собрал братьев, и 
они избрали для себя устав св. Августина, по которому 
св. Доминик уже жил и который хорошо подходит для 
апостольского образа жизни. К нему легко было приба-
вить конституцию с последующими постановлениями. 
Поездка в Рим в декабре 1216 г. принесла письменное 
благословение Папы Иннокентия III, а в январе 1217 г. 
новый Папа Гонорий III дал им письменное разрешение 
именоваться Ordo Praedicatorum, или Орденом Про- 
поведников. Теперь они могли официально распро-
странить своё служение на весь христианский мир и за  
его пределы, не ограничиваясь маленькой провинци-
ей Франции. Поэтому Доминик решил основать свою 
курию в Риме и продолжать странствия по Европе, 
учреждая и навещая женские монастыри. В 1219 году 
Папа Гонорий III передал Доминику и его братьям под 
генеральную курию церковь св. Сабины13.

Ещё в 1207 г. Папа Иннокентий III начал грандиоз-
ную реставрацию римской церкви Сан-Систо-Веккьо, 
при которой он планировал построить большой мона-
стырь, разместить в нем всех монахинь Рима и учре-
дить там единый распорядок монастырской жизни как 
образец для всей остальной Европы. В 1218 г. он пере-
дал этот женский монастырь Доминику с тем, чтобы 
тот взял выполнение этой задачи на себя. К сожалению, 
подчиниться распоряжению Папы отказались все мо-
нахини, кроме настоятельницы и насельниц монасты-
ря св. Марии в Темпуло. Но и семьи этих последних, 
узнав, подняли громкий протест, так что большинство 
монахинь начали малодушествовать. 

13 И по сей день древняя базилика Санта-Сабина (итал. San- 
ta Sabina all’Aventino) – главная церковь Ордена Доминикан-
цев. (Прим. ред.)



68	 Сестра Мария Святого Сердца

Нимало этим не обескураженный, Доминик стал уго-
варивать монахинь из монастыря в Темпуло14 выпол-
нить просьбу Папы. В конце концов, они согласились, 
но с одним условием: чудотворный образ Мадонны, ко-
торый был у них в монастыре и который местное насе-
ление почитало под именем Salus Populi Romani (Дева 
Мария спасительница римского народа), должен был 
последовать за ними. Это условие было необычным. По 
преданию, икона была написана св. Лукой и перенесена 
в Италию, чтобы спасти её от уничтожения иконобор-
цами. Со временем она оказалась в женском монастыре 
Санта Мария в Темпуло. Было немало попыток пере-
нести икону в другие места. В Х веке Папа Сергий III 
пытался передать её в Латеранский собор св. Иоанна 
Крестителя. Однако каждый раз икона таинственно 
возвращалась на прежнее место. Св. Доминика это не 
смутило. В первое воскресенье Великого Поста, 28 фев-
раля 1221 года, святой отец, нарушив обычай, заручил-
ся поддержкой пяти монахинь, которые отправились 
в церковь Сан Систо. Следующей ночью св. Доминик 
возглавил процессию монахинь, которые перенесли чу- 
дотворный образ Божьей Матери на её новое место 
пребывания в Сан Систо. И как же все были обрадо-
ваны и удивлены, когда образ не вернулся на прежнее 
место! Позднее к упомянутым монахиням присоедини-
лись три сестры из монастыря Санта Бибиана. К этим 
насельницам св. Доминик попросил присоединиться и 
нескольких сестёр из Пруи, чтобы наставить монахинь 
в доминиканском образе жизни, который он им запо-
ведал.

14 В течение некоторого времени св. Доминик был их ду- 
ховным наставником, а в 1219 привёз им в качестве подарка 
из Испании деревянные ложки.



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 69

Примерно в это же время доминиканский женский 
монастырь был основан и в Мадриде, и св.  Доминик 
назначил своего брата, блаженного Манеса, викарием. 
По этому поводу он написал мадридским монахиням 
письмо, и это единственное собственноручное письмо 
св. Доминика, дошедшее до нас.

В 1218 году блаженный Реджинальд Орлеанский ос-
новал в Болонье монастырь для нищенствующих мона-
хинь. Его пламенная проповедь отвратила от мирской 
жизни и юную Диану д’Анджело. Она воспользовалась  
своим влиянием на отца, чтобы получить для Орде- 
на церковь Сан Николо в Виноградниках. Когда св. До
миник приехал туда в конце декабря 1218 года, Диана 
бросилась ему в ноги и стала молить его о том, чтобы 
он принял у нее монашеские обеты. Она пламенно же-
лала основать в Болонье женский монастырь. Доминик 
принял монашеские обеты Дианы, поддержал её планы 
и начал обдумывать возможность их реализации. Но 
влиятельная семья воздвигла на её пути огромные пре-
пятствия, и лишь после смерти св. Доминика его пре-
емник, блаженный Иордан Саксонский, смог постро-
ить монастырь для Дианы и других молодых женщин, 
почувствовавших монашеское призвание. Для начала 
Иордан послал за несколькими монахинями из Пруи, 
чтобы те наставили их в доминиканском образе жизни, 
но, когда этому плану воспрепятствовали внешние об-
стоятельства, пригласил нескольких монахинь из Рима, 
из Сан Систо. Одной из них стала блаженная Цецилия, 
которая в возрасте 17 лет первой в Санта Мария в 
Темпуло принесла монашеские обеты св. Доминику и 
вдохновила на это других сестёр.

Св. Доминик тяжело болел в течение нескольких ме-
сяцев и 6 августа 1221 года, вскоре по возвращении в 



70	 Сестра Мария Святого Сердца

Болонью из одной из своих поездок, скончался. Но к 
этому времени его Орден уже распространился во мно-
гих европейских странах и продолжал быстро расти и 
после его смерти. На протяжении своей истории Орден, 
в зависимости от внешних обстоятельств, то процветал,  
то приходил в упадок. Например, во Франции Доми
никанский Орден (наряду с другими) прекратил свою 
деятельность во время Французский революции. Все 
женские монастыри, включая Пруи, были разрушены, 
а монахини небольшими группками рассеялись по до-
мам друзей или родных. Они, как могли, тайно про-
должали монашескую жизнь в надежде, что настанет 
время, когда её можно будет восстановить в полном 
объёме. И в 1840-е годы уцелевшие монахини смогли 
начать процесс возрождения доминиканской жизни во 
Франции. 

Доминиканские монахини в Америке.
Фонд Марбери

В октябре 1868 года в Доминиканский Орден вступил 
молодой французский священник отец Дамиан Сен- 
Туран. По своей глубокой преданности Матери Божией, 
он в скором времени включился в распространение тру-
дов Ассоциации Непрерывного Розария. Непрерывный 
Розарий – это часть Братства Розария, основанного в 
1629 г. отцом Тимоти Риччи из Ордена Проповедников, 
ради того, чтобы снискать Божью милость во время 
эпидемии чумы. Члены Ассоциации приносят обет мо- 
литься Розарием по часу в неделю, а руководитель обя-
зан следить за тем, чтобы каждый час каждого дня 
недели был распределен на одного из участников мо-
литвы. Но сохранить таким образом непрерывность 



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 71

молитвы удавалось не всегда, ведь у мирян есть и свои 
обязанности. Отец Сен-Туран почувствовал вдохно-
вение основать созерцательную общину монахинь-за-
творниц, единственной целью и апостолатом которых 
было бы непрерывно молиться святым Розарием – не-
прерывно, т.е. час за часом, днем и ночью. И называть-
ся они должны были Почётным караулом Пресвятой 
Девы Марии15. 

Получив необходимые разрешения, о. Сен-Туран вме- 
сте с матерью Розой Пресвятой Марии (Орден Пропо
ведников) из монастыря в Молеоне в 1880 г. открыли в 
Кале первую общину. Она жила по конституции мона-
хинь созерцания, в которую были внесены некоторые 
необходимые изменения. Община процветала, однако  
французское правительство, враждебно настроенное к  
религии вообще, вынудило многие религиозные орга
низации закрыться и переехать в другие страны. По- 
этому сёстры переехали в бельгийский город Лувен.

В 1886  году о. Сен-Турана отправили в Северную 
Америку, поставив перед ним две задачи: вести миссио- 
нерскую проповедь и основать там Ассоциацию Не
прерывного Розария. В 1891 г. он наконец смог перевез-
ти некоторых сестёр Непрерывного Розария в Америку, 
где они открыли свой первый монастырь в Юнион Сити 
(штат Нью-Джерси). От этого монастыря ответвилось 
множество сестринских общин, одна из которых – в по-
сёлке Катонсвилл (Балтимор), штат Мэрилэнд. 

В то время даже католические институции и религи-
озные дома в США придерживались принципов расовой  

15 Подробнее историю Непрерывного розария см.: http://
www.dominicanajournal.org/dominican-nuns-and-mary-the-
model-of-contemplation/ и http://www.dominicanajournal.org/
the-dominican-nuns-first-american-foundations-part-ii/.



72	 Сестра Мария Святого Сердца

сегрегации. В 1938  г. матери Марии Иисуса (Орден 
Проповедников), настоятельнице Катонсвилльского мо- 
настыря, было видение. Она увидела, как бунтует толпа 
озлобленных афроамериканцев. Затем прямо в их гущу, 
держа в руках Розарий, вошёл св. Мартин де Поррес. 
Толпа немедленно успокоилась, а св. Мартин указал на 
гору, где располагался монастырь; там монахини-доми-
никанки с воздетыми руками молились Розарием. Мать 
Мария расценила это как призыв основать монастырь, 
в котором будут вместе жить и молиться представите-
ли разных рас. Она поделилась сновидением со своей 
помощницей матерью Марией св.  Доминика (Орден 
Проповедников), которая поддержала настоятельницу, 
но не почувствовала призвания принять участие в этом 
начинании.

К несчастью, вскоре после этого мать Мария Иисуса 
умерла от рака. А потом в монастырь попросилась мо-
лодая афроамериканка. Ей отказали из-за цвета кожи, 
и мать Мария св. Доминика почувствовала, что надо 
что-то предпринимать, и немедленно. Этим делом за-
интересовалась также новая монахиня, сестра Мария 
Младенца Иисуса. Заручившись поддержкой новой на- 
стоятельницы матери Марии Розария (она возглавила  
Катонсвилльский монастырь после смерти матери Ма- 
рии Иисуса – прим. ред.) и местного епископа, они на-
писали письмо, адресованное большей части епископов 
Соединённых Штатов. Во всех ответах, кроме одного, 
прозвучало решительное «Нет!». Некоторые епископы 
сочувствовали им и желали успеха, однако в то время 
ни один из них не был готов решиться на такой шаг. 
Епископ города Фресно (штат Калифорния) хотел, что-
бы они приехали, но у него не было средств помочь 
им. Обе монахини ждали и молились. Через несколько 



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 73

лет, в 1941  г. они снова обратились к игуменье своей 
общины в Катонсвилле (Мэриленд), а также к еписко-
пу Балтимора, который был постоянным наместником 
их монастыря. И епископ, и игуменья благословили 
мать Марию св. Доминика и сестру Марию Младенца 
Иисуса еще раз написать американским епископам, с 
условием, что если и на этот раз ни один из епископов 
не ответит «да», пусть они забудут саму идею.

Как раз в это время епископ города Мобил (штат 
Алабама) Томас Дж. Тулен сообщил, что был бы рад 
принять их, но его епархия находится на миссионер-
ской территории, и он не сможет помочь им материаль-
но. К счастью, Бог послал им человека со средствами, 
разделяющего их видение и готового помочь.

Отец Гарольд Перселл, священник Ордена Пассио- 
нистов, боролся с расовой сегрегацией много лет. В 1934 г.  
он оставил Орден и уехал из Балтимора в Монтгомери 
(штат Алабама) с тем, чтобы открывать госпитали, 
школы, мастерские и т.д. для афроамериканцев. А ведь 
в то время они даже не могли обращаться к докторам 
за медицинской помощью. Город Святого Иуды (как он  
его назвал) вырос за пределами большого города, на 
том месте, где сначала стоял лишь один маленький дом.  
Друзья поведали о. Перселлу, что когда-то в этом доме 
жила девушка-инвалид. Она предсказала, что со вре-
менем в Алабаме откроется монастырь, где монахини 
будут непрерывно поклоняться Святым Дарам, и что, 
когда это произойдёт, начнется обращение Юга. Отец 
Перселл обратился к друзьям и благотворителям с 
просьбой жертвовать драгоценности, которые позволи-
ли бы ему сделать прекрасную дарохранительницу. В 
городе св. Иуды была построена церковь, на одной сторо-
не которой находилась решётка. Святой отец поместил  



74	 Сестра Мария Святого Сердца

её там для «молящихся монахинь», которых молил 
Господа послать ему16. Рядом с церковью о. Перселл на-
деялся со временем построить монастырь, однако раз-
разилась Вторая мировая война, и строительство при-
шлось остановить.

Когда друг рассказал ему, что в Катонсвилле есть две  
сестры, которые хотят создать закрытый монастырь для  
монахинь всех цветов кожи, отец Перселл поехал по-
знакомиться с ними. Они проработали все планы, и  
17 августа 1944  г. мать Мария св. Доминика и сестра 
Мария Младенца Иисуса поездом отправились в Ала- 
баму. Отец Перселл привёз их в Миссию Св. Духа, где 
за сёстрами был закреплён старый дом, в котором им 
предстояло жить до тех пор, пока в Монтгомери не по-
строят монастырь. Сёстрам полюбилась мирная тиши-
на Марбери, и они испросили у епископа Тулена разре-
шения остаться там. И, хотя их безопасность вызывала 
некоторое беспокойство, разрешение было дано. Юг по- 
прежнему был резко настроен против католиков, и, хо
тя сестры об этом и не знали, законы Алабамы запре-
щали людям разных рас жить под одной крышей. Да, 
определенные трудности были, но Бог был с ними.

К ним стали присоединяться те, кто чувствовал при-
звание к духовному деланию, и, благодаря дарохрани-
тельнице о. Перселла, наряду с непрерывным Розарием, 
сестры получили возможность непрерывной Адорации 
– поклонения Святым Дарам. Зная по опыту жизни в 
Катонсвилле, что денег и еды у них никогда не хватает, 
обе основательницы монастыря с самого начала реши-
ли, что будут всецело полагаться на Божий Промысел. 
Своё служение, помимо постоянной молитвы – покло-

16 Эту решётку всё ещё можно видеть в церкви города 
св. Иуды.



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 75

нения Святым Дарам и Розария, – они видели в том, 
чтобы быть присутствием Любви в сердце Юга. И на 
протяжении семидесяти одного года, с тех самых пор 
как мы вручили попечение о себе Одному лишь Богу, 
Он предупреждает все наши нужды – как материаль-
ные, так и духовные. Враждебность по отношению к 
католикам постепенно исчезла, и наши соседи баптис
ты всегда рады нашему присутствию. Они не меньше 
других полагаются на наши молитвы.

Доминиканская харизма

В чём состоит Божий дар доминиканцев и Домини
канского Ордена? Поскольку как братья, так и сёстры 
следуют уставу св. Августина и Апостольским поста-
новлениям, всё, что говорится там, относится и к тем, 
и к другим17. Монахини, живя в уединении, проповедь 
не ведут; их проповедь – это их образ жизни. Как уже 
говорилось выше, большую роль в жизни св. Доминика 
сыграл пример рыцарства. Об этом нам прямо говорит 
официальное название доминиканцев – Орден Пропо
ведников. Во времена св. Доминика существовало мно-
го рыцарских религиозных орденов; сам латинский ко-
рень, обозначающий порядок – “ordo” – имеет значение 
«собрание рыцарей». Фактически в то время только 
рыцари называли себя словом «орден». К монашеским 
общинам оно не применялось. Св. Доминик хотел, что-
бы его духовные сыновья и дочери всецело посвятили 

17 Канонически братья и сёстры относятся к Ордену Про- 
поведников. Те и другие подчиняют жизнь Господу, Пресвятой 
Деве Марии и Магистру Ордена. Действующие Конгрегация 
Сестёр, Третий Орден священства и мирян ассоциированы с 
Орденом и входят в Доминиканскую Семью.



76	 Сестра Мария Святого Сердца

свои жизни спасению душ так же, как рыцари-воины 
сражались за то, чтобы защитить Царство Христово на 
земле. Итак, в подражание нашему отцу св. Доминику, 
о котором современники рассказывали, что он «гово-
рил только с Богом или о Боге», идеал доминиканца – 
«быть с Богом или свидетельствовать о Нём»18.

Cum Deo – быть с Богом. Именно это характеризова-
ло св. Доминика. Дни он проводил в разговорах о Боге, 
а ночи – в разговорах с Богом. Именно это существенно 
для доминиканца: contemplare aliis tradere – созерцать 
и делиться с другими плодами созерцания. Только в 
безмолвии созерцания можно обрести единое на по-
требу – тот «взгляд любви», предназначенный одному 
лишь Богу, которым животворится вся жизнь домини-
канского монаха. 

Это стремление всецело быть с Господом, жить для  
одного Бога ощутимо и в житиях доминиканских свя- 
тых. Вспомним: когда Господь спросил св. Фому Аквин- 
ского, какую награду он хотел бы получить за труды, 
в которых изъясняются тайны веры, св. Фома ответил: 
«Только Тебя, Господи!».

Из созерцания вытекают и все остальные особен-
ности образа жизни доминиканцев. Так, молитва, и в 
частности Божественная литургия, – это сердце нашей 
жизни. Св. Доминик служил Божественную литургию 
полным монашеским чином, однако вёл её в хорошем 
темпе. Идя на проповедь, он иногда пел свои любимые 
гимны: Ave Maris Stella и Veni Creator. В остальное вре-
мя он старался несколько отстать от спутников и глу-
боко погружался в любовную беседу с Иисусом. Рядом 
с ним, даже во время многочисленных путешествий, 

18 Fr. M.M. Philipon, O.P., The Dominican Soul, 53.



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 77

всегда были братья, которые могли служить службы 
суточного круга. 

Из этого следует, что для доминиканцев самое важ-
ное – «хвалить Бога, славить Его, благословлять Его и 
проповедовать Его повсеместно – laudare, benedicere, 
praedicare»19. Поэтому, хотя доминиканская жизнь ут-
верждается на монашестве, она должна быть одновре-
менно и апостольской: «Идите, научите все народы». 
Во времена Доминика это была весьма революционная 
идея; видеть братьев, переходящих из города в город, 
из монастыря в монастырь, было чем-то новым для тех, 
кто привык, что монахи живут на одном месте. Но их 
мотивация вытекала из созерцания: любовь ко Христу 
вынуждает трудиться для спасения душ. «Что станет 
с душами!» – постоянно восклицал св. Доминик. Все, 
кто его знал, отмечали его пламенное стремление спа-
сать души. Об этом рассказывал и Блаженный Иордан 
Саксонский, его преемник на посту Магистра Ордена: 
«Он часто возносил к Богу особую молитву о даровании 
подлинного милосердия, способного трудиться ради 
человеческого спасения и достигать его, поскольку он 
полагал, что он будет подлинным членом Христова 
Тела, только если всецело посвятит себя приобретению 
душ, подобно Господу Нашему Иисусу Христу, полно-
стью отдавшему Себя ради нашего спасения»20.

Св. Доминик строил монастыри для братьев пропо
ведников не в уединенных местах, как это делают мо-
нахи, а в городах, особенно университетских. Ведь оче- 
видно, что проповедник должен иметь хорошее фило- 
софское и теологическое образование. И учёба, которая 
у доминиканцев занимает место ручного труда, – это 

19 Fr. M.M. Philipon, O.P., The Dominican Soul, 53.
20 Блаженный Иордан Саксонский, the Libellus. 



78	 Сестра Мария Святого Сердца

существенный элемент нашей жизни. Но и обучение 
наше должно вытекать из созерцания. Учиться надо не 
для себя, а чтобы приводить души к Господу. «Усердное 
изучение священной истины» – это основополагающее 
средство к достижению цели Ордена, каковой является 
проповедь Евангелия для спасения душ. И, на самом 
деле, это сочетание созерцания, учёбы и проповеди есть  
не что иное как воплощение всей своей жизнью двух 
заповедей Любви: любить Бога всем сердцем, всею ду-
шою и всем разумением и любить ближнего как самого 
себя.

Четвёртый существенный момент, который запове
дал нам св. Доминик, взят из монашеской жизни и 
предписан уставом св. Августина. Это «правильная21» 
жизнь. Она подразумевает не только совместное про-
живание и общее имущество, но также послушание, 
уединение (затвор), бедность, молчание и т.д. – всё то, 
о чём говорится в Уставе и постановлениях. Подобно 
прочим установлениям, «правильная» жизнь вдохнов-
ляется созерцанием и, в свою очередь, ограждает и за-
щищает созерцание. 

Ещё один элемент, позаимствованный св. Домини- 
ком у рыцарских орденов, – это избранная им форма 
правления. В отличие от монашеских орденов, которы
ми управляют аббаты, св. Доминик избрал демократи
ческую форму правления. Как это было принято в 
рыцарских орденах, св. Доминик записал в постанов-
лениях, что настоятель зовётся не аббат, а магистр, и  
поэтому глава Ордена Проповедников называется Ве
ликий Магистр. Именно он в первую очередь направля-
ет братьев туда, где они больше всего нужны в битвах 
за души. Однако правом голоса, наряду с настоятелем, 

21 От слова regula, обозначающего «правило». 



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 79

св. Доминик наделил также всех членов ордена, при-
несших обеты. Это называется капитул, и именно они 
составляют законодательный орган Ордена. В каждом 
монастыре есть свой капитул, состоящий из всех чле-
нов, принесших вечные обеты.

Рыцари не принадлежали себе. Они присягали на 
верность королю, местному феодалу или, если принад-
лежали к религиозному ордену, Магистру. Эту самую 
церемонию св. Доминик сделал частью обряда прине
сения обетов в Ордене. Рыцарь приносил присягу, 
вкладывая свои руки в руки хозяина или господина по-
верх лежащего Евангелия. Подобно рыцарю, брат или 
сестра, принося обеты, вкладывают свои руки в руки 
настоятеля или настоятельницы над Книгой постанов-
лений. Вместо меча доминиканец получает Розарий, ко-
торый, как и меч, вешается с левой стороны. Розарий –  
главное оружие доминиканцев в борьбе за человечес
кие души. Даже монашеское одеяние, хабит, похоже  
на рыцарские доспехи. Как мы уже говорили, св. До- 
миник был регулярным каноником. Таковые носили 
белый хабит с опоясанием, а во время молитвы или со-
вершения таинств сверху надевали стихарь. Кожаный 
пояс в Средние века носили только рыцари. По пре-
данию (как доминиканскому, так и францисканскому), 
вернувшись во Францию после Латеранского собора, 
св. Доминик несколько дней провёл со св. Франциском 
и францисканцами. Св. Франциск, который изначально 
хотел быть рыцарем, носил кожаный пояс. Перед отъез-
дом св. Доминика они обменялись поясом и опоясани-
ем. Именно поэтому доминиканцы носят кожаный пояс 
с «мечом», прикрепленным с левой стороны.

Поверх доспехов рыцари носили облачение – мантию  
или нарамник цветов своего сеньора или рыцарского  
Ордена, к которому принадлежали. Наш скапулярий был  



80	 Сестра Мария Святого Сердца

дан нам самой Пресвятой Девой, когда Она явилась бла-
женному Реджинальду Орлеанскому. До этого домини-
канцы (как и сам св. Доминик) во время проповеди или 
совершения таинств надевали поверх хабита стихарь. 
После того, как Богородица вручила Реджинальду бе-
лый скапулярий со словами: «Это одеяние вашего Ор- 
дена», – скапулярий заменил собой стихарь.

Все ранние документы и свидетельства говорят о  
том, что Орден возник благодаря предстательству Пре- 
чистой Девы Марии. Орден ежегодно отмечает это со-
бытие праздником Покровительства Пресвятой Девы 
Марии над Орденом Проповедников22. Некоторые мо-
литвенные практики обновления своих обетов перед 
Ней и воспоминания о Её предстательстве были остав-
лены нам самим св. Домиником. Одна из них – это 
обычай произносить молитву Ave Maria перед всяким 
важным делом, будь то собрание капитула, отдых, про-
поведь, написание писем, испрашивание благословения  
и т.д. Блаженный Иордан, преемник св. Доминика, ввёл 
обычай петь в конце повечерия Salve Regina. Поётся 
Salve и у смертного одра доминиканца23. Позже были 
добавлены и некоторые другие обычаи – такие как пе- 
ние Литании Пресвятой Деве Марии в субботу вече-
ром после повечерия. Предание гласит, что один из Пап  
решил упразднить Орден. Орден ответил ежедневной  

22 Раньше праздновалось 22 декабря, в день, когда осно
вание Ордена было официально одобрено Папой Гонорием; 
после литургической реформы празднование перенесено на  
9 мая. В этот день Орден и каждый его член обновляет 
обеты своей посвященности Деве Марии.

23 Этот обычай установился после мученической смерти 
блаженного Садока и сподвижников Сандомира. После по
вечерия братья пели Salve Regina, когда монастырь атакова-
ли татары и убили их.



Святой Доминик и монахини Ордена Проповедников	 81

литанией, моля Пресвятую Деву о заступничестве.  
Вскоре после этого Папу хватил удар, и через несколько 
дней он умер. Отсюда и пошло выражение: «Берегитесь 
доминиканцев и их литаний»24. В благодарность Ор- 
ден сохранил практику пения литании каждую суб
боту.

С 7 ноября 2015 г. до 21 января 2017 г. Доминиканский 
Орден отмечает 800-летие своего признания как Ор
дена. Чтобы возблагодарить Господа и Пречистую Деву, 
Орден учредил Паломничества Розария25. В каждом до- 
миниканском женском созерцательном монастыре есть  
дни, когда монахини приглашают других членов До
миниканской семьи приехать и молиться по Розарию 
вместе с ними. Мы считаем это особенно важным, по-
тому что Доминик, наш святой отец, всегда считал се-
стёр Ордена сердцем святой проповеди.

Монастырь св. Иуды
Марбери, штат Алабама

США
Май 2016 г.

Перевод с английского

24 http://dominicanidaho.org/litany.html
25 Ср. http://www.op.org/en/content/iubileum-02.



К 500-ЛЕТИЮ РЕФОРМАЦИИ

Герхард Кнодт

Д-р Герхард Кнодт – пастор Евангелической Люте
ранской Церкви Германии и член Института Еванге
лической Аскетики, который находится в Высшей Школе  
«Augustana» в местечке Нойендеттельзау1. Член хрис
тианского братства Evangelisches Exerzitium (Духовные  
упражнения), которое вместе с другими братствами, 
монастырями и монашескими общинами Германии раз 
в году устраивает всеобщие встречи.

ЖИТЬ И ВЕРИТЬ ВМЕСТЕ – 
ПРОБУЖДЕНИЕ МОНАШЕСКОЙ 

ОБЩЕЖИТЕЛЬНОЙ ЖИЗНИ 
В НЕМЕЦКОЙ ЕВАНГЕЛИЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ

Упадок монашеской жизни 
в церквах Реформации

На протяжении столетий казалось, что общежитель-
ная, связанная уставом монастырская жизнь в рамках 
лютеранской церкви угасла. В качестве главного сви-
детельства этому обычно приводили трактат Мартина 
Лютера „de votis monasticis“ («О монашеских обетах»). 
Критическую оценку великого реформатора, данную 
им монашеству своего времени, можно свести к трём 
основным пунктам:

1 Нойендеттельзау (нем. Neuendettelsau) – коммуна в Гер- 
мании, в земле Бавария.



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 83

– Во времена Лютера решение уйти в монастырь в  
общественном сознании стояло ещё очень высоко. Счи- 
талось, что монашествующие совершали таким обра-
зом особо ценный, в глазах Бога, поступок. Но, по мне-
нию Лютера, это противоречит новозаветному учению 
о том, что человек перед Богом будет оправдан верою, 
и затемняет его (Рим 3–4).

– Новый Завет не проводит различия между состоя-
нием совершенства, посвящённости и состоянием мир-
ским, светским (perfectionis/ imperfectionis), – в отличие  
от понимания, которое сложилось в христианской церк-
ви, начиная с четвёртого века, – потому что не только 
монахи, но и все христиане призваны к святости по-
средством крещения.

– Монашеские обеты, навсегда связывая человека, 
находятся в противоречии с Писанием, с евангельской 
свободой и с божественными установлениями, считает 
Лютер. При этом в браке, напротив, он видит благо-
словлённое Богом состояние, которое не представляет 
само по себе какого-либо особенного достижения или 
заслуги, но является исполнением Божьего завета и 
ожиданием обетования.

Эта критика монашества XVI века с позиций бого
словия воспроизводит в сжатом виде 27-ю статью так 
называемого Аугсбургского исповедания (1530)2 ре-
форматора Филиппа Меланхтона: «Во времена св. Ав- 
густина монашеское состояние было ещё свободным; 

2 А́угсбургское исповед́ание (лат. Confessio Augustana, 
нем. Augsburger Bekenntnis) – самый ранний из официаль-
ных вероисповедальных документов, до сих пор являющий-
ся богословской нормой для лютеран. Был выработан Ме-
ланхтоном и одобрен Лютером как изложение исповедания 
веры лютеранской церкви.



84	 Герхард Кнодт

впоследствии же, когда были нарушены основы воспи-
тания и научения, были придуманы монашеские обе-
ты, чтобы таким путём, с помощью этих придуманных 
тюремных стен, возродить церковную дисциплину... 
Тогда верили, что монашеские обеты равноценны кре-
щению и что монашеской жизнью человек может за-
служить прощение грехов и оправдание перед Богом. 
К этому добавлялось убеждение в том, что монашеская 
жизнь может обеспечить не только определённые при-
вилегии для оправдания, но и даёт возможность следо-
вать особым путём совершенства, соблюдая не только 
заветы, но и советы3, заключённые в Евангелии. Таким 
образом, монашеские обеты оценивались выше, чем 
крещение... Далее: почему наши противники так яро 
настаивают на необходимости соблюдения обетов, не 
вникая в свойства этих обетов? Ведь обеты должны 
приноситься в результате свободного, ничем и никем 
не вынуждаемого волеизъявления.

Потому что христианское совершенство заключает
ся в том, что человек, страшась Бога всем сердцем и 
всерьёз, в то же время сохраняет в сердце доверие к 
Богу, надежду и веру в то, что во Христе мы встречаем-
ся с Богом милостивым и милосердным...»

3 Евангельские советы (лат. Consilia Evangelica) – в хрис- 
тианской теологии интерпретация слов Иисуса Христа, кото- 
рые сообщают особый путь совершенства для избранных. 
Эти советы считаются необязательными для мирян, но не
обходимыми для монахов (для тех, «кто может вместить» –  
Мф 19:12): не заповеди, а советы. Во время Реформации кон- 
цепция «евангельских советов» подверглась критике со  
стороны протестантов как попытка оправдания сверхдолж- 
ными делами помимо веры.

Три евангельских совета: безбрачие (Мф 19:10) бедность 
(Мф 19:21), послушание.



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 85

Именно вследствие этой основательной богослов-
ской критики монашеская жизнь в регионах, охвачен-
ных Реформацией лютеранского направления, стала 
приходить в упадок. К концу XV века монашествую-
щие составляли ещё 10 процентов населения. Многие 
семьи, особенно же богатые, прежде имели обыкнове
ние одного из своих детей отдавать в монастырь. Да- 
леко не все монашествующие, таким образом, жили в 
монастырях по своей воле и руководствуясь собствен-
ными убеждениями. Поэтому, когда послание Лютера 
распространилось в немецких землях, многие монахи 
и монахини покинули свои ордена. Прекратился при-
ток даров и пожертвований, благодаря которым часто 
жили монастырские сообщества. Монастыри пустели 
и нищали, монашеские общины распускались. Многие 
монастыри были переоборудованы под школы. Те мо-
нахи, которые ещё оставались, поумирали в течение 
нескольких последующих десятилетий. Прошло ещё 
немного времени, и монашеский образ жизни стал во-
обще считаться «неевангельским».

Но, как показал в своём основательно разработанном 
труде «Церковь и общежительная жизнь» д-р Иоганнес 
Халькенхойзер (Dr. Johannes Halkenhäuser, „Kirche und 
Kommunität“), несмотря на критическое отношение к ин- 
ституту монашества как к таковому, Лютер, тем не ме-
нее, вполне мог представить себе монастырскую жизнь 
при определённых условиях (свободно выбранное со-
блюдение евангельских советов и следование им в те-
чение длительного времени), а в нескольких случаях 
даже приветствовал сохранение монастырей и оказы-
вал им поддержку.

Тем не менее, положение дел было таково, что, если  
не принимать во внимание общежительную жизнь в  



86	 Герхард Кнодт

сфере деятельности некоего Герхарда Терстегена (Ger- 
hard Tersteegen, 1697–1769) и определённые проявления  
благочестия наподобие «Братской общины» Цинцен- 
дорфа (Zinzendorfs Brüdergemeinde), остаётся прийти к 
заключению, что в Евангелической Лютеранской Церк- 
ви монашеской жизни больше не существовало.

Служение диаконис в XIX веке

Возрождение некоторых форм монашеской жизни 
в рамках нашей Евангелической Лютеранской Церкви 
началось только в XIX веке с возникновением разно-
го рода заведений – больниц, институтов, благотвори-
тельных учреждений и пансионатов под руководством 
и при участии диаконис. 

К этому времени исчезли последние следы личной, 
имущественной и трудовой зависимости, существовав
шие при феодальном строе. Развитие промышленности 
привело к обнищанию крестьян и ремесленников, и в 
обществе образовалось четвёртое сословие, сословие 
рабочих. Многие потянулись из сельской местности в 
разрастающиеся города или же уезжали далеко, прежде 
всего, в Америку, так как дома они уже не видели для 
себя будущего. 

Нелёгким было, в частности, положение молодых жен- 
щин, которые, в большинстве своём, не получали ника-
кого образования, не имели возможности приобрести 
профессию и по причине материальной нужды не мог-
ли выйти замуж. Эти проблемы привлекли внимание 
таких пасторов, как Теодор Флиднер (Theodor Fliedner, 
1800–1864) и Вильгельм Лёэ (Wilhelm Löhe, 1808–1872). 
Они собирали нуждающихся в помощи молодых жен-
щин, наставляли их в христианской вере, учили их ос-



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 87

новам педагогики и уходу за больными, и эти женщины 
получали возможность, например, помогать пастору в 
его работе с членами церковной общины, или станови-
лись воспитательницами и учительницами, заботились 
о сиротах, ухаживали за больными и инвалидами и ор-
ганизовывали пристанища для таких людей. Так Лёэ, 
Флиднер и другие пасторы, откликаясь на социальные 
нужды своего времени, одновременно возрождали апос- 
тольское служение диаконис.

Тогда же появились, так называемые, «материнские 
дома» (Mutterhäuser), потому что общины, куда посы- 
лали этих женщин, были не в состоянии оказывать 
диаконисам необходимую духовную и материальную 
поддержку, и пасторы – основатели этого движения – 
стали объединять их в сестричества, которыми руко-
водили настоятельницы. Сёстры-диаконисы жили вме-
сте и всё делили поровну, вместе молились и вместе 
посещали богослужения – конечно, если, совпадая по 
времени, их работа этому не препятствовала. Однако в 
церковном руководстве смотрели на них с недоверием, 
иной раз даже серьёзно противодействовали. 

Возникающие тогда евангелические заведения диа-
конис функционировали подобно тому, как осуществ
ляли свою деятельность католические ордена того вре- 
мени, занимавшиеся благотворительностью. Если ис-
пользовать критерии древней Церкви, в то время были 
заново открыты неотъемлемые элементы киновийной4  
жизни: регулярное совместное слушание текстов Свя- 
щенного Писания, жизнь в бедности, совместный труд, 
общая крыша над головой и общие трапезы, духовное 
руководство, которое получали сёстры, их всецелая пре- 
данность Богу. Кроме того, предполагалось пребывание  

4 Киновия – монашеское общежитие. 



88	 Герхард Кнодт

в чине диаконисы всю жизнь, несмотря на то, что в рам-
ках Евангелической Церкви предпочитали не говорить 
о «вечных обетах» или «посвящении». 

Тем не менее, диаконисы получали в процессе кон-
фирмации основательное богословское научение в во-
просах веры и постоянно углубляли свои знания. В 
Нойендеттельзау, например, и сейчас ещё живут под 
тем же девизом: «Чего я хочу? Я хочу служить. Кому 
я хочу служить? Господу Богу и Его страдальцам и 
беднякам. Что я получу за это? Я служу не ради на-
грады и не ради благодарности, но из благодарности 
и из любви; моя награда в том, что мне это позволено 
делать! А если я от этого умру? Если я умру, то умру, 
как сказала Эсфирь, которая ещё не знала Того, ради 
Которого я могу умереть, но Который мне не даст уме-
реть. А если я состарюсь? Тогда моё сердце будет зе-
ленеть, как пальмовое дерево, и Господь насытит меня 
милосердием и благодатью. Я иду с миром и ни о чём 
не беспокоюсь!».

Но в Нойендеттельзау не только служили ближне-
му, как можно было бы заключить на основании этого 
девиза диаконис. В «Материнском доме» диаконии не 
замирала полноценная богослужебная жизнь: «Ритм 
жизни определяли молитвы по Часослову древней Церк- 
ви. Празднование Вечери Господней и возможность 
личной исповеди были источниками, из которых диако-
нисы черпали силы для своего служения». Ведь неслу-
чайно пастор Вильгельм Лёэ основал в своё время ма-
стерскую по производству церковной парчи и пекарню,  
где выпекали гостии. «Вся работа диаконии берёт своё 
начало у алтаря», – говорил он, подчёркивая связь диа-
конии с богослужением. 



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 89

Тем не менее, в наше время во многих известных и 
достойных «материнских домах» диаконис нет новых 
насельниц. Дело в том, что социальные нужды, подоб-
ные нуждам XIX века, практически ликвидированы в 
результате действия государственных законов социаль-
ного и пенсионного обеспечения. Уже давно молодые 
женщины могут беспрепятственно получать образова-
ние и приобретать любые профессии. Отчасти и поэто-
му служение диаконис не имеет уже прежней привле-
кательности. Но это только внешняя сторона процесса. 
Решающую роль, пожалуй, сыграл тот факт, что очень 
большое значение для диаконис имело их служение, их 
увлечённость делом, их работа. В 1995 году одна старая 
диакониса из Нойендеттельзау, подводя итоги, пришла 
к заключению, что, по сути дела, они слишком много 
сил отдавали своей деятельности и недостаточно глу-
боко воспринимали молитву и богослужение в качест
ве необходимой основы духовной жизни. 

Это новое понимание задач монастырского общежи-
тия утвердилось в других сообществах диаконис, кото-
рые и в самом названии своего монастыря используют 
теперь слово «сообщество» (Kommunität). Пример это-
го – Сообщество Материнского дома диаконис в Риэне 
в Швейцарии5. 

Братства и религиозные сообщества

«На протяжении ХХ века возникновение монасты-
рей общежительного типа в рамках как лютеранской, 
так и реформированной традиции (англиканской), шло, 
условно говоря, тремя волнами. Первая волна пришлась 
на время перед и после Первой мировой войны, когда 

5 См. http://www.diakonissen-riehen.ch/



90	 Герхард Кнодт

в связи с общественным движением и выступлениями 
молодёжи против политики кайзера Вильгельма, а за-
тем после колоссальных потрясений Первой мировой 
войны, в период действия нового закона об организации 
церковной жизни в Веймарской республике и нового 
направления богословских дискуссий в 20-х годах, от-
дельные братства объединялись друг с другом – впро-
чем, без vita communis, т. е. без совместного прожива-
ния. В качестве примеров можно привести Банауэрское 
братство диаконии (1906), Молитвенное братство пас
торов (1913) и братство св. Иоганнеса Высокой церкви 
(1929) 6. Наиболее многочисленным и самым известным 
среди них было основанное в 1931 году евангелическое 
Михайловское братство. Эти братства созидались в духе 
пиетизма7 и Великого религиозного Пробуждения8 под 
влиянием литургической ориентации Высокой церкви 
и при использовании опыта Братства общинной жизни,  

6 Высокая церковь – направление в протестантизме, стре-
мящееся к сохранению дореформационного традиционного 
богослужения. Изначально движение Высокой церкви по-
явилось в недрах англиканства, особо подчеркивающее его 
кафоличность, историческую связь с древней неразделенной 
Церковью; но позже высокоцерковность приобрела популяр
ность у части лютеранских церквей, например, стало глав
ным направлением в Церкви Швеции. 

7 Пиетизм – (от лат. pietas – благочестие) – направление в 
нем. протестантизме конца XVII – нач. XVIII вв. 

8 «Великое Пробуждение» было движением евангеличе
ского возрождения, захватившем всю протестанскую часть  
Европы и британскую часть Америки, в особенности же  
американские колонии в 30–40-х годах XVIII века... Отвер- 
гая ритуалы, церемонии, таинства и иерархию, Великое 
Пробуждение сообщило христианскому чувству особенную 
напряжённость и чуткость в том, что касалось вопросов мо
рали и личного спасения... 



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 91

основанного в 1905 г. в Швейцарии, а также опыта Дви- 
жения объединённых групп Франка Бухмана»9.

По вопросу основания братств и причин их возник-
новения следует добавить, что довольно часто пасто- 
ры на приходах страдали от отсутствия необходимой 
им помощи. Но как только начиналось где-нибудь ожив- 
ление религиозной жизни, очень скоро появлялись в  
общинах и активные миряне. Такое явление можно было  
наблюдать, например, в Михайловском братстве. Бла- 
годаря экуменическим контактам (с англиканским дви-
жением Высокой церкви и другими подобными направ-
лениями) мы можем обнаружить недостатки в духов-
ной жизни своей Церкви, в особенности же бедность 
символов, используемых в ходе евангелического бого-
служения, мы можем также заново открыть для себя 
важность Евхаристии и необходимость личной молит-
венной практики. Подобным же образом и феномено-
логия религии Рудольфа Отто может способствовать 
расширению интеллектуально суженного горизонта про- 
тестантизма. 

Какая аскетическая практика отличает эти братства?  
Они вновь открыли для себя важные элементы монаше-
ской духовности. Домашняя молитва была снова вос- 
полнена общей литургией. Ежедневные молитвы со-
ставлялись на основе традиционых молитвословов и 
бревиариев. На общих собраниях стали вновь использо-
вать часословы и пение псалмов. Наиболее известный  
пример таких молитвенных сборников – это молитвен-

9 Die Bahnauer Bruderschaft für Diakonie (1906), die Pfar-
rer-Gebetsbruderschaft (1913), die Hochkirchliche St. Johan-
nes-Bruderschaft (1929), die Evangelische Michaelsbruderschaft, 
die Bruderschaft vom Gemeinsamen Leben, die ‚ Gruppenbewe-
gung‘ Frank Buchmans.



92	 Герхард Кнодт

ник Михайловского братства. В Михайловском братст
ве был разработан Вильгельмом Штэлином порядок 
проведения духовных упражнений (Exerzitien), там ре-
гулярно проводятся как общие собрания и съезды, так 
и «дни тишины». И новичков, и просто интересующих-
ся знакомят с духовной жизнью братства и дают им 
возможность приобщиться к ней наподобие того, как 
это делают послушники (новиции). В лучшие времена 
Михайловское братство насчитывало более шести со-
тен насельников.

Члены такого братства или сообщества и в настоя-
щее время не обязательно живут все в одном месте, но 
все они связаны друг с другом общим уставом духов-
ной жизни. Если сравнить такой устав с тем разделе-
нием на дни, проведённые совместно и проведённые 
в одиночестве, которое было предложено Дитрихом 
Бонхёффером10, то станет ясно, что для многих братств 
время, отведённое для ежедневного созерцания, или 
«время молчания» в Оксфордском движении11, и время  
молитвы составляют одно целое, как и регулярные 

10 Бонхоффер Дитрих. Жить вместе. М., 2003. (Прим. ред.)
11 Оксфордское движение, возникшее в 1833 г. среди анг- 

ликан Высокой Церкви (High Church) в Англии, которое по-
степенно развилось в англо-католицизм; у истоков Движе-
ния стояли священники-теологи Дж. Г. Ньюмен, Дж. Кибл, 
Р. Фруд, Э. Б. Пьюзи, утверждавшие, что институт епис
копства имеет божественное происхождение и авторитет 
священников базируется на апостольском преемстве, а не на  
светских установлениях и личной популярности. Также Дви- 
жение выступало за восстановление утерянных аспектов 
литургического богословия. В отличие от высокоцерков-
ников XVIII – нач. XIX в. оксфордские теологи отстаивали 
идею духовной независимости Церкви Англии, считая ее 
ветвью Вселенской Церкви.



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 93

молитвы братьев и сестёр сообщества друг за друга. 
Примером таких молитв могут служить списки молит-
венных прошений Братства пасторов (PGB).

Общины живущих в безбрачии

«Не считая Братского дома Бонхёффера в Финкен- 
вальде (1935) и Общины Тэзе (1940), первые общежи-
тельные общины возникли непосредственно после Вто- 
рой мировой войны. Их основание связано с крахом 
Третьего рейха в 1945 году и с поисками новых ценно-
стей и форм жизни. Евангелические ордена строились 
тогда на традиционной основе правил, существовавших 
ещё до Реформации. Это евангелическое Сестричество 
Марии (1947), общежительный монастырь св. Иоанна 
(1947), Братство Христа в Зельбице (1949), община в 
Кастеллер Ринг (1950), община в Имсхаузене (1955), 
Несущие Христа (1961), Братство Иисуса в Гнадентале 
(1961) и община в Адельсхофене (1962)» – пишет д-р 
Халькенхойзер. Он различает среди этих общин груп-
пы двух видов: «...а) пиэтический несущий на себе пе-
чать религиозного Пробуждения, и б) относящийся к 
Высокой церкви, ориентирующийся на церковные та-
инства». Это различие, прежде действительно имевшее 
смысл, с течением времени постепенно всё больше те-
ряет своё значение, что видно при сравнении уклада 
жизни сестёр общины Кастеллер Ринг (CCR) и общины 
Братство Христа в Зельбице (CCB). 

Духовные корни общины Кастеллер Ринг (CCR) бы
ли заложены Движением обновления литургической 
жизни в 20-х – 30-х годах прошлого, ХХ века, и христи-
анским Союзом девочек–скаутов. Основание же монас
тыря было осуществлено только после Второй мировой 



94	 Герхард Кнодт

войны под Китцингеном, при этом большую роль при 
его основании сыграли контакты с расположенным не-
подалёку католическим бенедиктинским аббатством в 
Мюнстершварцахе. На тогдашних насельниц монасты-
ря именно молитва монахов-бенедиктинцев произвела 
такое глубокое впечатление, что они вполне могли пред-
ставить себе в рамках Евангелической Лютеранской 
Церкви монастырскую жизнь по образцу бенедиктин-
ского ордена. В свете этого влияния очень важен тот 
факт, что духовное руководство сестёр этой общины 
осуществлял такой признанный знаток литургической 
истории, как пастор д-р Иоганнес Халькенхойзер. В на-
чале своей статьи я уже упоминал о том, что он был пер-
вым, кто в своей диссертации предпринял исследование 
истории монашества в Лютеранской Церкви в период 
после Реформации по настоящее время. Эта община и 
в наши дни отличается плодотворной богослужебной 
жизнью. Кроме того, там активно занимаются работой 
со школьниками и молодёжью, при общине существу-
ют также интернат и образовательный центр, дом для 
регулярной организации духовных упражнений и спе-
циальные помещения для отдыха сотрудников. Сёстры 
этого евангелического монастыря принадлежат, таким 
образом, поверх всяких конфессиональных границ, к 
большой семье ордена св. Бенедикта.

Возникновение и развитие общины Братство Христа 
в Зельбице (Бавария) происходило иным образом. Пос- 
ле войны оживлённая общинная работа одного еван-
гелического пастора и его жены привела к тому, что к 
ним потянулись одинокие мужчины и женщины, из-
бравшие евангелический монашеский образ жизни и 
составившие общину сестёр и, соответственно, общи-
ну братьев, которые вначале поселились в одном месте, 



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 95

но позже обосновались в двух разных местах. В настоя-
щее время насельники и того, и другого монастыря ак-
тивно занимаются делами милосердия: они участвуют 
в работе проекта борьбы со СПИДом в Южной Африке, 
ухаживают за пожилыми людьми, преподают историю 
религии в образовательных учреждениях, организуют 
съезды и конференции, в том числе в историческом 
центре Реформации г. Виттенберге и в других местах. 
Обе общины Братства Христа, вследствие глубокого 
духовного родства и постоянно поддерживаемой связи, 
принадлежат к семье францисканского ордена – как и 
община Кастеллер Ринг, тоже поверх конфессиональ-
ных границ. 

Вот как говорит о том, что понимается как само со-
бой разумеющееся, основательница Братства Христа:

«Братство Христа – это евангелический орден, кото
рый живет, как одна большая семья, посвященная Хрис- 
ту. С самого начала основой нашей духовной жизни 
было «время тишины», или молитва в молчании, слу-
шание Бога и послушание Ему, совместное размышле-
ние над словом Божьим, общая и индивидуальная мо-
литва, частое совершение Вечери Господней. В стиле 
нашей духовной жизни соединяются вместе собствен-
но церковное наследие и наследие, вызванное к жизни 
движением пиетизма, т. е. наша литургия неразрыв- 
но связана с благочестием лютеранского религиозно-
го Пробуждения. На нас наложила свой отпечаток вся 
культурная атмосфера евангелического пасторского 
дома. 

Мы живём экуменической жизнью. Для нас это оз-
начает, что мы внутренне открыты для всех конфес-
сий и общин. Мы признаём своё глубокое внутреннее 
единство со всеми, кто любит Христа, уважая при этом 



96	 Герхард Кнодт

пути, которыми они идут. Разве все мы не ветви одно-
го дерева, имеющего один общий корень и питающе-
го нас? Ветви одного дерева ведь не бьют друг друга. 
Члены одного тела живут друг для друга, служат друг 
другу, почитают и несут друг друга. Те «евангельские 
советы» старой Церкви даны нам не как закон, а как 
дар. Они берут своё начало в тайне – в тайне встречи с 
Богом. 

Возьмём бедность: Иисус жил, внутренне отрешив-
шись от всего земного. Следуя Ему, будем, по слову 
Апостола, нищими, многих обогащающими, станем 
ничего не имеющими, чтобы всем обладать (2 Кор 6:10).

Подобным же образом и целомудрие подразумева-
ет в первую очередь не состояние безбрачия, а жизнь, 
посвящённую Богу. Настоящие любящие – это те, чья 
жизнь до краёв наполнена любовью к Иисусу Христу.

Что же касается послушания, то ведь это великая 
радость – обрести спокойствие, исполняя Божью волю: 
«Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон 
Твой у меня в сердце» (Пс 39:9). Все важные вопросы, 
требующие решения, молитвенно и с надеждой на по-
мощь приносятся Богу...

Если Церковь с давних времён эти три маяка на-
зывает «евангельскими советами», то тем самым она 
говорит нам: «Они будут поистине Благой Вестью, 
жизненным стержнем для тех, кто из любви к Иисусу 
Христу воплотит их в своей жизни».

Жизнь Иисуса Христа сияет в Его тройной жертве, 
принесённой ради нас: Он и Слуга, Он и Свидетель 
Отца, Он и Первосвященник. Его жертва и указывает 
нам путь. Это путь служения, свидетельства и бого-
служения (Diakonia, Martyria und Liturgia).



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 97

Это можно себе представить наглядно так: когда 
вертикальная и горизонтальная линии пересекаются,  
образуется крест. С горизонтальной линией я хочу срав- 
нить служение диаконии, с вертикальной – служение 
свидетельства, таинственная же точка пересечения то
го и другого служения – это молитва.

Диакония без литургии уподобится рабскому труду, 
а свидетельство без творческой силы молитвы – это пу-
стой звук. Тайна жизни Иисуса Христа заключалась в 
постоянном молитвенном предстоянии Отцу. Любому 
событию дня или ночи в жизни Иисуса предшествова-
ла молитва.

Таким творческим молчанием перед Богом должна 
осветиться и наша жизнь. Только то, что мы получаем 
от Него, может стать для людей нужным делом и скром-
ным свидетельством любви. Да будет даровано каждо
му из нас это гармоническое трезвучие служений –  
Diakonia, Martyria и Liturgia, источником которых яв-
ляется тайна Божественной любви».

С появлением таких монастырских сообществ, прак-
тикующих безбрачие, стали вновь утверждаться ста-
рые принципы христианской веры: полное посвящение 
своей жизни Христу – в бедности, безбрачии и послу-
шании, – которое находит себе выражение в следова-
нии так называемым «евангельским советам». В новых 
целибатных сообществах, в отличие от «материнских 
домов» диаконис, дела благотворительности и социаль
ного служения, т. е. собственно диакония, не имеют 
преобладающего значения. Эти сообщества возник-
ли, прежде всего, под влиянием пережитого в период 
Третьего рейха глубокого духовного и общественного 
кризиса, выход из которого от всех потребовал полной 
отдачи.



98	 Герхард Кнодт

Вспомним, что в соответствии с трактовкой осново-
положников Реформации, полная отдача себя Христу и  
заключение с Ним нерушимого союза на всю жизнь 
происходит уже в процессе крещения и не предпола-
гает необходимости радикального изменения мирского 
образа жизни на монастырский. Как следствие, в XVI–
XVII вв. евангелические монастыри прекратили своё 
существование. Но после войны они стали возникать 
снова, теперь уже как легитимное осуществление хри-
стианского образа жизни и расширение её горизонта, и 
не в качестве конкуренции, а наряду с образом жизни 
в миру. Сейчас мне представляется важным тот факт, 
что, пережив период евангелической свободы, когда ха- 
ризматичные основатели разных движений организо-
вывали сообщества по типу монастырей, многие ны-
нешние монастырские сообщества вырабатывают для 
себя «правила», или устав жизни. В 90-е годы прошло-
го века такие правила были сформулированы в сооб-
ществе Братство Христа в Зельбице. Эти правила озна
меновали утверждение монашества в Лютеранской 
Церкви.

Семейные сообщества 
и новые формы семейной жизни в 60-х годах

В конце 1960-х годов, в переломный период глубо-
ких социальных изменений, стали появляться семей-
ные сообщества, возникновение которых указывало на  
ещё один возможный путь обновления религиозной 
жизни. Одним из первых было основано в 1959 г. Со-
брание св. Лаврентия (Laurentius-Konvent), к наиболее 
значительным общинам этого типа относятся семейное 
сообщество Иисусово Братство в Гнадентале (1968), 



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 99

Сообщество активной христианской молодёжи в Рай-
хельсхайме (1968) и основная община в Вульфсхагенер 
Хюттен (1973)12.

Ключом к пониманию этих примеров пробуждения 
монашеской жизни в Лютеранской Церкви в 60-х годах 
также служит общественно-историческая ситуация то
го времени. Тогда студенческие волнения, потрясшие 
всю Западную Европу, привели к необходимости кри-
тического пересмотра многих общественных институ-
тов, среди прочих и таких, как брак и семья, в которых 
стали видеть проявление реакционности и ущемле-
ние свободы личности. Лидеры этого движения конца 
60-х годов и их последователи пытались заменить брак 
спонтанными и свободными отношениями, а вместо 
семьи выработать новые формы совместной жизни. В 
полузаброшенных строениях на окраине городов или 
в деревнях они основывали коммуны для совместного  
проживания. Их вынуждала к этому необходимость как- 
то преодолеть одиночество и изолированность челове-
ка в обстановке растущей индустриализации.

Эти веяния времени оказывали влияние и на церков-
ную жизнь. Как тогда, так и теперь семейные сообщества 
реагируют на эту тенденцию изоляции людей друг от 
друга подобающим образом: с одной стороны, они при-
нимают критический взгляд общества на семью, стремя-
щуюся всячески отгородиться от общественных проб
лем, с другой же стороны, сами они являют обществу 
образ семьи, которая следует Божьим установлениям.  

12 Laurentius-Konvent (1959), die Familienkommunität der 
Jesus-Bruderschaft Gnadenthal (1968), die Offensive Junger 
Christen in Reichelsheim in Odenwald (1968), die Basisgemein-
de Wulfshagener Hütten (1973) (Verbindlich leben, EKD Text 88, 
S. 13)



100	 Герхард Кнодт

Ведь Его семья – это, в расширенном смысле, сообще-
ство тех, кто живёт в согласии с Его волей (Мк 3:31-35). 
Кроме того, эти семейные сообщества заново уяснили 
для себя то новое, что внёс Иисус в понятие брака, от-
крывая людям Божью волю при сотворении мира: от-
рицая разводы, Христос защищает таким образом брак 
и укрепляет положение женщины в семье, что и про-
является до сего дня.

Семейные сообщества вновь открывают для себя 
также, что первохристианские общины были построе-
ны во многих отношениях наподобие семьи. Они уде- 
ляют большое внимание воспитанию детей в вере и 
ищут пути обновления семейных религиозных тради-
ций. Прекрасным примером этого служит семейный 
праздник встречи воскресного дня, который уже утвер-
дился в семейных сообществах. Во многих отношениях 
они используют то, что реформатор Мартин Лютер вы-
нес из опыта своей жизни в монастыре и хотел бы уко-
ренить в семейной жизни: например, благоговение еже-
дневной молитвы, которое было бы включено в ритм 
жизни семьи. Семейные сообщества, таким образом, пе- 
реняли от сообществ братьев и сестёр, живущих, в от-
личие от них, в безбрачии, порядок и богослужений, и 
индивидуальных молитв. Правда, нельзя отрицать, что 
эти сообщества испытывают определённые ограниче-
ния, налагаемые на них ритмом индивидуальной се-
мейной жизни. Тем не менее, исходя из этой ситуации, 
можно сделать следующий вывод: и семьи нуждаются 
в монастыре, и монастырь, в свою очередь, нуждает-
ся в семейных сообществах, которые, благодаря своим 
детям, в качестве домашней церкви являют обществу 
свидетельство веры и тем самым обогащают его. 



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 101

Одной из форм взаимного влияния друг на друга и  
сотрудничества семейных сообществ с монастырями 
является, например, способ распоряжения имуществом 
и использования доходов: это общая касса, куда посту-
пает определённая часть доходов каждой семьи, напо-
миная, таким образом, о связи между членами большой 
семьи всех христиан. Семейные сообщества оказывают  
поддержку в осуществлении благотворительных про-
ектов по всему миру. Они помогают вести миссионер- 
скую работу в населённых пунктах там, где они живут,  
отдают много сил делу христианского образования. Они  
очень ответственно относятся к приёму у себя дома гос
тей, часть которых хотели бы некоторое время просто 
пожить вместе, как бы возрождая некоторым образом 
домашние церкви (oikos) первохристиан. В таких «до-
мах», упоминания о которых мы находим в Деяниях 
Апостолов и в приветственных строках апостольских 
писем, и вырастало движение молодого ещё тогда хри-
стианства, распространяя по всему римскому миру ве
ру в то, что во Христе все – и иудеи, и язычники – при-
званы стать одной Божьей семьёй.

Мне кажется, что влияние, которое семейные сооб
щества оказывают на монастыри, Церковь и людей, 
живущих с ними рядом, не оценивается и не использу-
ется должным образом. Именно Церкви есть чему поу-
читься у этих семей. Было бы хорошо, если бы Церковь 
перестала рассматривать семью только с точки зрения 
её ценности или функции и заговорила бы, наконец, об 
особенном достоинстве семьи как элементарной фор-
ме жизни. Я имею в виду то, что «эта форма жизни  
(т. е. брак, в отличие от форм политической, хозяйст
венной и религиозной жизни), проистекает из Божьей 
воли и поэтому не может считаться просто человеческим  



102	 Герхард Кнодт

изобретением, которое, подчиняясь изменениям в об-
ществе, может быть заменено каким-нибудь эквивален-
том». 

Особое достоинство семьи заключается в её свойстве 
быть в обществе передающим звеном, своего рода ме-
диатором, в котором зарождаются, живут и передаются 
следующим поколениям элементарные основы жизни и 
веры, показывая им направление пути. Именно в семье 
можно создать особенно благоприятные условия для 
соблюдения четвёртой заповеди о дне Господнем, «что-
бы святить его», конкретизируя следование этой запо-
веди в разных формах духовной жизни и деятельности. 
Это и молитва перед едой и благодарение после неё, и 
молитвенное размышление, и вечерняя молитва перед 
сном, благословение и прощание, и литургии в течение  
всего церковного года, празднование Рождества и Пас- 
хи и посещение церковных служб, богослужение для 
детей, подготовка к конфирмации, работа с молодёжью 
и многое другое. Важнейшие «методы» всех видов се-
мейной работы – это любовь и собственный пример.

В перспективе лютеранского богословия роль роди-
телей рассматривается как своего рода профессия и, в 
особенности, как призвание, т.е. как форма жизни, от-
вечающая на Божий призыв о повседневном хранении 
веры. Если Церковь и в наши дни будет придерживать-
ся этой высокой оценки роли родителей, она тем самым 
будет укреплять общество и придавать людям силы 
для того, чтобы они могли в полной мере осуществлять 
своё призвание.

По этой теме необходимо сделать одно добавление. 
Радикальные изменения в обществе эпохи постмодер-
низма, свобода передвижения, высокая степень инди-
видуализации, обособления людей, с одной стороны, и  



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 103

глобализация промышленности – с другой, привели к  
распаду традиционных форм жизни. Многие люди в 
нашем обществе добровольно или вынужденно живут  
одни или же только часть своей жизни – в семье. Вокруг 
семейных и монашеских сообществ и внутри них со-
бирается множество людей, которые ищут родствен-
ную для себя среду обитания. Общины первохристиан 
являли в организации своей внутренней жизни такую 
модель, которая позволяла человеку любого сословия и 
положения найти свое место для «стояния» перед Бо- 
гом. Так проявлялась в жизни этих общин та изначаль-
ная красота творения, в которой и человеку отведено 
достойное место, и Богу воздаётся хвала. Могли бы те-
перешние сообщества поставить перед собой в буду-
щем такую цель?

Влияние евангелических монастырских 
и семейных сообществ, направленное вовне

«Семейные и подобные им общежительные сообще-
ства в некоторых местах приобретают совершенно но-
вое значение. Количество евангелических сообществ, 
где религиозная жизнь организована по определённому 
уставу, продолжает расти, и они часто наполняют сво-
ей духовностью жизненное пространство, в котором ее  
не было. Они стремятся к тому, чтобы своей деятель
ностью дополнить и расширить жизнь местных общин».  
Так писало в 2006 г. специальное издание Евангели
ческой Церкви Германии «Церковь свободы», где семей- 
ные сообщества называли маяками нового столетия, 
которые, противодействуя тенденции упадка, должны 
способствовать росту Церкви. 



104	 Герхард Кнодт

Некоторое время спустя появилось и официальное 
Заявление Совета Евангелической Церкви Германии по 
поводу евангелических общежительных монастырей и 
семейных сообществ и путей укрепления религиозной 
жизни13. В первой главе этого Заявления говорится о 
том, как возникали монастырские и семейные религи-
озные сообщества в ХХ веке. Во второй главе речь идёт 
об их служении в Церкви. Я считаю такую последова-
тельность глав вполне евангельской: начать с бытова-
ния этих сообществ, и лишь потом перейти к их слу-
жению. Однако в тексте издания «Церковь свободы» 
наряду с ожиданием того, что эти сообщества должны 
выступать в роли маяков, просматривается опасность 
использования этой формы вновь пробудившейся ре-
лигиозной жизни в качестве средства к достижению це
ли. Когда возникали бенедиктинские монастыри, Рим- 
ский Папа ведь не возвещал о том, что они сохранят 
культуру античности для Средних веков и что в период 
общественных потрясений и переселения народов они 
заложат твёрдые основы для того, чтобы начать всё сна-
чала. Самая важная задача монастырских и подобных 
им сообществ состоит всё-таки в том, чтобы молиться, 
вслушиваться в слово Божие и служить литургию –  
какие бы значительные изменения ни происходили в 
мире. Их вовлечённость в общественную жизнь не спа-
сёт этот мир, но у нас есть Спаситель, о Котором мы 
говорим и Которым живём. 

Общежительные сообщества и религиозные объеди-
нения Евангелической Церкви вновь ищут сейчас в ней 

13 EKD-Schrift Nr. 88: „Verbindlich Leben. Kommunitäten 
und geistliche Gemeinschaften in der Evangelischen Kirche in 
Deutschland. Ein Votum des Rates der EKD zur Stärkung der 
Evangelischen Spiritualität, Hannover 2007“.



Жить и верить вместе – пробуждение монашеской
общежительной жизни в Немецкой Евангелической Церкви	 105

своё место. Чтобы описать их разнообразие, состави-
тели Заявления удивительным образом только упомя-
нули так называемые евангельские советы (бедность, 
безбрачие и послушание), в основном же они ссыла-
лись на знатока церковного права Ганса Домбуа, кото-
рый, поставив монастырские сообщества в один ряд с 
местной общиной, поместной церковью и Вселенской 
Церковью, считает монастыри, начиная с 3-го века, чет- 
вёртым основополагающим образом Церкви Иисуса 
Христа. Четвёртый образ Церкви в обществе? Это по-
нятие тоже содержит в себе оттенок какой-то претен-
циозности.

Все религиозные движения стремятся получить при- 
знание в Церкви и в обществе. Когда же они попадают 
в поле внимания общественности и привлекают к себе 
интерес, они могут оказаться в опасности. «Они уже 
получают награду свою» (Мф 6:2), – говорит Иисус о 
тех, кто выставляет своё благочестие напоказ.

Германия, 
Нойендеттельзау

Перевод с немецкого 
Елизаветы Лейциной





МОНАШЕСКИЕ КОНФЕРЕНЦИИ





Архимандрит Амвросий (Шевцов)

Архимандрит Амвросий (Шевцов Андрей Григорь- 
евич), родился 9 декабря 1975 года в городе Гомеле 
(Беларусь). 8 декабря 1994 года принят насельником но- 
вообразованного Свято-Никольского мужского монас- 
тыря в городе Гомеле. 7 июля 1995 года архимандритом  
Антонием (Кузнецовым) в Никольском храме монастыря  
пострижен в мантию с именем Амвросий, в честь пре-
подобного Амвросия Оптинского. 16 июля 1995 года ру-
коположен в сан иеродиакона епископом Гомельским и 
Жлобинским Аристархом (Станкевичем) в Никольском 
храме монастыря. 21 мая 1997 года рукоположен в сан  
иеромонаха епископом Гомельским и Жлобинским Арис- 
тархом (Станкевичем) в Никольском храме обители. 
В 2010 году защитил бакалаврскую работу на тему: 
«Взаимоотношения Русской Православной Церкви и 
Православной Церкви в Америке в 1970–2009 гг.», присво-
ена степень бакалавр богословия. С 2011 года препода-
ватель Епархиальных Библейско-богословских курсов.  
25 февраля 2012 года возведен в сан архимандрита.  
12 марта 2012 года назначен наместником Свято-Ни- 
кольского мужского монастыря города Гомеля. С 27 но- 
ября 2012 года благочинный монастырей Гомельской 
епархии. С 26 марта по 21 октября 2013 года Предсе
датель епархиальной Комиссии по канонизации. С 13 ию- 
ля 2014 года Председатель епархиальной Церковно-
исторической комиссии. В 2015 году закончил Минскую 
духовную академию.



ВЗАИМНОЕ ДОВЕРИЕ 
В ОТНОШЕНИЯХ ИГУМЕНА И БРАТИИ1

Доверие между братией и игуменом есть вещь на-
столько самоочевидная, что и говорить об этом кажется 
чем-то противоестественным. Проблематика кажется 
искусственной, и это так и есть, если речь идёт о жиз-
ни идеального монастыря. Доверие есть натуральная 
атмосфера жизни христианской общины, воздух, ко-
торым дышит и живёт настоящее братство. Здоровый, 
нормальный человек никогда не задумывается о том, 
чем он дышит, как часто, с помощью какого механиз-
ма, вместе с кем – эти вопросы просто никогда не при-
дут ему в голову! – однако для больного все это может 
стать реальной проблемой, а иногда и вопросом жизни 
и смерти. Если община больна, если в ней, вопреки её 
евхаристической природе имеет место противопостав-
ление игумена братству, проблема становится актуаль-
ной.

Когда покойный патриарх Пимен спросил старых 
монахов Троице-Сергиевой лавры, кого они хотят ви-
деть настоятелем обители, они отвечали: «Святейший! 
Нам хоть палку поставь, мы и ей будем кланяться». 
Что скрывает или вскрывает эта фраза, какую жизнен- 
ную позицию? Безразличие? Испуг? Усталую безнадёж- 
ность? Ведь братия лавры, действительно, была лише-
на возможности выбирать себе игумена. В этот монас
тырь почти всегда игумен назначался высшей церков-
ной властью, которая в большинстве случаев даже не 

1 Доклад был зачитан на монашеской конференции «Ду- 
ховное руководство в монастырях», которая прошла в Спасо-
Евфросиниевском ставропигиальном женском монастыре  
г. Полоцка (Беларусь) 12 мая 2016 г.



Взаимное доверие в отношениях игумена и братии	 111

советовалась с братией. Правильно ли это? На эту тему 
не один год в нашем монашеском сообществе ведутся 
жаркие споры. 

Мне кажется, что по типу управления монастыри 
можно условно разделить на два типа: харизматиче-
ский и регулярный. Харизматический тип мы можем 
наблюдать в обителях, основанных или управляемых 
старцем-духовником. Он не только игумен и высшая 
власть в братстве, но и духовный руководитель бра-
тии. Для таких обителей очень важно сохранять пре-
емственность монашеской школы, её непрерывность с 
заветами старца основателя, который или сам должен 
назначать себе преемника или же, в случае внезапной 
смерти игумена, братия, верные ученики старца выби-
рают из своей среды достойного преемника и храните-
ля заветов их духовного наставника. 

Большинство молодых иноков мечтают о такой оби-
тели и о таком типе монашеской жизни. Однако так 
исторически сложилось, что для русской традиции бо-
лее характерен и привычен другой тип монастырско-
го устройства, условно именуемый регулярным. Если 
в обителях харизматического типа служение игумена 
и духовника исполняет одно лицо, эти служения про-
сто совпадают до неразличимости, то в регулярном мо- 
настыре эти обязанности несут разные лица, более того,  
функции игумена и духовника выступают как два со-
вершенно отличных служения. Вторая отличительная 
черта обителей такого типа: игумен монастыря назна-
чается внешней церковной властью (хотя это не абсо-
лютное правило и здесь возможны варианты). Иноки, 
готовые кланяться даже палке, и есть братия монастыря 
регулярного типа. Однако их готовность является пло-
дом не отчаяния и безразличия, а реальным взглядом  



112	 Архимандрит Амвросий (Шевцов)

на положение дел в таком монастыре. У этих иноков есть 
свой духовник, которому они доверяют, советами ко-
торого руководствуются, а игумен является символом  
власти и его работа состоит в управлении обителью, 
создании благоприятных условий для жизни монасты-
ря, для удобства духовной и материальной жизни бра-
тии. Игумен берёт на себя заботы, если угодно, защиты 
братства от «внешних вторжений», «принимает огонь на 
себя», занимаясь вещами, сильно отвлекающими ино- 
ка от внутреннего делания. За это, собственно, ему 
и кланяются: ведь этот человек кладёт душу свою за 
ближних в буквальном смысле слова. Он несёт ответ-
ственность за создание условий для духовной жизни 
монастыря. 

Конечно, это идеальная картина, однако у этой кар-
тины есть вполне реальное и образцовое воплощение. Я 
имею в виду преподобного Моисея Оптинского, скром- 
ного игумена одной из самых известных русских оби-
телей. Его опыт, как мне кажется, недостаточно изучен 
и недооценён. Он причислен к собору Оптинских стар-
цев, но собственно старческого служения он никогда не 
нёс. Оптина пустынь была примером монастыря регу-
лярного типа, и преподобный Моисей нёс в этой обите-
ли игуменское служение, в то время как старчеством, 
то есть духовным окормлением в этой обители занима-
лись совсем другие люди. Всё, над чем трудился препо-
добный Моисей, было создание условий для духовной 
жизни братии. Именно игумен Моисей пригласил в 
Оптину старца Льва и поддержал его преемника стар-
ца Макария. Именно при нём Оптина пустынь просла-
вилась на всю Россию и даже на весь мир, расцвела и 
внешне, и духовно: была открыта типография, иници-
ированы переводы святых отцов, издание важнейших 



Взаимное доверие в отношениях игумена и братии	 113

для духовной жизни книг, построено большинство оп-
тинских храмов, административных и хозяйственных 
зданий. При этом преподобный игумен никогда не по-
зволял себе вмешиваться в тонкости духовного руко-
водства братией, в этом отношении он всегда скромно 
и сознательно оставался в стороне, предпочитая зани-
маться делами строительства, представительства и за-
щиты старчества перед лицом церковной или светской 
власти. В этой же парадигме действовал и преподобный 
Антоний, настоятель Троице-Сергиевой лавры, вала-
амский игумен Дамаскин, саровский игумен Пахомий 
и многие другие подвижники.

Здесь уместно вспомнить, как преподобный Серафим 
наставлял будущего настоятеля Троице-Сергиевой лав- 
ры, упомянутого архимандрита Антония: «Будь для бра- 
тии не отцом, а матерью». Служение матери в семье это 
во многом служение Марфы, которая хлопочет и за- 
ботится о внешнем: чтобы чадо было тепло одето, хо-
дило в чистом, ни в чём не нуждалось, во время и хоро-
шо кушало, покойно почивало. «Тональность» в семье  
«задаёт» отец семейства, но и его жизнь окутана за-
ботами Марфы. Марфа смиренно стоит в стороне, но 
без Марфы не было бы и Марии, которая, как известно, 
избрала благую часть, которая не отнимется от неё. Я 
говорю о служении духовника, духовном руководстве 
и наставничестве, которое есть нерв жизни обители. 

Какое устройство лучше: харизматическое или регу-
лярное, материнское или отцовское, «марфино» или «ма-
риино»? Отвечу словами церковного классика: «Обою- 
де добре». И в одном и в другом случае мы имеем при-
меры и высот духовной жизни, и духовных провалов. А 
чем измеряется успешность монашеской жизни, что яв-
ляется показателем монашеского благополучия? Число 



114	 Архимандрит Амвросий (Шевцов)

подвижников этой обители, прославленных Церковью 
в лике святых? Безусловно, не этот критерий, хотя бы 
потому, что большинство святых нашего месяцесло
ва это мученики, спасавшиеся не благодаря, а вопреки 
условиям среды. Подлинный критерий духовного здо-
ровья монастыря, его естественного развития – возрас-
тание общины во взаимной любви.

Какой же тип монастырского устройства более спо-
собствует возрастанию братской общины в любви – ре-
гулярный или харизматический? Если есть взаимная 
устремлённость и жертвенная готовность братии к со-
зиданию своей общины в любви, то разницы нет. Если 
игумен не царствует, а служит, не просто требует, но 
и дарит, отдаёт, и братия ему ответит тем же. Но это 
– обоюдная устремлённость. Уча братию доверию, на-
стоятель и сам учится доверять. Надеюсь, в будущем в 
нашей богословской науке появится новая дисципли-
на: «Психология монашеской общины», которая будет 
описывать взаимоотношения внутри братства, отсле-
живать закономерности, давать некие ориентиры или 
даже готовые рецепты решения конфликтов. Но пока 
этой науки нет, и нам предстоит двигаться на ощупь, 
доверяя элементарной житейской опытности и мона-
шеской интуиции.

Мы нужны друг другу. Мы спасаемся только как 
братья или сестры – никогда поодиночке, но – со сво-
ими братьями и сестрами, отцами и матерями. И речь 
идёт не просто о доверии. Доверие есть только частный 
случай того состояния, в котором, по свидетельству 
апостола Павла, ученик Христов «всё покрывает, все-
му верит, всего надеется, всё переносит» (1 Кор 13:7). 
Цель монастырской общины, как это ни странно про-
звучит, – она сама – созидание братства во взаимной 



Взаимное доверие в отношениях игумена и братии	 115

любви, возрастание монашеской семьи в подлинную ев- 
харистическую общину, «в меру возраста Христова». 
Это трудный и тернистый путь. Даже у святых это не 
всегда получалось.

Вспомните преподобного Венедикта Нурсийского, 
удивительного подвижника, родоначальника и вдохно-
вителя западного монашества. В монастыре, где насто-
ятелем был этот святой человек, конфликт между игу-
меном и братией дошёл до такого градуса, что однажды 
монахи поднесли Венедикту чашу с ядом! В нашей рус- 
ской церковной истории есть память о трагической раз-
молвке между преподобным Сергием Радонежским и 
его братством. В результате преподобный – кротчай-
ший и смиреннейший из русских подвижников! – вы-
нужден был оставить основанную им обитель и два 
года провести в другом монастыре. 

Почему не получилось у святых Сергия и Венедикта? 
Братия была плохой? Игумен неумелым? Надо помнить,  
что монашеская община – не застывшая в мраморе 
скульптура, а живой организм, развивающийся, дина- 
мичный, временами болеющий, со своим возрастом –  
юным или зрелым. В истории старцев Сергия и Вене- 
дикта запечатлён этап становления их монашеской 
семьи и монашеской школы, воспитавшей впоследст
вии не одно поколение иноков. Это наталкивает нас на 
мысль, что доверие между братией не данность, не на-
личный факт, а задача – труднодостижимая, решаемая 
годами непрестанных трудов. Братство созидается де-
сятилетиями, кропотливым трудом нескольких поколе-
ний монахов – не только игумена, но каждого брата, 
даже самого, кажется, незначительного труженика оби-
тели. Доверие в братстве это не доверчивость, не сенти-
ментальная взвинченность и кокетливое легкомыслие,  



116	 Архимандрит Амвросий (Шевцов)

а выстраданная, выболенная награда многолетних тру-
дов каждого собрата, мой личный вклад в дело созида-
ния монашеской семьи. То, над чем люди не трудились, 
не проливали крови и пота, и теряется легко, и уходит 
без памяти и сожалений. Если человек вложил часть се- 
бя в братство, врос в него всем своим существом, кровь 
свою и помышления растворил с кровью и мыслью 
братства, свою жизнь слил до неразличимости с жиз-
нью брата, тогда и высвечивает в братской жизни под-
линное доверие – как чудо и дар Божий.



Архимандрит Савва (Мажуко)

ЕВХАРИСТИЯ И ИНОЧЕСТВО1

Осенью 1923 года в Пшерове (Чехия) состоялся съезд  
русской православной молодежи. Событие скромное, но,  
в известном смысле, значительное. 8 октября, в послед- 
ний день съезда, отец Сергий Булгаков в своем вдохно-
венном слове  призвал участников съезда к осознанию 
новой евхаристической эпохи2. Что должно было слу-
читься в Пшерове, чтобы вдруг было озвучено такое 
громкое заявление? По настоянию отца Сергия Бул- 
гакова впервые съезд верующей молодежи был выстро-
ен не вокруг богословских или политических споров, 
и даже не по поводу совместного изучения Библии 
или церковных вопросов. Евхаристия была сознатель-
но поставлена в центр этого собрания, и именно опыт 
совместной литургии помог большинству участников  
осознать себя членами Церкви3. Не беседы, лекции, дис- 
куссии, а совместное причащение Христовых Таин на-
ходилось в сердцевине Пшеровского съезда. И в этом 
опыте неожиданно для всех было обнаружено незыб- 
лемое основание единства христиан разных возрастов,  
профессий, взглядов, открывшееся у Чаши Причастия. 
Это откровение было настолько сильным и ярким, что  
участники съезда единодушно нарекли его «Пшеровской  

1 Доклад прочитан на Паисиевских чтениях, проходивших 
6–7 декабря 2014 в Кишиневе (Молдова). 

2 Булгаков С., прот. Из памяти сердца. Прага [1923–1924] 
// Исследования по истории русской мысли [2]. Ежегодник 
за 1998 год. М., 1998. С. 163.

3 Зеньковский В., прот. Русское религиозное возрожде
ние XX века. Париж: YMCA-PRESS, 1991. С. 238.



118	 Архимандрит Савва (Мажуко)

пятидесятницей» и заговорили о наступлении новой  
евхаристической эпохи. Особенностью этой эпохи яв- 
ляется такой взгляд на церковную жизнь, когда Евха
ристия переживается не в её функциональном, инстру-
ментальном или придаточном значении, но мыслится 
как самый центр церковной жизни, как церкве-обра-
зующее и церкве-являющее таинство, осмысляется в 
своём подлинном онтологическом значении. И в этом –  
новизна современной евхаристической эпохи.

«При этом всегда нужно иметь в виду, – писал позже 
отец Сергий Булгаков, – что Евхаристия, хотя она есть 
по теперешнему счету одно из «семи» таинств, но по 
значению своему она больше, чем только это, она есть 
таинство таинств, центральное таинство Церкви»4. Бо- 
гословие новой евхаристической эпохи переместило 
Евхаристию с периферии церковной мысли в самый её 
центр, отвело ей заслуженное место. Это вовсе не зна-
чит, что до 1923 года Евхаристия не была центром цер-
ковной жизни. Религиозный опыт всегда предшествует 
богословской рефлексии, поэтому богословие обычно 
несколько «запаздывает» со своей работой, точнее, проб- 
лематизирует тот или иной религиозный опыт не на-
рочито и планово, а в силу исторической необходимо
сти и острой церковной нужды. Богословствование 
начинается там, где тот или иной религиозный вопрос 
приобретает насущность, и поэтому каждая эпоха цер-
ковной истории имеет свои богословские задачи. В дог-
матическом фокусе нашей эпохи оказалось таинство 
Евхаристии, которым Церковь жила всегда, но осмыс-

4 Булгаков С., прот. Невеста Агнца. М.: Общедоступный 
православный университет, основанный протоиереем Алек- 
сандром Менем, 2005. С. 307.



Евхаристия и иночество	 119

ление его значения для жизни Церкви стало заданием 
нашего времени.

Одной из примет новой евхаристической эпохи,  
или евхаристического возрождения, является осознание 
Церкви как общины и братства. В контексте евхаристи-
ческого богословия община понимается не как один 
из вариантов внешнего объединения – политического, 
мировоззренческого или чисто географического, – а 
единства онтологического, которое являет себя у Чаши 
Причастия. Братьями и сёстрами называют себя члены 
одной общины не метафорически и образно, но сообра-
зуясь с буквальным значением этих слов: причащаясь 
от одной Чаши Тела и Крови Христовых, мы воистину 
становимся единокровными и единотелесными. Кровь 
нашего Бога подлинно течёт в наших жилах, делая нас 
братьями и сестрами по крови, а не только по духу и 
единству исповедуемой веры. Таков магический реа-
лизм православия. Каждый причастник Евхаристии –  
нам воистину брат или сестра, и не только по причине 
общего происхождения от прародителей, но и в силу 
приобщения к жизни Церкви, а Церковь являет себя, 
свидетельствует о своей реальности не только в цер-
ковно-административной жизни, структуре иерархии, 
уставных документах, социальном служении или бо-
гословской позиции, но, прежде всего, в тот самый 
мистически важный момент литургии, когда все при-
чащаются от единой Чаши, становясь братьями и сё-
страми по Крови. И поскольку Христос Един и Один в 
каждой Чаше, и Кровь Его Пречистая в каждой Чаше 
одна и та же, а, значит, в таинстве Причастия не про- 
сто созидается Церковь как подлинная семья и община, 
но в Евхаристии, творящей общину, парадоксальным 
образом преодолевается общинная ограниченность,  



120	 Архимандрит Савва (Мажуко)

отделяющая, а порой и противопоставляющая различ-
ные общины друг другу.

В истории русского православия так сложилось, что 
монашество часто противопоставлялось верующему ми- 
рянству. Свидетельств этому явлению множество. Ино- 
гда это противопоставление доходило до предельной 
крайности, понуждая мыслить монашество чем-то бо- 
лее высоким, чем даже само христианство. Но христи-
анское монашество есть всего лишь один из видов мо-
нашеской жизни, известных истории и культурологи. 
Монашество само по себе, как явление универсальное,  
есть особый стиль жизни, особенностью которого яв
ляется обособление от мира ради служения Богу в ду- 
ховном самосовершенствовании и аскетических упраж- 
нениях. В этом смысле монашество есть  своего рода 
культурная универсалия, образ жизни, который нахо-
дит себе приверженцев практически в любой развитой 
культуре. И в силу своей универсальности монашество 
не обязательно бывает религиозным, истории извест-
ны, например, формы философского или научного мо-
нашества, в частности, древний орден пифагорейцев. 
Однако главным образом, говоря о монашестве, мы име- 
ем в виду одну из форм религиозного служения.

Христианское монашество, появившееся на свет, как 
полагают, в конце III века, началось с подвигов пус
тынников и аскетов, покинувших мир для духовных 
упражнений и ревностного служения Богу в трудном 
деле самоочищения и обожения. Но особенностью хрис
тианского монашества всегда оставалась его церков-
ность, которая свидетельствует себя не просто только 
в признании церковной иерархии или верности обрядо-
вому благочестию, но, прежде всего, в евхаристическом 
единстве со всей Церковью, с единокровными монахам 



Евхаристия и иночество	 121

братьями и сестрами. Монашество это одна из много-
численных форм церковного служения, и в силу этого 
простого факта, оно не может претендовать на какой- 
то особый статус внутри Церкви или сверх неё. На
чавшись с отшельничества и пустынничества, христи-
анское иночество всегда ориентировалось на общинный 
тип жизнь, и подвиги пустынников всегда приводили к 
организации братства, которое, как и подобает христи-
анской общине, собиралось вокруг Евхаристической 
Чаши.

Однако нельзя забывать, что монастырь есть общи- 
на аскетов, поэтому не надо удивляться тому, что в тек-
стах монашеских писателей Евхаристия (в подавляю-
щем большинстве наставлений) мыслится не в своем 
онтологическом, а скорее в инструментальном значе- 
нии – как необходимый элемент аскетического дела-
ния, не как цель, а как средство борьбы с грехом, бе-
совскими прилогами. Вот один из примеров таких рас-
суждений, заимствованный из знаменитого «Древнего 
патерика»: «Сказал авва Пимен: написано: “якоже же-
лает елень на источники водные, сице желает душа моя 
к Тебе, Боже” (Пс 41:2). Олени в пустыне проглатывают 
много змей, и когда жжет их, на гору желают идти и на 
воду, и, напившись, освежаются от яда змеиного. Так 
и монахи, в пустыне обитающие, воспламеняются от 
яда лукавых демонов, и потому желают в субботний 
и воскресный день придти к источникам вод, то есть 
к Телу и Крови Господа нашего Иисуса Христа, чтобы 
очиститься от всякой горечи лукавого»5.

То, что для аскета Евхаристия была не целью, а 
средством, «инструментом обожения», нас не должно 
смущать. Есть у Евхаристии и такое измерение, и это 

5 Древний патерик. М., 1991. С. 349.



122	 Архимандрит Савва (Мажуко)

вовсе не унижает высочайшее из таинств. Однако со-
временные авве Пимену пустынники собирались каж-
дую субботу и воскресенье в церковь не только, чтобы 
залечить нанесённые им в течение недели духовные 
раны. Христианский монах, в отличие от своих, на-
пример, тибетских собратьев, никогда окончательно не 
может быть одним. Поэтому и само слово «монах» от 
греческого «монос» – «один» не очень подходит хрис
тианскому монашеству, и наши предки с безошибоч-
ной интуицией заменяли его на более точное «инок», 
то есть иной, непохожий. Христианский монах – такой 
же христианин, как и его братья и сестры во Христе, 
он – человек Церкви, человек церковный, а эта церков-
ность осуществляет себя только в жизни Церкви-семьи, 
Церкви-общины, в жизни литургической. Литургию же 
следует понимать в самом широком смысле этого слова 
как общее дело, простирающееся на все сферы жизни 
и человеческих отношений. Но центр этого литургиче
ского единства всегда и во всем – Чаша Причастия, у 
которой Церковь-семья и являет себя и созидает. По- 
этому и само вступление в монашеское братство со-
гласно древним уставам должно происходить во время 
Божественной литургии. Традиционный устав монаше
ского пострига предполагает пострижение не просто 
в церкви, а перед пением «Трисвятого» на литургии 
при соборе всего братства. И постриг завершается со-
вместным причащением всего братства вместе с новым 
собратом, воистину единокровным и единотелесным. 
Евхаристия – таинство, творящее общину, единящее в 
единой Крови Спасителя людей разных национально-
стей, возраста и образования. Христианское братство 
может мыслиться как внешнее единство, когда община  
являет единомыслие и братскую сплоченность, но в Ев



Евхаристия и иночество	 123

харистии проявляется подлинное внутреннее единство 
братской жизни, единство онтологическое, если не ска-
зать органическое. Мой брат – брат мне не только по 
убеждениям, что очень важно, но и по Крови. 

У монашеской общины, как и у всякой другой хрис
тианской общины, есть измерение онтологическое, яв-
ляющее себя в Таинстве таинств,  что вовсе не оттеняет 
значения аскетического измерения общинной жизни, в 
котором Евхаристия занимает служебное положение. В  
Божественной литургии является икона общины, ее веч- 
ный лик, но за братство нужно бороться, его следует 
непрестанно созидать, братство требует ежедневного 
подтверждения, и здесь совместное причащение помо-
гает братству преодолевать «ненавистную рознь века 
сего», а потому издревле Евхаристия занимает почёт-
ное место в ряду других аскетических средств воспи-
тания общины, ее строительства. 

Евхаристия есть вселенское таинство, и если мы со 
всем мужеством примем её онтологическое значение, 
мы должны говорить о Евхаристии не только как таин-
стве, созидающем общину, но таинстве преодоления об-
щинной обособленности. Евхаристия есть перспектива, 
раздвигающая горизонт общины. В некотором смысле 
Евхаристия есть преодоление общины. Монашество есть  
одно из евангельских служений, но церковных служе-
ний может быть необозримое множество, что предпола-
гает и бытие многочисленных общин, разделённых не  
только на монашеские и мирянские, но и научно-бого-
словские сообщества, благотворительные, и даже по
литические, если они при этом остаются церковными. 
Весь этот «цветник» церковных практик может и дол-
жен украшать тело Церкви, но это возможно только при 
опытном осознании единящей роли Евхаристии в аске-



124	 Архимандрит Савва (Мажуко)

тической работе каждой общины не только по созида-
нию и строительству своего братства, но и подлинно 
братской расположенности и смиренной отзывчивости 
к практикам других церковных общин братьев и сес
тер, единокровных нам и единотелесных. Монахи еди-
нокровны во Христе своим братьям мирянам. Миряне 
единотелесны во Христе свои братьям инокам. И вся 
Церковь – единое Тело Христово, единая семья, единая 
община подлинных братьев и сестер, настоящих детей 
Божиих.



Архимандрит Филарет (Егоров)

Архим. Филарет – настоятель прихода прп. Парас
кевы Сербской, основатель и руководитель духовно-про- 
светительского социального центра «Ковчег» с. Лишня,  
Макаровского района Киевской области.

О ВНУТРЕННЕЙ СУТИ МОНАШЕСТВА1

Дорогие братья и сестры!
Я рад приветствовать Вас от имени Блаженнейше

го Митрополита Киевского и всей Украины Онуфрия, 
Предстоятеля Украинской Православной Церкви, кото-
рый благословил меня участвовать в нашей очень ак-
туальной и важной конференции. Позвольте мне также 
передать всем приветствие от моего непосредственно-
го епископа, епископа Макаровского Илария, викария 
Киевской Митрополии, управляющего Макаровским ви- 
кариатством, который очень любит посещать Тэзе и вы- 
соко ценит труды братьев. 

Разрешите мне поблагодарить организаторов за при-
глашение и радость быть здесь со всеми вами. Надеюсь, 
наше общение поможет нам приблизиться к Богу и друг 
к другу. 

Далее позвольте мне говорить по-русски.

В обетах, которые братья Тэзе приносят Богу на всю  
жизнь, речь идет, прежде всего, о послушании, нестя
жании и целомудрии. В соответствии с древней свято

1 Доклад произнесен на конференции, посвященной мона
шескому призванию в современном мире, проходившей в 
общине Примирения в Тэзе (Франция) в июле 2015 г.



126	 Архимандрит Филарет (Егоров)

отеческой традицией, которую знал и любил присно- 
памятный брат Роже, это основные критерии, соответ-
ствующие жизни человека, всецело посвятившего себя 
Богу. 

Монашество является таинством Церкви. Человек как  
индивидуум – существо не вполне полноценное. Он ре-
ализует себя как личность лишь в общении с другими. 
Для монашествующих этим «Другим» является Сам Бог. 
Тайна монашеской жизни заключается в том, что при-
нявший монашество целиком ориентирует свою жизнь  
на Бога. Человек сознательно и добровольно отказыва-
ется не только от брака, но и от многого другого, до-
ступного обычным людям, чтобы максимально сосре-
доточиться на Боге и посвятить Ему всю свою жизнь, 
все свои помыслы и дела. 

Показательно, что одним из основных текстов, ис-
пользовавшихся в аскетической литературе, посвящен- 
ной монашеству, была библейская книга «Песни Песней»  
Соломона, которая, говоря о любви между мужчиной и 
женщиной, касается таких глубин человеческого есте- 
ства, что в равной степени применима и к той люб-
ви, которая существует между душой человеческой и 
Богом. Душа христианина – невеста Христова, и имен-
но в этом плане в монашестве реализуется тот «брач-
ный потенциал», который есть у каждого человека. Все 
то, чего недостает человеку, индивидууму, чтобы стать 
личностью, персоной, чтобы осознать свое персональ-
ное бытие в единении и общении с Другим (как это рас-
крывается в таинстве брака), в монашестве обретается 
через общение с Богом. И это очень важно. 

Монашество можно принимать лишь в одном слу-
чае – если человек чувствует к этому горячее призва-
ние. Монашеское призвание не может быть минутным 



О внутренней сути монашества	 127

порывом: оно должно вызревать в человеке на протя
жении долгого времени, становиться все более явным, 
все более сильным. Если человек не уверен в своем при-
звании, колеблется, то принимать монашество нельзя.  
В своих беседах о браке и о монашестве митрополит 
Антоний Сурожский говорил примерно о том же: нель-
зя вступать в брак, пока сохраняется сомнение, что 
именно этот человек – тот, с которым ты готов разде-
лить всю свою жизнь, ради которого готов пожертво-
вать своей жизнью. Аналогичный подход должен быть 
в отношении принятия монашества. 

Примечательно, что монашество имеет разные фор-
мы. Есть монахи, живущие в монастырях, есть живу-
щие в миру. Есть монахи, выполняющие церковные 
послушания, занимаясь преподаванием в Духовных 
школах, есть монахи, которые занимаются благотво-
рительностью или социальным служением, заботятся 
о бедных. Есть монахи – священнослужители на при-
ходах. Внешняя картина монашеской жизни может 
быть самой разной. Но внутренняя суть от этого не 
меняется. А она заключается, прежде всего, в непре-
станном предстоянии Богу. Исходя из этого, можно 
утверждать, что человек, который не чувствует при-
звания к одиночеству, к тому, чтобы всю жизнь без 
остатка отдать Богу, не должен становиться монахом. 
Монашество, которое является таинством, преобража-
ет всю жизнь человека, изменяет ее коренным, ради-
кальным образом. 

Меня, как монаха, принявшего священный сан и дав-
шего вечные обеты, одним из которых является обет 
послушания, Церковь благословила совершать свое  
служение Богу, ей и ближним, будучи приходским 
священнослужителем в небольшом селе под Киевом. 



128	 Архимандрит Филарет (Егоров)

Познакомившись с опытом становления приходской 
жизни пастырей, объединявших людей вокруг Христа 
и создававших общины, на нашем приходе мы поня-
ли, что необходимо создавать христианскую общину- 
семью, которая жила бы, прежде всего, литургической  
молитвенной жизнью Церкви. Мы поняли, что даже ми-
ряне могут следовать, не оставляя семейной и обществен-
ной жизни, своим узким и спасительным Христовым 
путем, придерживаясь простоты жизни, послушания 
Церкви и внутреннего целомудрия. Православный бого-
слов Павел Евдокимов называет это внутренним мона-
шеством. 

Мы осознали необходимость регулярной ежеднев-
ной совместной молитвы, которую нужно совершать, по  
возможности, всем вместе или отдельно (как говорится, 
«келейно»). Все, а не только принявшие монашеский 
постриг, могут регулярно исполнять определенное мо-
литвенное правило, собираясь в положенное время для 
совместной молитвы в храме. И это, как оказалось, дей-
ствительно возможно осуществлять даже в условиях 
сельского прихода. 

Молитву можно и нужно соединять с совместным 
трудом. Иными словами, возможно исполнять древнее 
монашеское правило: «Ora et labora». Но и вне храма 
молитва не должна прекращаться, «молиться нужно ча- 
ще, чем дышать». Из молитвенного предстояния перед 
Богом вытекает и необходимость совместного социаль-
ного служения миру и ближним. А Господь по Своему 
Промыслу может и попускать искушения, и посылать 
укрепления, и это может проявляться в самых разных 
аспектах. 

Мне кажется, что именно таким путем совместной  
молитвы и совместного труда шли к Богу члены первых 



О внутренней сути монашества	 129

раннехристианских общин. Познакомившись с братьями  
из Тэзе, приняв их у себя и побывав в их гостеприим-
ной общине, мы увидели в них тех людей, которые жи-
вут на Западе, ориентируясь на святоотеческую тради-
цию. И это очень важно – жить, укореняясь в традицию 
древней Церкви Христовой. Это – основа нашего воз-
растания во Христе, которое должно быть непрерыв-
ным. И это, конечно, соединено с борьбой с самим со-
бой, с нашим личным покаянием, с тем, что мы учимся 
видеть в ближнем образ Христа. 

При этом очень важно, чтобы в современных усло
виях община не замыкалась в себе, была открытой для 
мира, а представители ее были людьми не от мира сего, 
но для мира сего. Необходимо, чтобы мы пребывали в 
простоте и радости, радости милосердия, радости брат
ской любви. Истинно говорил брат Роже: «Для того, кто 
бескорыстно любит, жизнь наполняется чистой красо-
той», и «счастлива та община, в которой благожелатель-
ству нет конца, ибо тогда в ней Христос несравненно 
является миру» («Нет большей любви. У источников 
Тэзе»). 

Вспомним слова преп. Серафима Саровского: «Стяжи  
мир душевный – и тысячи спасутся вокруг тебя». Услы- 
шав этот призыв, будем стремиться к нему. И пусть 
свет Христов, засияв в наших сердцах, всегда и навсег-
да просвещает всех. 

Молитвенно желаю главе общины Тэзе, преемнику 
брата Роже, брату Алоису, и всем братьям непрестанно 
возрастать во Христе и выражаю им сердечную благо-
дарность. 

Франция
Община Тэзе
Июль 2015 г.



Архимандрит Савва (Мажуко)

МОНАШЕСКОЕ ПРИЗВАНИЕ: 
ДАР И КРЕСТ1

Маленькая деревушка Эммаус находилась в семи ми- 
лях от Иерусалима. Если вы пойдете пешком и не ста- 
нете торопиться, то на дорогу уйдет два часа. Весной  
9 апреля 30-го года в первый день недели из Иерусалима 
в сторону Эммауса вышли два печальных еврея. Одно- 
го звали Клеопа, другим, как полагают, был будущий 
евангелист Лука. Они очень увлеченно что-то обсуж-
дали, и при этом у них был такой грустный вид и это 
так бросалось в глаза, что какой-то незнакомец спросил 
их напрямую: отчего вы печальны и о чем вы рассужда-
ете между собою? Причиной их грусти были трагиче-
ские события прошедшей недели: их добрый Учитель –  
Иисус из Назарета – был предательски схвачен, подвер
жен несправедливому суду, приговорен к самой жесто-
кой и позорной казни, какую только выдумали люди, 
убит и похоронен в пещере. И вот сегодня до них дошли 
слухи, что Иисус воскрес. Некоторые женщины рано 
утром ходили на гроб и не нашли Его тела, но они виде-
ли Ангела, который сказал им, что Учитель жив. И это 
всё очень смущает. Как-то странно всё это! Необычно! 
Неправильно! Ведь мы надеялись, что Иисус это и есть 
Освободитель Израиля. Как странно и то, что человек, 
идущий из Иерусалима, ничего об этом не слышал, и 
задает такие вопросы.

1 Доклад произнесен на конференции, посвященной мона
шескому призванию в современном мире, проходившей в 
общине Примирения в Тэзе (Франция) в июле 2015 г.



Монашеское призвание: дар и крест	 131

Теперь все знают, что незнакомцем, задавшим во-
просы двум путешественникам, был Сам Воскресший 
Христос, Которого они не узнали: «глаза их были удер- 
жаны» (Лк  24:16). Лука и Клеопа не узнали своего 
Учителя. И вот Христос прошел вместе с ними этот 
двухчасовой путь до Эммауса, и всё это время Он гово-
рил. Он доказывал им, что тот путь, который прошел их 
Учитель, был подробно описан в Священном Писании. 
Он приводил им доказательства, цитируя библейские 
тексты, – от Моисея до самых поздних пророков – ведь 
все они говорили о Нем, о Его миссии, о Его служении. 
И вот эти трое путешественников подошли к Эммаусу. 
День клонился к вечеру. Ученики стали уговаривать 
Незнакомца разделить с ними трапезу, и Он остался. 
Как уважаемого гостя они просили Его преломить хлеб 
для трапезы. И вот Христос взял хлеб, благословил его, 
преломил и подал им. И именно в этот момент их глаза 
открылись, и они узнали своего воскресшего Учителя. 
Христос открыл Себя в Евхаристии, но тут же стал не-
видим. 

Это было одно из многочисленных явлений Христа  
своим ученикам после Воскресения. Апостол Павел в  
послании к Коринфянам пишет, что Христос Воскрес- 
ший явился более чем пятистам братиям (1 Кор 15:6). 
Более того, сам апостол Павел полагал, что явление 
Христа ему по дороге в Дамаск есть такое же явление  
Христа Воскресшего, как явление Луке и Клеопе, Ма
рии Магдалине, Петру, Иоанну и Иакову. Христос Вос- 
кресший продолжает являться своим встревоженным 
ученикам и спустя две тысячи лет, потому что «Иисус 
Христос вчера и сегодня и во веки Тот же» (Евр 13:8). 
Ученик Христа это человек, который однажды пережил 



132	 Архимандрит Савва (Мажуко)

встречу со своим Учителем. Личную встречу. Из этих 
людей и состоит Церковь.

Но в этой истории меня всегда тревожил один мо-
мент: два часа Христос говорил со своими учениками,  
и это была очень яркая речь, в которой, видимо, была 
сильная аргументация, веские суждения, смелые обоб-
щения. Двухчасовая речь это приблизительно 50–70 
страниц плотного богословского текста. Но что запом
нили ученики? Что сохранили для нас? Вся эта речь 
уместилась в один стих 24-й главы Евангелия от Луки: 
«И, начав от Моисея, из всех пророков изъяснял им 
сказанное о Нем во всем Писании» (Лк 24:27). И боль-
ше ничего. Ученики запомнили только одно: у них го-
рело сердце, когда Он разговаривал с ними по пути 
(Лк 24:32). Они не узнали Бога в разговорчивом стран-
нике, не опознали Воскресшего Учителя – они Его про-
сто не видели. А сердце – горело огнем. Пылало верой. 
И только в краткий момент евхаристического благо-
словения им открылось Его лицо, они опознали Его 
глазами. Краткий миг зрения и горящее сердце! И это 
действительно – самое важное. Не слова и аргументы, 
а личная встреча с Богом, от которой волнуется сердце, 
пробуждается душа, оживает вера.

Верующего человека утешают слова Христа, запи-
санные апостолом Иоанном: «блаженны невидевшие и  
уверовавшие» (Ин 20:29). Потому что эти слова отно-
сятся к каждому из нас. Мы не видели, как Христос 
ходил по воде, как Он воскрешал Лазаря, исцелял слеп-
цов, врачевал расслабленных. Мы не были свидетеля-
ми Его воскресения, нас никто не звал на гору Елеон, 
чтобы посмотреть, как Христос возносится на небо. Но 
мы верим Богу и доверяем Ему. Почему? Почему спу-
стя две тысячи лет о Христе все еще говорят, все еще 



Монашеское призвание: дар и крест	 133

стоят церкви, молодые люди добровольно уходят в мо-
настыри, а есть места на земле, где за Христа идут на 
смерть?

Когда меня спрашивают, почему я стал христиани-
ном, я отвечаю просто: у меня не было выбора. Я не из 
тех людей, которые горят огнем веры, молятся с вос-
торгом, проповедуют с яростью. Во мне нет даже эле-
ментарного трудолюбия или усердия. Но кроме Христа 
ничего нет. На «других планетах» просто нет жизни. 
А Христос это Бог Живой, Он – податель Жизни, Он и 
есть Сама Жизнь. 

Вспомните Евангелие от Иоанна. Шестая глава, в ко-
торой Христос произносит знаменитые слова о Хлебе 
Жизни. Это основа богословия Евхаристии. Многие из 
Его учеников не смогли вынести этих слов. Они про-
сто ушли от Него. Ушли навсегда. И вот Христос вмес
то того, чтобы оставшихся учеников укрепить в вере, 
ободрить, предлагает уйти и им. И апостол Петр про-
износит слова, под которыми я подписываюсь каждый 
день: «Господи! к кому нам идти? Ты имеешь глаголы 
вечной жизни» (Ин 6:68). Куда нам идти? Есть только 
путь жизни и путь смерти. Разве есть выбор? Разве вы-
бор между жизнью и смертью есть настоящий выбор? 
А жизнь – только во Христе. Но эта простая истина от-
крывается нам только в личной встрече с Богом.

Меня всегда трогал отрывок из книги Царств, где 
описывается явление Бога пророку Илие. Это ведь 
очень важно и ответственно – придти на встречу с Бо- 
гом, на личное и очень интимное свидание, где только 
Он и я. Лицом к лицу. Пророк Илья знал, к кому на 
встречу он идет, кого он увидит, чей голос будет слы-
шать и перед кем отвечать. Иногда мне кажется, что 
если бы мы знали, Кто назначает нам «свидание» – в 



134	 Архимандрит Савва (Мажуко)

церкви, в больнице, в весеннем лесу – мы бы никогда 
не пришли. Мы бы спрятались от Бога, как прячемся от 
Него время от времени, попытались бы забыть о Нем, 
потому что с Богом трудно. Радостно, хорошо, но –  
трудно. Быть слепым и неверующим гораздо проще. И 
хотя бы раз в жизни каждому верующему приходит в 
голову мысль: как было бы проще, если бы Бога вовсе 
не было. Легче жить, когда Господь никогда не окликал 
тебя по имени, не обращался к тебе лично, не ждал от 
тебя ответа, не призывал тебя на свое служение.

И вот пророк Илья идёт на свидание с Богом. Он 
слышит ревущий ветер, раздирающий горы и сокруша-
ющий скалы. Как естественно было бы в этой ревущей 
стихии увидеть Бога – но не в ветре Господь. Страшное 
землетрясение колеблет горы – но не в землетрясении 
Господь. Огонь идет по земле, сжигая всё на своём пу- 
ти – и не в огне Господь. Автор этого мира, его Созда
тель и Хранитель явился пророку в веянии тихого ве-
терка (3 Цар 19:11-12).

Меня часто спрашивают: как случилось, что я – со-
ветский школьник, выросший в нерелигиозной семье, 
вдруг стал монахом и священником? Это объяснить не- 
просто. У меня не было каких либо жизненных потря-
сений, трагедий, разочарований, смертельных болезней  
или отвергнутой любви. Все было гораздо проще. На 
летних каникулах я любил проводить время в библио-
теке. Я читал безо всякой системы книги разных авто-
ров и направлений. И вот однажды мне в руки случай-
но попала книга русского писателя-эмигранта Бориса 
Зайцева «Преподобный Сергий Радонежский». Мне 
понравилось название. Это имя звучало как-то красиво  
и необычно. И я эту книгу прочел, не отрываясь. Это  
и было для меня «веянием тихого ветерка». Господь  



Монашеское призвание: дар и крест	 135

назначил мне свидание в библиотеке, среди книг и ти-
шины. И вот тогда, в четырнадцать лет, будучи совер-
шенно нецерковным подростком, я решил стать мона-
хом и священником. Почему? Потому что ничего более 
красивого я в своей жизни не видел. Это было открове-
ние красоты. 

Я очень хочу, чтобы меня правильно поняли. Тот 
опыт встречи с Богом, опыт призвания на служения, 
который я тогда пережил, он не был мистическим вос-
торгом, не было голосов, огней, вспышек света, эмоцио-
нальных потрясений. Я бы даже сказал, было слишком 
много тишины. Я не разговаривал с Богом, не общался 
с Сергием Радонежским. Но это была самая настоящая 
встреча. Если так можно выразиться, я не разговаривал 
с Богом, я на Него просто смотрел. Наверное именно 
это имел в виду апостол Павел, когда он во втором по-
слании к Коринфянам описывает путь обожения, гово-
ря, что «мы смотрим не на видимое, но на невидимое» 
(2 Кор 4:18), и «взирая на славу Господню, преобража-
емся в тот же образ от славы в славу, как от Господня 
Духа» (2 Кор 3:18).

И еще одно важное замечание. Будучи уже священ
ником, я нашел эту книгу Бориса Зайцева, которую про- 
чел подростком, и снова ее перечитал, ожидая каких-то 
знакомых ощущений. Однако ничего особенного в этом 
тексте я не нашел. Новых потрясений не случилось. 
Это небольшое и очень изящное произведение русской  
словесности. Помню, я был очень удивлен: чем эта кни-
га могла меня поразить в детстве? Но ведь дело не в 
книге, не в ураганах и не скалах. Я думаю, что призыв 
на служение это событие, которое может случиться 
лишь раз в жизни. Это – событие уникальное. Его нель-
зя повторить. Его нельзя «заказать», спровоцировать,  
спланировать. 



136	 Архимандрит Савва (Мажуко)

Красота это одно из имен Божиих. Бог – источник 
красоты. Он – красота сама по себе. И позже я узнал, 
что вот так же в откровении красоты Господь являл-
ся многим. Великий русский философ и богослов отец 
Сергий Булгаков в юности потерял веру, стал убежден-
ным марксистом, но однажды, путешествуя по Европе, в 
Дрездене в картинной галерее он увидел Сикстинскую 
Мадонну Рафаэля и начал молиться со слезами и не 
смог остановиться. Бог настиг русского философа в кар- 
тинной галерее, там, где он никак не ожидал встретить 
Бога. Сергий Булгаков увидел в этой встрече призыв 
на служение, и впоследствии он стал священником и 
выдающимся богословом. Но спустя несколько деся-
тилетий, уже будучи в эмиграции, он снова навестил 
Дрезденскую галерею и видел Сикстину, но ушел разо-
чарованным – прежних восторгов уже не было. Потому 
что дело не в картине, не в книге, не в здании. Богу 
нельзя назначить встречу. Он Сам находит нас. 

Другой русский философ – Евгений Трубецкой, пе-
реживший юношеское увлечение нигилизмом, встре-
тил Бога не в церкви, не в картинной галерее, не в биб- 
лиотеке, а в концертном зале. Он слушал 9-ю симфо-
нию Бетховена, и в красоте этой музыки состоялась их 
встреча – Бога и философа. Важно отметить, что эти 
встречи не были образцами традиционной мистики: они  
не слышали громкого и властного голоса, не видели 
каких-то пророческих картин, ужасных знамений. Они 
пережили то, что, пожалуй, каждый из нас однажды 
пережил, то самое ощущение, которое переворачивает 
всё изнутри, внезапное открытие: Бог видит меня. Я 
хожу перед Его лицом, живу перед Его глазами. И что 
же это за взгляд, которым Он на меня смотрит? Это не 
взгляд охотника, выслеживающего добычу, не зоркий 



Монашеское призвание: дар и крест	 137

взгляд справедливого судьи, который ищет возмездия. 
Нет. Он просто смотрит на меня. Он просто рад, что я 
есть. Ему от меня ничего не нужно. Но именно это бес-
корыстие Божьего взгляда и является самым громким 
призывом к служению.

Но как нести это служение? Я не знаю. Двадцать лет 
я живу в монастыре, и не могу сказать, что это было спо-
койное или успешное время. Мне нечего предъявить.  
Нет жизни в моих словах, нет силы в моих поступках. 
Для себя я определил тот минимум моего служения, 
который мне по силам. Господь хочет, чтобы я был. Я –  
простой белорусский монах – я есть. Братство, в кото
ром я живу, совсем маленькое – нас всего одиннадцать 
человек. Кошек в нашем монастыре больше, чем мона
хов. Основатель нашего монастыря отец Антоний (он 
умер в 2014 году), человек очень простой и смиренный,  
часто говорил нам: следуйте примеру святого Венедик
та. Однажды святой Венедикт сказал брату: пойдем про- 
поведовать. И они целый день ходили по городу, не про-
изнеся ни слова. Вечером ученик спросил Венедикта: а 
как же проповедь? И святой ответил: то, что мы, мона-
хи, ходили среди этих простых людей, и было пропо-
ведью. Им очень важно знать, что мы есть. Что каждое 
утро и вечер, когда все спят или развлекаются, не-
сколько чудаков становятся на молитву и просят Бога 
о милости к этому одичавшему миру. Им важно знать, 
пусть они и смеются над нами, а порой и оскорбляют, 
что есть люди, добровольно живущие в целомудрии и 
чистоте, люди, отказавшиеся от имущества, люди, ко-
торые всю свою жизнь посвятили Богу. Очень важно, 
чтобы мы просто были.

Когда я начал ходить в церковь, очень трудно бы- 
ло найти христианские книги. Одна старушка дала мне 



138	 Архимандрит Савва (Мажуко)

почитать кусок книги без обложки. Как я потом выяс-
нил, это был «Древний патерик» – сказание о жизни 
египетских монахов. Меня поразила история из биогра- 
фии святого Антония Великого. Каждую неделю к нему 
за наставлением приходили молодые монахи. Они за-
давали вопросы и слушали старца с почтением. И лишь 
один молодой монах всегда молчал. Как-то Антоний 
спросил его: брат, почему ты ни разу не спросил меня 
ни о чем? И монах ответил: отец, для меня достаточно 
просто смотреть на тебя.

Я знаю многих людей, которые не могут справить-
ся со своими страстями, им сложно переступить порог 
церкви, но они признаются, что сердце горит радостью 
и плачет, когда они просто видят монаха, когда слышат 
колокольный звон или звуки церковного пения. Это са-
мое простое, что мы можем им дать, чем мы можем с 
ними поделиться. Может, они не запомнят наши слова, 
пусть наши глаза скажут больше.

В 2012 году я провел в Тэзе несколько недель. Это 
было незабываемое время. Я вел дневник, и иногда пе- 
речитываю его, чтобы воскресить в памяти радость об
щения с этим святым братством. Для обычного право-
славного человека первые дни в Тэзе это культурный 
шок. Необычный стиль молитвы и богослужения, не-
привычные взаимоотношения, манера общения и в 
особенности, эта странная для русского человека обя-
занность общаться. Ведь русский человек не может об-
щаться поверхностно и бесстрастно. Поэтому мы и бо-
имся общения: уж если говорить, то до конца, до самых 
последних вопросов, если дружить, то до смерти, если 
любить, то навсегда. Святой брат Роже основал общину, 
которая несет апостольское служение – служение при-
мирения. И это очень благородное служение, и очень 



Монашеское призвание: дар и крест	 139

актуальное. Однако для меня это все было не столь 
важно, потому что Тэзе для меня стало, прежде всего, 
откровением красоты. Я бы повторил слова ученика 
святого Антония: братья, мне не так важно спрашивать 
вас о чем-то. Разговаривать, общаться, делиться – это 
важно, это необходимо. Но настоящая радость – про-
сто смотреть на вас, на тот огонь красоты, который от-
ражается на ваших прекрасных лицах, огонь, которым 
вы заражаете молодых людей, приезжающих сюда за 
наставлением и молитвой. И если у вас когда-нибудь 
появятся сомнения о выбранном пути, о том, что вы, 
может быть, мало ему соответствуете, не смущайтесь. 
Если хотя бы один человек скажет однажды, повторяя 
гениального апостола Петра, «Наставник! хорошо нам 
здесь быть» (Лк 9:33), знайте, что труд ваш не напрасен.

Свято-Никольский монастырь
Беларусь, Гомель

2015 г.





К 125-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ
ПРЕПОДОБНОМУЧЕНИЦЫ 

МАРИИ (СКОБЦОВОЙ) 
1891–1945



Мать Мария за работой в основанном ею 
общежитии, на улице Лурмель, 77. Париж.
Портрет Н. Верёвкиной (начало 1940-х гг.) 



Наталья Белевцева

МАТЬ МАРИЯ (Е. Ю. СКОБЦОВА) 
И СЕСТРА ИОАННА (Ю. Н. РЕЙТЛИНГЕР):

БИОГРАФИЧЕСКИЕ И ТВОРЧЕСКИЕ 
ПЕРЕСЕЧЕНИЯ

Между ними разница в семь лет. Елизавета Юрьевна 
(урожд. Пиленко, по первому мужу – Кузьмина-Кара- 
ваева) родилась в Риге в 1891 г., а Юлия Николаевна –  
в С.-Петербурге в 1898 г. Общими стали Петербург: у Ли- 
зы Пиленко с 1906 г., у Юли – с рождения; юг России, 
Черноморское побережье Крыма – Ялта, Анапа, Кокте
бель – любовь к Крыму у матери Марии с детства и на  
всю жизнь, у Юлии Крым (под Ялтой) – перед револю
цией; дружба с о.  Сергием Булгаковым (у Юлии Ни- 
колаевны – с крымского периода, у Елизаветы Юрьевны 
– в парижский период); бегство из России – Елизаветы 
Юрьевны в 1920  г., Юлии Николаевны – в 1921  г.; 
Франция, Париж (Елизавета Юрьевна с 1923 г., Юлия 
Николаевна с 1925 г.).

О постриге Елизаветы Юрьевны (из Дневника Юлии 
Николаевны):

«Вечером, после пострига Ел. Юр. [28 марта (н.ст.) 
/ 16 марта (ст. ст.) 1932 г., понедельник 3-ей седмицы Ве- 
ликого Поста].

Ник[а]кой постриг я еще так глубоко не переживала, 
к[а]к этот. Конечно, потому что это постриг женский, 
первый женский постриг, на котор.[ом] я присутствова-
ла. И я приучила (немного!) себя последнее время гово-
рить с самой собой, записывать свои мысли – и хочется 



144	 Наталья Белевцева

это пережить здесь, на бумаге, сказать все это здесь в 
словах.

Событие.
Со – бытие.
<...>
Что было со мной в церкви, и что было? Что было? Мне 

сейчас хочется плакать, но я должна удержаться <...>.  
Но, кажется, я не могу. Не могу удержать слез.

<...> я не знаю, не могу хорошенько объяснить, откуда 
они, почему они. Но мне хорошо. И вообще все хорошо. 
И мне хочется хорошенько подумать.

Во-первых – что и к[а]к переживала я при постриге.
Это было сильно. Это взволновывало, уносило. Си

лой. Силой благодати.
И я подумала – поймала себя на том, что в этом чув-

стве своей души, я не думаю о Боге, о моем Боге, о моем 
Христе, а просто чувствую это событие происходящее. 
И я хочу до конца себя проверить. Есть к[а]кая-то магия 
освященных традицией, преданием, историей – (наконец 
– не благодатью ли Церкви???) – вещей. Мантия, ками-
лавка… Ведь это не эстетизм.

Таинство – если можно так сказать про чин – ведь и 
оно действует?

О Боге ли это? <...> 
Историческая церковь, да…
Вот поэтому очевидно я и плачу, потому что слишком 

сложны эти проблемы, которые мы подъяли на себя, ко-
торые наложило на нас время наше.

И теперь – еще. О Боге ли? Где мой Бог, мой Христос, 
спрашивала я себя, которому я должна о ней помолиться. 
Я Его нашла, и помолюсь, “Господи, помилуй” – но мало, 
потому что все было уже “само”.

А моя душа шла вместе с этим “самим” и радовалась, 
и уже стала иная и иначе видеть, и много, много иначе. 
И стала та, что за мантией, родной, к[а]к часто бывают 



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 145

мне родней умершие, когда про чужого иногда сообщат, 
что он умер, я вдруг чувствую, что он стал мой, совсем 
близкий мне человек.

Правда странно, но мне иногда кажется, что я дей- 
ствительно когда-то была пострижена, или вообще мо- 
нашество, это к[а]кая-то музыка и мелодия, которая над 
(о! над!!) моей всей жизнью звучит. 

С детства ведь это – я помню… И эти, эти самые сле-
зы, что сегодня… <...> 

Стала она сестра Мария – и вдруг открылась она мне. 
К[а]к будто мне открыли ея душу. Больше бы открыть не 
могли бы даже ея собственные о себе слова».

* * *

Это дневник, а в письмах ко мне1 Юлия Николаевна 
через сорок с лишним лет будет писать сначала отстра-
ненно, а потом всё более и более переживая вновь судь-
бу матери Марии2. 

1 К автору статьи. – (Прим. ред.)
2 В 1976 г. отец Александр Мень предложил мне заняться 

историей жизни м. Марии (Скобцовой). Ведерниковы дали 
мне для изучения два посмертных сборника произведений  
м. Марии. Отец Александр снабжал меня журналами «Путь»  
и «Резистанс», а также посоветовал списаться с Юлией Ни
колаевной Рейтлингер (сестрой Иоанной), которая в эми-
грации знала м. Марию, а по возвращении в СССР жила в  
Ташкенте. Вот откуда образовались публикуемые ниже пись- 
ма. Хотелось бы подчеркнуть, что мать Мария была любимая 
святая (до ее канонизации было еще далеко) о. Александра. 
За неделю до гибели, 2 сентября 1990 г. он провел вечер, 
посвященный м. Марии, на который организовал приезд из  
Парижа внука о. Дмитрия Клепинина – Антуана Аржаков
ского.



146	 Наталья Белевцева

«24/Х 76
Что касается В[ашей] просьбы о материалах о м. М., 

то вряд ли смогу Вас удовлетворить. Мне трудно что-
либо прибавить к тому, что напечатано. Что до меня – я 
действительно дов[ольно] близко знала ее, но каких-либо 
личных отношений или дружбы с ней у меня не было. 
Жила я очень уединенно и очень занято (помогала по хо-
зяйству в семье “отца”, работала свою творческую рабо-
ту и сверх всего этого еще зарабатывала, тк сестре моей 
в то время жилось очень тяжело, муж ея болел, и я им по-
сылала в Пр[агу] все, что могла. Кроме того, по глухоте, я 
никогда не участвовала во всяких обществ[енных] делах, 
не слушала лекций и докладов, кот[орые] устраивала 
м. М. и на которые ездил “Отец” – но с ней встречалась, 
когда он ездил служить к ним в общежитие (ездила с 
ним), или где-либо еще. Могла бы только внести поправ-
ки в ту повесть о ней (в журнале “Просторы”3) – и то не 
совсем уверенно: по-моему – но категорически утверж-
дать не могу! – она в Сопротивл[ении] не участвовала, а 
погибла исключительно за помощь евреям и за симпатии 
к Родине, кот[орые] не скрывала. Тот факт (описан[ный] 
там), что в церкви (= гараже) у них на rue Lourmel был 
склад литерат[уры] Сопротивления, обнаруженный ге-
стаповцами – по-моему вымысел. Этого не могло быть. 
Что она ездила в монастырь в Лимитрофо4 учиться 
мон[ашест]ву – тоже совсем не помню, по-моему, это не 
так было. Все остальное более или менее верно. Что она 
курила, уже будучи монахиней – тоже ложь, она бросила 
курить, когда постриглась, и поэтому очень пополнела.

3 Журнал «Простор». – Ташкент, 1973, №12.
4 Лимитрофы – в переводе с латинского – пограничный, 

в 1920 – 30-х гг. – общее название буржуазных государств, 
образовавшихся на западных окраинах бывшей Российской 
империи после 1917 г. (Латвия, Литва, Эстония, Польша и 
Финляндия).



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 147

Вот, к сожалению, все, что могу сказать. Но если у 
Вас есть конкретные вопросы – то мб. я могла бы на них 
ответить. 

По-моему, вообще путь м.  М. очень индивидуаль-
ный, но конечно Вы правы, что она является примером 
(в своем монашестве и в своем умонастроениии) прак-
тического хр[истианст]ва, и образ ее особенно в связи с 
ея мученической смертью, потрясающ. Но есть в ея пути 
от Марии Египетской – недаром ее и назвали в постри-
ге Марией в честь последней. Митр. Евл[огий] сказал на 
ея постриге чудное слово: называя ее Марией он думал 
о том, что как Мар[ия] Егип[етская] ушла в пустыню к 
зверям, так она идет в своем монашестве в мир к людям, 
к злым людям, с котор[ыми] часто еще труднее, чем со 
зверями – что-то в этом роде, точно не могу сказать, но 
смысл был такой.

Сейчас я как раз перечитывала ея статьи и поражаюсь 
пророческому духу их!

На мой постриг она имела также косвенное влия-
ние…».

«4/XII 76
Что до меня – очень много ее встречала, видела, но 

никогда с ней не разговаривала. Ея улыбку вижу, кк сей-
час. Но по моему она не то, что люди сейчас хотят видеть 
в ней, и ее себе представить. Она была очень резкой ко 
всему, что не одобряла идейно, по-революционному рез-
ка (ведь она была с-дэчка или с-эрка, не помню). Терпеть 
не могла аристократического православия, и вообще ари-
стократию, одно время (еще до о. Дмитрия Клепинина) 
в ея общежитии был священником (не помню его имя) 
но фамилия вроде что-то Куракин, она все смеялась, 
что его участие в ея общежитии – “брешь в его миро-
воззрении”, т. к. он был какого-то аристокр[атического] 
происхожд[ения] и среды. Вообще шутить любила.  



148	 Наталья Белевцева

Терпеть не могла никакого ханжества. К службам цер
ковн[ым] (кроме литургии, конечно!) относилась вроде 
мат[ери] Екатерины (из Леснинского мон-ря), от которой  
пошло крылатое слово “типиконить”. Когда у нее в об
щеж[итии] был еще другой, очень “благочестивый” мо-
нах, и когда ему предлагали вторую порцию во время 
обеда – он отвечал: “не полагается!” – она разъярялась! 
Вообще не любила “как полагается”. 

Но литургию у них служили часто, и она всегда об 
этом хлопотала, часто приглашала служить у них о. С., 
и часто причащалась. Как- то раз о. С. сказал нам: “м. М. 
не умеет молиться”. Это возможно и очевидно, тк он же 
ее знал лучше всех – верно, просто это тип. Кто-то, же-
лая ее оправдать, сказал, что “ея молитвы – ея вышивки” 
(она любила вышивать и часто делала это для Ц[еркви]) 
– но я бы сказала, что ея молитвы – это ея стихи. <...> 

Вы поставили очень интересный вопрос о религиоз-
ной поэзии – есть ли она поэзия, или только рифмован-
ные мысли? По-моему, ея стихи – где-то на ½ пути, хотя 
многие теперь, читая их, не признают за поэзию, ценя 
при этом содержание.

Все, что пишет Микул[ина] о материнском отноше-
нии м. М. к Блоку, когда ей было самой-то чуть ли не 15 
лет – все верно, это была какая-то жалость и материн-
ский инстинкт! Это ея стиль. И путь Марии Египетской, 
кот[орый] она прошла, кк-то с этим связан. Уже будучи 
монахиней, она ездила к каким то “забытым” в про-
винцию, и там наблюдала, кк у них была очередь к про-
ститутке, и ей было их так жаль, она рассказывала это 
о. Сергию, что готова была бы сама их “принимать”. 

<...> насчет слушания – мне кажется она умела и слу-
шать, и говорить. Но бралась за многое, и часто были 
неудачи. Одну девушку, опустившуюся в пьянстве – вы-
тащила и она при ней была, очень ее (м. Марию) любила, 
но потом опять сорвалась. Вижу ея образ скорей тихий, 



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 149

сидящей за вышивкой, мир около, но и бурной деятель-
ности и активности. <...>

Около нее было много людей, кот[орые] ее очень лю-
били, но было и очень много врагов, которые возмуща-
лись всем, что она делает

<...> кк Вы знаете, о.  С[ергий] был очень болен, но 
нес, конечно, всю нагрузку, но я, стоя с ним рядом и зная 
чего это ему стоит – конечно делала все возможное, чтоб 
в чем могла облегчить ему жизнь и беспокоилась о его 
здоровье. Помню, что кк-то м. М. сказала не то мне са- 
мой, не то кому-то, что я слишком его оберегаю (но 
оберегать-то было даже и трудно, мало что можно было 
изменить). Но хорошо ей было это говорить, когда сама 
она, по собств[енным] словам, “засыпала как кукла с за-
крывающимися глазами – как только очутится в лежачем 
положении”, а он страдал всю жизнь наследственными 
(от матери – очень нервной) мучительными бессонница-
ми, и гов[орил]: “нет в мире такой силы, которая бы меня 
заставила заснуть”.

Постриг ея был замечательный – о слове м. Евлог[ия] 
я уже Вам писала. После постр[ига] “полагается” (что бы 
сказ[ала] м. М. на это слово! Она его не выносила!) 3 дня 
уединения. Ей его создали, поместив в комнату, кот[орая] 
тогда пустовала (потом в ней жил о. Кипр[иан]. – смеж-
ная с кабинетом и спальней о. С.) и я к ней, помню, при-
ходила туда, она сидела очень счастливая, читала, выши-
вала. (Я жила в этом же домике наверху). Но о чем мы 
говорили – хоть убей, не помню!

Многие совсем не понимали ни ея пострига, ни ея 
пути. Им, кк я говорю, подавай Лизу Калитину. Ея ин-
тонацию помню очень ясно, когда она передразнивала 
одного у нас там очень почтенного елейного старичка, 
кот[орый] ее спросил: “Как зовут Ваших детей? – я буду 
за них молиться”. Когда в Нуази le Grand я одно время 
жила, делая фрески в часовеньке при доме – это был ею  



150	 Наталья Белевцева

открытый дом для каких-то несчастных – мы с подру-
гой затеяли сделать настоящие фрески (потом их другие 
художники разрушили) – был, я помню, какой-то кон- 
фликт, и она говорит: “самое трудное с людьми”. Вот ее  
м.  Евл[огий] и “послал” вместо пустыни М[арии]
Егип[етской] – с людьми, а не со зверями пустыни, иметь 
дело. 

Иногда мне была чужда ея самоуверенность. Кк-то (не 
помню – уже при немцах или до них?) она говорила очень 
уверенно о будущем сына: “потом Сорбонна!” и т. д. – и 
повышала при этом голос – и вот чем все кончилось! 

Конфликт с 2-мя монахинями, кот[орые] по началу ей 
помогали, вышел на почве того, что те искали какой то 
что ли эстетики в монашестве, с его службами и т.д. – 
и ея стиль им не подходил – и им не нравилась, кк они 
гов[орили], – “шумиха” ея добрых дел – и они отдели-
лись и устроили за городом свой монастырек. Потом и 
там разделились! Вл. Евлогий смеялся – “что ни монахи-
ня – то игуменья!”».

На штемпеле дата отправки из Ташкента 20.12.76.

«М. Мария говорила: “вот драма нашей культ[уры] – 
Сераф[им] Саровск[ий] и Пушкин были современниками,  
но они понятия не имели друг о друге”.

Вот у нас бывает так, будто для того, чтоб стать пра-
вославным христ[ианином] – нам надо начать говорить  
(а мб. и думать?) на каком-то особом языке. У м. М. этого 
совершенно не было. Она “думала” (и гов[орила]!) язы-
ком своего времени, Блока и т.д. – и без всякаго “перево-
да” этого на др. язык была православ[ой] хр[истиан]кой. 
Но все же многое ей было неприемлемо. Напр[имер] она 
совершенно не понимала Феофана Затворника (хотя при 
этом “Добротол[юбие]” знала хорошо) и говорила: “когда 
я читаю Феоф[ана] Затв[орника] – кк будто жую бумагу”.



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 151

- – -
М. Мария считала в монашестве главным – “ничего 

своего”, те. отказ от всякого собственничества, будь то 
материальнаго, душевнаго или духовнаго.

Но в том и трудность уловить ея тип, ея идеи, пото-
му что пришла она к этому после многих мужей, после 
семьи, и продолжая в какой-то мере иметь своих детей, 
хотя двоих из них у нее взял Бог.

- – -
М. М. нетерпимо относилась к официальн[ому] доре

волюцион[ому] правосл[авию] В его проявлениях вроде 
то<го>, кк разнаряженные в мундиры пажи или подоб-
ные личности, придерживая рукой шпагу, становились 
на одно колено (это ея слова) во время пения “Отче наш” 
на литургии, тк кроме него они вообще ничего не знали 
и не понимали и знать не хотели.

- – -
Когда м. М. открыла свое первое общежитие – кажет-

ся без копейки в кармане – потом какими-то чудесами у  
нее все пошло, – то первым, кого она в нем приняла, была 
беременная девушка; враги возмущались, друзья руко-
плескали».

«19/I 77
Вы очень точно нашли понятие, вокруг которого ведь 

я ходила смутно, передавая Вам в своем последнем пись-
ме духовные вкусы м. М. и тип ея благочестия, и задавая 
Вам вопросы – что в повести Микулиной Вам показалось 
ложью, т.е. ея гуманистическая направленность. Мне ка-
жется, что именно м. М. (и мб. многие люди нашей эпо-
хи) включали (и включают) гуманизм в свой духовный 
церковный путь, а не противопоставляют одно другому.  
В этом весь “секрет”, по-моему! У о. С. часто была та-
кая фраза про его жизнь, про две ея части, казалось бы  



152	 Наталья Белевцева

противоположные др.др. – “das sind zwei Teile einer Kom
position”5. <...> 

…о встрече в кафе с Ал. Толст[ым] и о курении и заки-
дывании ноги на ногу – явная фантазия! Но все это имеет 
основание в том случае, что м. М. ни минуты не стили-
зовала себя под традиционное мон[ашест]во. Вы употре-
били выражение, что по Микулиной выходит, что ея по-
стриг был очередным проявлением [ея] экстравагантной 
натуры. Экстравагантность, если хотите, в ней была, и не 
могла совсем пропасть, но я могу свидетельствовать, что 
главное в ея постриге было желание церковного освяще-
ния своего пути, которое ей особенно было нужно, бла-
годаря беспутности и беспорядочности ея предыдущей 
жизни, и было вполне искренним желанием по-своему 
послужить Ц[еркви]. Часто мы с о. С. сравнивали ея по-
стриг с посвящением в диаконисы, т. к. многих мотивов 
пострига (девство, искание созерцательной жизни, и т.д.) 
которыми могли руководиться многие другие, пришед-
шие к постригу, у нее не могло быть биографически и в 
силу ея главного стремления – послужить людям.

<...> в ней есть какая-то доля не то авантюр[изма], в  
самом хор[ошем] смысле, не то, что Вы назвали “экстра
вагантностью”, но ведь это не мешает тому, что она умер-
ла как святая <...> она пошла в газ[овую] комнату вме-
сто друг[ой] женщины (у кот[орой] были дети! – Ел. Як.6 
подтвердила, и это очень важно, она мне писала (или 
рассказ[ывала]), что знает людей, кот[орые] от этой самой  
женщины это слышали7! 
5 «Это две части одной композиции» (нем.). – (Прим. авт.)
6 Елена Яковлевна Ведерникова. – (Прим. авт.)
7 Безусловных оснований утверждать, что м. Мария по- 

шла в газовую камеру вместо другой узницы, – нет. Но му- 
ченический подвиг ее не в этом; смерть м.  Марии свиде- 
тельствует о ее несомненной святости. См. Наталия Больша
кова. Подражание Христу. Путь матери Марии (Скобцовой). // 
Христианос-XXIII. Рига, 2014. С 182–184. – (Прим. ред.)



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 153

О спасении евреев во время войны (что и было глав-
ным ея делом, а вовсе не работа в “сопротивлении”, тк. 
последнее было полувоенной организацией, в котор[ой] 
по-моему, м. Мария не принимала участие, и то, что 
ящик с их бумагами стоял в храме (=гараже) не может 
быть, (кк пишет Микул[ина])».

«22/XII 78
…общежития, кот[орые] она устроила (с помощью 

других членов “Православного дела” – объединение, со- 
зданное не то ею, не то ею совместно с ея доброжела-
телями), помещались в брошенных буржуазных особня
ках, во дворе которых были бывшие конюшни – а по-
том гаражи. В этих-то гаражах и устраивали храмы, и 
не только у нее, а таких храмов-гаражей или бараков 
было у эмигр[антов] много, их насчитывали 15 штук в 
одном Париже, не то вместе с пригородами, не то толь-
ко в Пар[иже]. Так вот м. М. говорила – “мы в лучшем 
положении, чем православные до революции в Р[оссии], 
с нашими самодеятельными храмами, с их легковесно-
стью по сравнению с теми 100 пудовыми евангелиями и 
орущими голосистыми диаконами”».

«30 января 1977 г.
…кк-то м. М. мне сказала – “требую от них, – или 

что-то в этом роде – хоть бы за день они заштопали одну 
пару чулок” это очевидно о каких-то подопечных девуш-
ках, в борьбе с богемой…».

«27/I 80
Моя главная мысль заключалась в том, что главная 

идея м. Марии – это ударение на 2-ой заповеди, тогда как  
веками, в увлечении монашеством, наша церковн[ая] тра
д[иция] делала ударение на 1-ой, и кк бы уходила от пол-
нокровного выполнения Христовой проповеди, однако –  



154	 Наталья Белевцева

сознательно или бессознательно – считая эту традицию 
кк бы христ[ианст]вом I-го сорта. И веками наша духов-
ная литература писалась и имела в виду этот путь. Вот 
в этом-то и есть главная заслуга кк м. Екатерины, так и 
м. Марии и их главное слово в истории. Но беда в том, 
что путь м. Марии совсем особый и индивидуальный и 
не может быть примером.

Тут вся проблема в том – что такое монашество? Мне 
кажется, что все же главное в нем – это отказ от так на-
зываемой “личной жизни” и полная отдача себя всего 
целиком Христу. Но это осуществляется главн[ым] обра-
зом в девстве. А в таком случае его проявление в миру 
очень затруднено, тк полно опасностей и ложных шагов. 
М. М. в этом именно смысле была уже человеком пере-
горевшим, изжившим свой пол, и поэтому ея путь не ха-
рактерен».

* * *
Итак, с. Иоанна утверждает, что, хотя м. Марию она 

«дов[ольно] близко знала … но каких-либо личных от-
ношений или дружбы с ней у меня не было».

Но известно, что когда устраивалась домовая цер-
ковь в парижском общежитии по адресу Вилла де Сакс 
№ 9, – первую икону пожертвовала Ю. Н. Рейтлингер 
(м.б. Страстное Благовещение, которое видно на фото-
графии интерьера церкви в этом первом общежитии), 
а, когда осваивалось церковное пространство на ул. 
Лурмель, «иконостас храма, бывшего на улице Сакс, 
оказался слишком мал для нового помещения церк-
ви. Опять пришла на помощь милая сестра Иоанна 
(Рейтлингер) и дала иконы своей работы: Спасителя 
и Божьей Матери для иконостаса и огромную икону 
Покрова Богородицы на наружную стену над входом 



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 155

в храм…»8. Это та икона, которая сейчас находится на 
левом клиросе церкви прп. Серафима Саровского на 
ул. Лекурб.

8 Мать Мария (Скобцова). Красота спасающая: живопись, 
графика, вышивка. / Автор-составитель К. И. Кривошеина. 
– СПб., 2004. С. 56.

Икона Покрова 
Пресвятой Богородицы 
с. Иоанны (Рейтлингер)

Часть интерьера 
домовой церкви 

по адресу 
Вилла де Сакс № 9



156	 Наталья Белевцева

Более того: лики икон свт. митрополита Филиппа 
Московского, Образ Спасителя на Убрусе и Божьей Ма- 
тери, которые были сделаны для маленькой церкви, ко- 
торую м. Мария и о. Димитрий Клепинин открыли в 
пристройке основного храма на Лурмель, написала сес- 
тра Иоанна (Рейтлингер). И эти суровые лики контра
стно выглядят в ярком декоративном окружении, сде-
ланном м. Марией, но м.б. поэтому их воздействие  
особенно сильно. 

Святой Филипп 
митрополит Московский, 1940 г. 
Лик написан сестрой Иоанной, 

а вышивка с инкрустациями 
выполнена м. Марией



Образ Господень 
на Убрусе, 1939–1940 гг.
Лик написан с. Иоанной, 

а вышивка, инкруста-
ция, аппликация 

выполнены м. Марией

Икона Божией Матери 
Умиление, 1939–1940 гг.
Лик написан с. Иоанной, 
а вышивка, инкрустация,
аппликация выполнены 
м. Марией



158	 Наталья Белевцева

Есть свидетельство, что в концлагере мать Мария 
начала вышивать икону Божией Матери, обнимающей 
крест с распятым Младенцем. Это изображение могло 
быть навеяно фреской Марселя Ленуара, увиденной ею 
в Католическом институте в Тулузе, на которой была 
изображена Богородица с крестообразно распластан-
ным Младенцем Христом. Но подспудные ассоциации 
могли быть и с иконой Ахтырской Богоматери, а ближе 
всего – с Коптской. 

Вышивка исчезла, но описание её осталось благода-
ря подруге м. Марии по лагерю Е. А. Новиковой, и по 
нему был сделан рисунок, по утверждению К. И. Криво-
шеиной, – сестрой Иоанной (Рейтлингер).

Может быть, именно этот рисунок передала мне в 
1970-е годы Е. Я. Ведерникова.



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 159

* * *
У Ю. Н. много сил шло на сдерживание себя в жиз-

ни, проявлялся же темперамент в работе над творче-
ской иконой. Она понимала, что икона должна содер-
жать краски времени – впитать живую жизнь. Это ярко 
звучит в её Духовном дневнике:

«23 Февр. [1932]
Я не могу работать – мне надо искать – мне надо ду-

мать, говорить с самой собой.
Если бы у меня была твердая к[а]к камень вера, то я бы  

встала прямо перед Ним и вопила бы: Господи дай, Гос- 
поди дай, Господи дай! Если нельзя так молиться о здо-
ровье близких, о вещах житейских – то ведь о том чтоб 
Ты присутствовал в Твоей иконе – ведь можно? В Твою 
Славу!».

После посещения выставки Пизанелло:

«9 го Марта
Удивительна сила веры у старых мастеров, не веры в 

Бога лишь, а и в жизнь, в изображение, любовь, просто-
та, искренность.

Я хочу быть искренней, простой, верующей. <...> 
Икона – тот, кому молишься, кто нужен.
Икона должна быть нужна.
Искренность – и труд жизни.
Искренность веры – и труд работы над грехом, над 

жизнью».



160	 Наталья Белевцева

«Пятница. [18 марта (н. ст.) 1932 г.]
Я удалилась на Вел.[икий] пост, чтоб сосредоточить-

ся, и главной темой моих размышлений я поставила себе 
икону.

<...> Я вижу к[а]кое-то великое, громадное значение 
ея для соврем.[енного] иск-[уст]ва, и возможность (вряд 
ли осуществимую) для большого будущаго. 

Я проверяю себя и хочу глубоко продумать и прочув-
ствовать, что мной движет, когда в красивыя модерныя 
обстановки мне хочется повесить икону. <...> Мир не за-
крыт для меня – наоборот, он передо мной открыт, виден, 
только слегка заглушен шум его, чтоб лучше слышать. 
И я считаюсь – о! да слишком считаюсь с ним в своих 
размышлениях.

Итак – декоративность или и духовность? Конечно и 
второе. И пустая не экспрессивная декоративность мне 
не нужна, чужда. А экспрессия есть уже трагедия, драма, 
содержание.

Благодарю тебя, Боже, что Ты освобождаешь меня от 
рабства.

<...> 
Помоги Господи.

Вторник. [22 марта] 
Чувствую что в иконе к[а]кой-то очень основной узел 

всех современ.[ных] проблем духа и искусства… От этих 
мыслей очень трепетно».



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 161

А то, что с. Иоанна хотела переакцентировать, мож-
но понять, увидев тот декор, которым украшали сало-
ны, дома, пароходы во Франции в 1920-30-е годы. 

Скульпутуры ар–декó



162	 Наталья Белевцева

Деятельность м. Марии в реальной жизни известна, 
в иконах она порой себя сдерживала, давая волю свое-
му темпераменту в вышивках.

Не претендуя на подробный стилистический анализ, 
хотелось бы зрительно поставить рядом воплощение 
тех или иных евангельских сюжетов у той и другой. 
Но надо помнить, что икона и фреска требуют разно-
го уровня подробности и, если хотите, декоративности. 
Однако, все-таки обратимся к иконам обеих монахинь: 

Крещение: композиционно 
они совпадают, но по краскам 
медонское9 (сверху) представ-
ляется более гармоничным и 
сдержанным.

9 «Медонское» – здесь и далее: автор имеет в виду цер-
ковь св. Иоанна Воина в г.  Медоне (под Парижем), где в 
1930-е годы Ю. Н. Рейтлингер создала росписи и иконы. – 
(Прим. ред.)



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 163

Благовещение: икону и 
вышивку, наверное, некор- 
ректно сравнивать, но всё  
же надо отметить, что ме- 
донское Страстное Благо- 
вещение (сверху) тяготеет  
к древнерусской традиции 
Устюжского Благовещения 
с цветовыми сочетаниями 
модерна, а у м. Марии весь-
ма явна западная традиция 
с витражным буйством кра- 
сок. 



164	 Наталья Белевцева

Преображение: кажется медонское Преображение 
(внизу) более экспрессивным и красочно более плот-
ным, а у м. Марии оно пластически мягче.



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 165

Рождество: у м. Марии (сверху) живоподобно, радо
стно – купание Младенца. У с. Иоанны в Рождестве –  
будущая скорбь: Младенец в яслях-гробе. Но обе ху-
дожницы сокращают Соглядатая Иосифа. Традицион
но совпадают по бокам возвышенности волхвы и пасту-
хи. У м. Марии больше динамизма в фигурах главных 
участников, у с. Иоанны – в стремительности и пора-
женности Звездой волхвов и пастухов.



166	 Наталья Белевцева

Мария Египетская: обе не уступают друг другу в 
экспрессии и в преображении спокойствия канона. У 
с.  Иоанны (сверху), правда, каноническая композиция 
сохраняется, а м. Мария предлагает революционное ре-
шение.



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 167

 

Тайная вечеря: Иисус на вышивке м. Марии (свер- 
ху) тяготеет к симбиозу Спаса Нерукотворного и Спаса 
во гробе (глаза опущены). У с. Иоанны на иконах 1930-х  
годов – это Спас из медонской Небесной Евхаристии и 
на иконе «Не рыдай Мене, Мати». 



168	 Наталья Белевцева

Трубящие ангелы: у м. Марии (сверху) стилистика 
живописца Натальи Гончаровой, у с. Иоанны парение 
от Мориса Денни.

Несмотря на все различия, обеих художниц харак-
теризует свободный поиск языка века, в котором они 
живут. 

И вот, что напишет Юлия Николаевна много позже,  
в СССР, в 1970-е, в Приложении к Автобиографии, 
хранящейся в архиве ДРЗ10, продолжая отстаивать не-

10 Дом Русского Зарубежья (г. Москва). – (Прим. ред.)



Мать Мария и сестра Иоанна:
биографические и творческие пересечения	 169

стилизованную связь иконы с живой жизнью, одновре-
менно с сохранением её символизма. Это было свойст
венно и произведениям м.  Марии. Юлия Николаевна 
этот стиль назовет Реасимволизмом.

«Мне кажется, что нашей религиозной психологии 
ближе более древние эпохи (совсем не наших поздних 
типа Симона Ушакова и др. под.) – я бы не побоялась сло-
ва р е а л и с т и ч н ы е, но тут надо оговориться и уяс-
нить значение этого слова, и тем более уяснить разницу 
символизма и стилизации: искусство по своей природе 
с и м в о л и ч н о, и в еще большей степени, по своему за-
данию – с и м в о л и ч н а и к о н а (тут можно говорить 
о некоем “реасимволизме”). Именно при уходе от симво-
лизма в самом способе выражения (Васнецов и под.) ико-
на перестает следовать своему заданию!» (Приложение. 
Ф. 36, оп. 1, ед. хр. 6, л. 43).

« <...> как наша молитвенная психология отличается  
от таковой наших предков (поэтому многие молитвы 
древности нас не удовлетворяют!), так и икона с ее гла-
сом молчания может, а может быть и должна, в наш шум-
ный век иногда <...> быть трубным гласом. 

Икона имеет право будить, рассказывать…» (Допол-
нение к Приложению, ед. хр. 6, л. 13).

« <...> по-моему, особенно в наших условиях – икона 
от фрески не так уж далека. Наше время слишком суро-
вое, чтоб мы стали “развлекаться”, как ярославские ма-
стера, разными интересными эпизодами и украшать ими 
стены, если бы таковые нам были даны. <...> 

Нужна ли нам, нашей религиозной психологии и мо-
литвенной психологии вся эта пышность Успенского со- 
бора в Кремле, все это золото, вся эта узорчатость и ка
кое-то религиозное празднословие! Нам и иконостас с 



170	 Наталья Белевцева

его бесконечным числом ярусов уже не нужен! Мы не-
даром пережили одноярусные “храмы” в гаражах, чтоб 
могли бы вернуться к этой пышности» (Дополнение к 
Приложению, ед. хр. 6, л. 14).

Именно в соскребании позолоты с себя, с представ-
лений о себе, со стиля жизни и, в том числе с церковно-
го убранства, был путь и м. Марии – в её «неудобном», 
«огненном» христианстве. 

Москва
Июнь 2016 г.



От редакции

На страницах альманаха «Христианос» читатели  
не раз встречались с личностью матери Марии (Скоб
цовой) и ее поэтическим и религиозно-философским 
наследием. 

В этом выпуске альманаха, посвященном монашест
ву, собраны некоторые размышления м. Марии на эту 
тему. 

Изучая древнюю монашескую традицию, святооте-
ческие творения, Добротолюбие и осмысляя иноческий 
опыт прошлых веков Русской Православной Церкви, 
мать Мария искала ту стезю «подражания Христу», 
которая, исходя из евангельских заповедей, была бы 
«ответом» этому «времени исповедничества», когда 
«мир горит» и в которое выпало ей жить и проклады-
вать монашеский путь.

И, несмотря на то, что статьи, фрагменты из ко-
торых здесь представлены, уже опубликованы (да и на- 
писаны они были в конце 1930-х годов), – кажется не 
лишним еще раз вчитаться в эти строки, ибо они не 
только не устарели, но как будто и написаны для нас, 
для сегодняшнего дня. 

И обращены не только к монахам, так как, по мыс-
ли м.  Марии, Церковь – это «единый монастырь, со-
стоящий из тех, кто вольно подвизается на ниве Хрис- 
товой».



Мать Мария (Скобцова)

О МОНАШЕСТВЕ1

…Монашество идет сейчас ощупью. И мне, навер-
ное, как и всем другим, нужно было напрягать вни-
мание, делать выводы, искать в большой внутренней 
напряженности своего, по воле жизни такого необычай
ного, монашеского пути. 

В допетровской Руси, во времена преподобного Сер- 
гия, во времена Иосифа Волоцкого и Нила Сорского, при 
всех разнообразных проявлениях монашеского творче-
ства, было все же совершенно ясно, что жизнь предъ
явит к этому творчеству очень определенные требования. 
На спрос шло и предложение. Монастырские школы,  
монастыри-колонизаторы, монастыри-хозяйства, монас
тыри-издательства, монастыри-центры просвещения 
и культурной жизни, а часто – монастыри-крепости, и 
все это была верная, прочная и неизменная рама для тая- 
щейся в них святости. Культурно-хозяйственные тра-
диции монастырей – это то, что не может быть оспа-
риваемо. Это просто исторический факт. С петровским 
обмирщением жизни изменился спрос, изменилось и 
предложение.

Синодальный период церкви, конечно, период исто-
рического упадка монашества, как идеи, как принципа. 
Это не значит, что не было в это время замечательных 
монахов и замечательных монастырей, но все замеча-

1 Мать Мария (Скобцова). Воспоминания, статьи, очерки. 
т. I. Paris: Ymca-Press, 1992. // «Еще о монашестве». С. 152; 
«Под знаком гибели». С. 189.



О монашестве	 173

тельное, что было, являлось скорее исключением, все 
оно не могло нащупать какой-то прочной и общей ли-
нии монашеского творческого пути. Доживали старую 
традицию (уже в безгранично меньшей степени соот-
ветствующую запросам жизни), на которую в окружаю-
щей действительности не было еще никаких указаний. 
Как правило, из этого положения не могло родиться 
ничего творчески значительного. Синодальный период, 
конечно, кончен. От старого быта не осталось камня на 
камне, и от монашеского быта в том числе. Можно ска-
зать, что сейчас ни одна старая традиция не может ис-
кать своего обоснования и оправдания в вызывающих 
ее условиях жизни. От условий этих ничего не осталось. 
Традиция остается, если она остается, – только как та-
ковая, как некий затвердевший обряд, исполнители ко-
торого постепенно забывают его объяснения.

Тут можно говорить о своеобразных попытках в сво-
их личных монашеских путях встать на какую-то исто-
рическую линию, отдать свои силы на реставрацию 
того, что было сметено не только последними револю-
ционными событиями, но выветривалось постепенно в 
течение веков.

Прежде всего мне кажется необходимым в корне от-
вергнуть самый принцип такой установки. Ни в одной 
области человеческого творчества человек не должен 
ограничивать свои стремления такими реставрацион-
ными заданиями.

Все это в полной мере относится и к монашеству. Бы
ло бы нелепо и безумно пытаться сейчас создавать мо-
настыри так, как они были до революции, во что бы то 
ни стало продолжать старые традиции и им жертвовать 



174	 Мать Мария (Скобцова)

всей своей жизнью. По отношению к монашеству это 
тем более ясно, что собственно и неизвестно, какую 
традицию надо поднимать и реставрировать. XVIII и 
XIX века в истории монашества в России в общем были 
веками упадка, и вряд ли их можно принять, не вводя 
очень существенных коррективов из более отдаленных 
времен.

В самом деле, чем было монашество в этот послед-
ний период своего существования? Принято думать, 
что у нас наиболее распространенным был тип монаха-
созерцателя, и православное монашество, в противовес 
католическому, отказалось от какой-либо внешней ак-
тивности во имя уединенного богообщения. Мне дума-
ется, что это совершенно неверно. Созерцатели были, 
но это были единицы на тысячи, лично призванные к 
такому подвигу. Они, может быть, являли собой вер-
шину монашеской жизни, но отнюдь не определяли ос- 
новной ее тип. Конечно, безусловно верно, что русское 
монашество, за очень небольшим исключением, в по-
следние века не имело никаких активных социальных  
задач в церковной жизни. Но этот отрицательный при- 
знак не делает его созерцательным монашеством. Чтобы  
понять, чем оно было, достаточно изучить, чем оно оста-
лось в Румынии, Латвии, Эстонии и т. д. Монастырь 
был как бы некиим семейным очагом, монашеская об-
щина заменяла семью. Братья и сестры заменяли отцов 
и детей. Эта монашеская семья являлась некой хозяй-
ственно-бытовой единицей, – и это самое для нее ха-
рактерное, – она была религиозно-трудовой общиной, 
обслуживающей как духовные, так и материальные ин-
тересы своих членов. К такому центру стекались люди 
и из внешнего мира. Они, конечно, также получали от 
него известное материальное и духовное удовлетворе-



О монашестве	 175

ние, но это уже было вторичное дело монастыря, – так 
сказать, от избытка его сил, а не от основной его уста-
новки.

Нет ничего плохого в таком понимании задач, – очень 
вероятно, что историческая обстановка вынуждала мо-
нахов так их ограничивать. Но было бы совершенно 
неправильно такое ограничение признать чем-то един-
ственным и обязательным. Было бы неправильно ду-
мать, что вне этих исторических рамок монашество не 
может существовать, и теперь мы призваны во что бы 
то ни стало воссоздавать то, что было раньше, – если 
нет жизненных условий для этого, то создать хотя бы 
внешнюю декорацию, восстановить, так сказать, исто-
рически точный костюм старого монашества.

Чтобы правильно ответить на вопрос, каковы пути 
современного православного монашества, надо, конеч
но, не только изучить, каковы они были в XIX веке или 
в более древних веках, а каковы существеннейшие, мис- 
тические, глубинные черты православного монашества,  
какова его внутренняя суть, основные его принципы.

Монашество определяется не бытом, не монасты-
рем, не пустыней, – монашество определяется обетами, 
даваемыми во время чина пострижения. Все осталь- 
ное – историческая оболочка, которая может и должна 
меняться и которая имеет лишь относительную цен-
ность: она ценна, поскольку она способствует выпол-
нению обетов.

Обетов же этих три: это послушание, целомудрие и 
нестяжание. Если монах их соблюдает, он соблюдает 
монашество, если он их нарушает, то при наличии всего 
монашеского быта он своего монашества не соблюдает.

Обет целомудрия понимался всегда совершенно опре- 
деленно, и в его выполнение, конечно, никакие истори-



176	 Мать Мария (Скобцова)

ческие условия не вносят изменений. Не в нем, поэтому, 
корень всего нового, что монашество должно принять.

Последние века два других обета претерпевали про-
тивоположное развитие. Все ударение делалось на обе-
те послушания, и принцип отсечения воли доводился 
до своего предела. Обет же нестяжания упрощался до 
элементарного отказа от сребролюбия или, в лучшем 
случае, своей частной материальной собственности. 
Более духовного толкования ему не давалось.

Такое особое ударение на обете послушания объяс
няется сильным развитием института старчества, ко-
торое мы наблюдаем в русском монашестве с конца 
XVIII века. Старчество и есть пристальное духовное 
руководство послушником, предполагающее полную 
отдачу его воли в руки старца. Это не только вопрос об 
известной дисциплине, необходимой во всяком обще-
житии, не только вопрос о следовании правилам этого 
общежития, не только вопрос о добросовестном приня-
тии на себя известных обязательств и ответственности 
за их выполнение. Наоборот, – в послушании ответ-
ственность как бы снимается, обязанности вытекают 
не из их распределения в общей жизни, а из слепого 
и беспрекословного выполнения воли старца. От мона-
ха требуется одно – не иметь не только своей воли, но 
не иметь и своего рассуждения, своих оценок, своего 
выбора, – за него оценивает, выбирает, рассуждает и 
решает старец, – он только слепой исполнитель этих 
решений. Как предел послушания можно привести та-
кой пример: если старец впал в ересь и обличен в ней, 
послушник продолжает ему повиноваться, потому что, 
выйдя из повиновения, он согрешит, нарушит обет по-
слушания, а выполняя еретические требования стар- 
ца – он не грешит, так как самый факт послушания 



О монашестве	 177

перекладывает всю ответственность за совершенный 
грех на того, кто его жизнью руководит, т. е. на старца.

Мне не нужно сейчас по существу рассматривать 
этот принцип. Важно только подчеркнуть, что его во-
площение ставит одно непременное условие: для послу-
шания необходим старец, которого нужно слушаться. 
Если нет старца, то нет и послушания, или, во всяком 
случае, оно меняет свой характер, оно становится отно-
сительным, условным. Старец же не есть просто какое-
то случайное начальство, это человек, который ответ-
ственно берет в свои руки судьбу чужую, ежедневно и 
пристально следит за нею, воспитывает своего послуш-
ника, отвечает за него перед Богом. Если для послуш-
ника старец является подлинным духовным отцом, то 
и для старца послушник должен быть подлинным, хо-
рошо ведомым, любимым духовным сыном. Без этого 
нет старчества и нет послушания.

И нам надо твердо сказать, что при современных ус-
ловиях монашеской жизни старчества действительно 
нет или почти нет.

При таких условиях было бы нелепо во что бы то ни  
стало реставрировать институт старчества, условно счи- 
тать одного старцем, а другого послушником, приме-
нять всю суровую систему послушания, как полного 
отсечения воли, для того, чтобы отдать ее в руки дру-
гого человека.

Послушание как таковое остается неизменным, но 
смысл его становится другим. Монах должен быть по-
слушен церковному делу, на которое он поставлен, он 
должен целиком отдать свою волю и все свои творчес
кие силы этому делу. Послушание становится служе-
нием. По существу, это служение должно быть не менее  



178	 Мать Мария (Скобцова)

сурово, чем послушание старцу. Только ответствен-
ность тут остается на самом монахе, он сам мерит меру 
своей добросовестности, своей жертвенности и самоот-
дачи. Старцем его становится сама церковь, которая и 
судит его, а поручаемое послушание – это ответствен-
ное выполнение того церковного дела, которое церковь 
вручила ему.

Тут надо оговориться, что есть, конечно, работа, ко- 
торая по существу может быть названа поделкой. Когда 
отшельники плели циновки и лепили горшки – это 
была поделка. Когда мы чистим картошку, штопаем  
белье, подсчитываем расходы, ездим на метро, это тоже 
поделка. Но когда древние монахи в виде послушания 
погребали мертвецов, ухаживали за прокаженными, 
проповедовали падшим женщинам, обличали непра- 
ведную жизнь, творили милостыню – это была не по-
делка. И когда нам приходится действовать в нашей 
современной жизни, навещать больных, кормить без-
работных, учить детей, общаться со всеми видами че-
ловеческого горя и человеческого падения, иметь дело 
с пьяницами, с преступниками, с сумасшедшими, с 
унывающими, с опустившимися, – со всей духовной 
проказой нашей жизни, – это не поделка и это не толь-
ко дань послушанию, имеющему границы в нашем 
главном внутреннем делании, – а это само внутреннее 
делание, это неотделимая часть нашего главного. Чем 
больше мы выходим в мир, чем больше отдаем себя 
миру, тем менее мы от мира, потому что мирское себя 
миру не отдает.

И, наконец, третий обет – нестяжания. Обет нестя
жания только на первый взгляд как бы умаляется и 



О монашестве	 179

упрощается, что по существу неверно, верно скорее об-
ратное – обет нестяжания нуждается в большем осмыс-
ливании и углублении.

Частная собственность. Очень многие охотно бы от-
казались от нее за право пользоваться общей собствен-
ностью, которая обеспечивала бы кров, одежду и пищу. 
Тут все относительно.

Но есть в идее нестяжания и безотносительные ве
щи, которые особенно ярко выступают сейчас. Ее нель-
зя ограничивать материальным пониманием. Нищий и 
несребролюбивый человек одновременно с этим может 
быть великим духовным стяжателем.

На каких основных текстах базируется идея нестя-
жания? Мне кажется, что это заповедь о блаженстве 
нищих духом, каковых есть Царствие Небесное, это 
утверждение, что никто не имеет большей любви, чем 
тот, кто душу свою даст за други свои. Если это так, 
то что особенно противоположно нестяжанию? В от-
вете на этот вопрос мы видим особый смысл, так как из 
него вытекает чрезвычайная актуальность, чрезвычай-
ная злободневность и современность принципа нестя-
жания. Ему особенно противоположен эгоцентризм, 
являющийся болезнью нашего века.

Можно сказать, что в любых отношениях, внешних 
и внутренних, материальных и духовных, везде может 
быть проявление эгоцентризма, от него не свободна и 
религиозная жизнь. И совершенно так же в любых от-
ношениях может проявляться принцип нестяжательно
сти. Чем эгоцентризм тоньше, чем более высоких пре- 
делов человеческого духа он касается, тем он отвра
тительнее. Чем нестяжание тоньше, чем от больших 



180	 Мать Мария (Скобцова)

духовных ценностей человек отрекается, чем полнее 
отдает он душу за други своя, тем он святее, тем более 
соответствует он тому, чего от него требует Христос.

И конечно, монах, дающий обет, должен стремиться 
к выполнению его в самом абсолютном и всеобъемлю-
щем смысле. Монах в области внешних вещей в первую 
очередь должен быть бессребреником и человеком, не 
имеющим частной собственности, если же он ее имеет, 
он не должен нисколько дорожить ею. Монах не дол-
жен привязываться ни к чему во имя свое, потому что 
это ему полезно или нравится, или утешительно, или 
назидательно. Его отношение ко всему должно опреде-
ляться возможностью отдать себя, пожертвовать собой, 
распяться за другого. Собственное спасение души и 
стремление к нему он должен до конца подчинить сло-
вам апостола Павла: «Я хотел бы быть отлученным от 
Христа, чтобы видеть моих братьев спасенными». По 
существу, это перефразировка слов Христа об отдаче 
души своей за други своя.

Нищета духа не есть, конечно, отказ от каких-либо 
интеллектуальных интересов, не есть некий духовный 
идиотизм – это есть отказ от своей духовной исклю-
чительности, это есть отдача своего духа на служение 
делу Божьему на земле, и это единственный путь для 
общей жизни в едином соборном организме церкви.

Монах должен найти в себе силы сказать вместе со 
Христом: «В руки Твои предаю дух мой». Он должен 
сознательно хотеть стать исполнителем дела Божьего 
на земле – и больше ничем. Он должен быть проводни-
ком Божественной любви и соучастником божествен-
ной жертвы.

И совершенно ложно и неправильно думать, что он 
должен все время оберегать некую внутреннюю келью 



О монашестве	 181

свою, свое святая святых, отдавая, не давать главно-
го, – он должен в первую очередь жертвенно отдавать 
главное, памятуя, что Основоположником его подвига, 
Самим Спасителем, на крест было вознесено все Его 
Божество и все Его человечество, что Он в своей жерт-
ве отдал всего Себя и именно этого ждет от тех, кто 
идет по Его стопам.

Нестяжание не должно быть только пассивным – не 
просят, так я и не даю. Нестяжание должно быть ак-
тивным: надо искать, куда вложить дары, именно для 
этого нам Богом данные.

Само собою разумеется, что из такой точки зрения 
вытекает и необходимость монашеской активности во 
внешнем мире. Но надо помнить, что все ее виды –  
социальная работа, благотворительность, духовная 
помощь, – все это вытекает из напряженного желания  
отдать свои силы делу Христову, Христову человечест
ву, – не стяжать, а расточать их во славу Божию.

Мне кажется, что этим новым пониманием обета не-
стяжания должен определиться путь современного мо-
наха. Практически он может из-за этого принять некий 
новый и непривычный облик, но это вещь внешняя, по 
существу он будет стоять на основе древних обетов, 
определяющих собою самое существо его монашеско-
го делания.

Не буду повторять в тысячный раз характеристику 
нашего времени. Всякому, кто не слеп, очевидна его 
гибельность, всякий, кто не глух, слышит подземные 
раскаты приближающегося землетрясения. Но есть в 
нашей эпохе одна черта, утверждение которой может 
показаться парадоксальным, до такой степени на пер-
вый взгляд все в ней говорит об обратном. Парадокс 



182	 Мать Мария (Скобцова)

этот заключается в том, что наша безбожная, – а не 
только нехристианская, – эпоха, наше материалистиче
ское, нигилистическое время вместе с тем оказывает-
ся временем как бы по преимуществу христианским, 
как бы призванным раскрыть и утвердить христиан-
скую тайну в мире. И, точнее, – тайну христианского 
Апокалипсиса.

Какими идиллическими кажутся нам прошлые века 
истории. Как прочна и неприкосновенна была в них 
жизнь – жизненный уклад, границы государств, эконо- 
мический строй, образ правленья, образ мышленья, 
стройность философских систем, темп жизни, проч-
ность профессий, налаженность семей, святость част-
ной собственности, мощь церковных организаций и 
т.д. Гибель, смерть, призрачность жизни, хрупкость 
быта, – разве это было понятно людям последних ве-
ков? В человеческих сердцах, в народах, во всем мире 
царствовала полнокровная и румяная языческая жизнь. 
Чего же дивиться, что эта языческая жизнь проникала 
зачастую, – то в грубой, то утонченнейшей форме, – и в 
христианское сознание.

Но вот в наших домах зашатались и упали стены, 
а за ними оказались не привычные улицы привычных 
городов, но какой-то необъятный пустырь, по которому 
разгуливают все ветры вселенной. Жизнь оказалась ко-
роткой, непрочной и не очень дорого стоящей. Границы 
государств покоробились и сместились. Законы рухну
ли. На человеческую душу нахлынул первобытный 
хаос. Вместо крепкой, нормальной, самоуверенной жиз- 
ни в нашу судьбу ворвалась смерть.



О монашестве	 183

Человечество, просыпаясь и оглядываясь, с удивле
нием и недоумением увидело, что оно находится на 
Голгофе. И Голгофа постепенно становится единствен-
ным местом, на котором может быть человеческая душа.

Так вещи становятся на места. Кончился сон, в ко- 
тором все было обманно и противоестественно. Насту
пает трезвое утро. Кто знает, – быть может последнее 
утро в истории человечества, и кто сейчас не проснет-
ся, тому уж не будет времени просыпаться.

В прочном языческом мире вчерашнего дня и хрис
тианское сознание испытывало на себе огромное вли-
яние всей окружающей языческой атмосферы. Веками 
тянулся медленный процесс угашения огня, окостене-
ния духа, оплотнения порывов. Крепкий, плотяной, по-
луязыческий быт внедрялся в христианскую церковь, 
ритуал являлся мертвым регистром давно забытых по-
рывов. И основной вопрос тут не только во внешних 
вещах. Основной вопрос в гораздо более тонких и глу-
боких соблазнах, которые насквозь пронзили христи-
анское сознание, врезались в самый центр христиан-
ства, разложили его человеческую сердцевину.

Мне хочется привести один самый поражающий 
пример. Я буду говорить о монашестве, области как буд-
то наименее доступной для языческих влияний, наи- 
более замкнутой, наиболее сильно живущей традиция-
ми самых напряженно-христианских веков.

Для моей мысли совсем не важно упоминать о фак-
тах полного языческого извращения, которое можно бы- 
ло наблюдать в монашестве, а о том, что зачастую ис-
тинный смысл его был подменен самым неприкрашен-
ным и открытым служением миру сему. Часто или не 



184	 Мать Мария (Скобцова)

часто это случалось – неважно. Добросовестному и лю-
бящему взору ясно, что не этими извращениями опре-
делялось монашество. Даже тот факт, что подымался 
вопрос о введении в монашеские обеты четвертого обе-
та – зарока не пить, – может быть и является знамением 
упадочного времени, но по существу не характеризует 
основного русла монашеской жизни.

Мне хочется говорить о каких-то самых существен-
ных, внутренне доброкачественных установках, кото
рые мне представляются страшными именно ввиду сво- 
ей доброкачественности, искренности, ввиду того, что 
они требовали жертвенности, подвига, аскетического 
напряжения.

Существует обычный довод, когда отвергают воз-
можность активного монашества в православии. Го
ворят, что оно по существу своему искони было не ак-
тивно, а созерцательно. Мне думается, что это неверно, 
во всяком случае, неверно в применении к последним 
векам его существования. И главное, неверно такое 
двучленное деление монашества на активное и созер-
цательное. В него не входит то, что было самым рас-
пространенным, самым обычным и принятым в рус-
ском монашестве. Мне кажется, правильнее было бы 
говорить о трехчленном делении.

Всегда существовало монашество отрешенное, со-
зерцательное. По его путям идут немногие единицы. 
Может быть только в редкие эпохи огромного напря-
жения оно может определять собою целые течения, те-
чения пустынножителей, столпников, молчальников.

Напряжение проходит, огонь гаснет, – и этим путем 
идут единицы, особо к нему призванные.

Существует и монашество активное, обращенное к 
миру. У нас в последние века было чрезвычайно мало 



О монашестве	 185

его представителей. Мне кажется, что было бы непра-
вильным определять его, как некую погруженность в 
стихию мира, как некую христианскую суету. Может 
быть в таком обращенном к миру монашестве особен-
но сильно ощущается то, что мир во зле лежит. Какой 
мир лежит во зле? Богом созданный, который так воз-
любил Бог, что отдал Сына Своего Единородного за 
грехи его на смертную муку. И монашество обращает-
ся к миру, потому что любит этот образ Божий мира, 
образ Божий человека, прозревает его в грехе и гное 
исторической действительности. Как в созерцательном 
монашестве, так и в этом центральна установка на веч-
ность, преодоление временного, богообщение, – или 
непосредственное, или через подлинное человеко- и 
мирообщение. И то и другое монашество только тогда 
достигает подлинного своего развития, подлинной вы-
соты, когда ориентировано на Апокалипсис, на эсхато-
логию, на грядущее Царство Христово, когда может не 
только свою пустыню и пещеру, но и свой страннопри-
имный дом, школу, библиотеку, больницу, – весь мир, 
в котором подвизается, – ощущать, как храм, когда не 
боится вечно твердить молитву первых христиан: «Ей, 
гряди, Господи Иисусе».

Призрачность мира обличена. Томящийся в смерт-
ной немощи образ Божий в человеке вызывает пламен-
ную любовь, готовность к служению, к жертве. Монах 
отдает себя без остатка на эту жертву, отрекается от 
себя, от стяжания своего, от своего куска, крова, благо-
получия, от устроения собственной души, от всякого 
«образа жизни».

И в этом раскрывается подлинный и глубокий 
смысл монашеского обета нестяжания. Нельзя думать, 
что в нем человек отказывается только от накопления  



186	 Мать Мария (Скобцова)

материальных богатств, от сребролюбия, от своей част- 
ной собственности. Это само собою разумеется, но это-
го не достаточно. Он отрекается от стяжания – стягива-
ния своего духовного мира в единое целое, он не хочет 
стяжать своего «я». И чем выше он, тем более до конца 
он оказывается слугою всякого, – и на службе не толь-
ко его имущество, не только мускулы его ног, не толь-
ко думающая голова, – его дух, его святая святых, его 
молитва, – весь он до конца отдан на службу, весь он до 
конца хочет быть орудием в руке Божией.

Идолы падают, сгорают. Не только грубые и легко об-
личаемые идолы плотской похоти, чревоугодия, среб- 
ролюбия, нет, – тончайшие, изысканнейшие идолы, 
культ моей семьи, моего искусства, моего творчества, 
моего пути, моего благолепного образа жизни – все об-
личено. Ничего своего. Сам человек, «как трава, дни 
его, как цвет сельный».

Я уже упомянула, что на фундаменте таких апока-
липтических, или шире – общехристианских настрое-
ний могут вырастать оба типа монашества. Но я так-
же говорила, что не они характеризуют монашество 
последних веков. То, что было в последние века, и что 
может быть не окончательно ушло, – это как промежу-
точный тип. Он уводит человека от мира с его грехом 
и скорбями, он окружает человека высокими стенами 
монастыря, но он не доводит его до пустыни, до пеще-
ры, до одинокого стояния перед Богом. В нем человек 
не сир, не опустошен и наг, а в прочном кольце братий 
своих, в прочном противостоянии миру, под защитой, 
за оградой.

Есть одна точная параллель этому монашескому ти
пу в светском мире, – это семья. Да и в просторечии мы 
часто слышим, что перед человеком стоят на выбор два 



О монашестве	 187

пути, – семья и монашество, – один как бы заменяет 
другой.

Мне кажется, что по существу это совершенно не вер-
но: монашество упирается в эсхатологию, а семья вы- 
растает из природных, подземных корней материально
го мира. Но фактически, если говорить о монашестве 
этого последнего типа, то параллель между ним и семь
ей действительно существует. И в этом, что эта парал-
лель действительно существует, играет роль одно из 
самых основных свойств монашеских обетов, правда, 
воспринимаемое в некотором искажении. Это обет це-
ломудрия. Он приводит в подавляющем большинстве 
своем к монашеству людей, не имевших собственной 
семьи, не строивших личной жизни, не увидевших ост- 
рого противоречия абсолютной несовместимости лич-
ной жизни и неизбежного для монашества апокалип-
тического устроения духа. Произошло очень странное 
явление, которое постепенно переродило основные мо-
нашеские установки. 

Желание построить семью вовсе не исчерпывается  
стремлением удовлетворить плотские инстинкты, зем-
ную тягу к любви, даже к деторождению. В основе се-
мьи также прочно лежит еще один инстинкт, чрезвы-
чайно могучий в человеческой душе, – это завивание 
гнезда, организация и строительство своей собствен-
ной жизни, отделенной стенами от мира, замкнутой на  
крепкие засовы. Человек создает свой образ жизни, че-
ловек печется не только о своем материальном благо-
получии, но и о нравственной чистоте своей жизни, о 
ее внутреннем благолепии, он ее ограждает от внешней 
грязи, от всякого засорения, он ее хранит, он в ней ут-
верждает свое личное «я» и свое семейно-коллективное 
«мы», – противополагая их всякому внешнему «они».



188	 Мать Мария (Скобцова)

И вот люди, искренне принимающие обет целомуд
рия, отказываются от одной части того, что заставляет 
строить семью: они не примут ни плотской любви, ни 
деторождения. Но они принимают все другое, что ле-
жит в основе построения семьи. Они хотят устроения 
своей жизни, общности быта, высоких стен, за которые 
не проникает грязь и скорбь мира. Они строят некую 
духовную семью, и ограждают ее, и берегут от всяких 
посягательств, как святыню. Человек начинает отдавать  
все силы, чтобы обеспечить ей материальное благопо-
лучие, нравственную чистоту, чтобы поддержать в ней 
дух братского единства. Он много физически трудится 
для этой монашеской своей семьи, он отказывается от 
личных благ во имя общего, во имя своего общежи-
тельного устава, он приносит жертвы.

На первый взгляд, тут все очень хорошо, даже пре-
красно.

Ведь инок значит иной, – а в таком случае он обязан 
осуществить это иное в отделении себя от всего мира 
и в единении с такими же людьми, с иноками. Высокие 
стены и замки оправданы. Оправдана святость и недо-
ступность монашеского очага, – параллельно святости 
и недоступности семейного очага.

Да и не только на первый взгляд это все прекрас- 
но, – бывают эпохи, длящиеся века, когда по существу 
не может быть иного монашества, кроме ничтожного, 
ничего не определяющего количества монахов, име-
ющих к другому монашеству какое-то особое личное 
призвание. И в такие эпохи отшельники уходят из мо-
настырей в пустыни, а люди, видящие свое призвание 
в отдаче себя на служение миру, всего чаще и не по-
стригаются, а образуют странные облики юродивых и 
блаженных, ничего не берегущих, не строящих в своей  



О монашестве	 189

жизни, являющихся, по слову апостола, сором для ми
ра, не имеющих склонности ни к каким стяжаниям.

Кто знает, не они ли по преимуществу иноки, т. е. 
иные по сравнению со всеми живущими едиными мир-
скими законами – охранять, копить, беречь?

Но об этом не приходится задумываться, когда мир 
благополучен, юродствуют единицы, и единицы чувст
вуют апокалиптические знаки в человеческой истории. 
Когда мир благополучен, законно и оправдано именно 
такое традиционное бережение монашеского очага. С 
одной стороны, в этом есть элемент, пусть тончайший, 
еле заметный, языческого влияния, от которого почти 
никакая душа не свободна, а с другой стороны, это есть 
и бережение себя от языческих влияний, от прелести 
мира сего. В монастыре эти прелести тоньше, облаго-
роженнее, благолепнее.

Это если говорить о прошлом. Ну, а когда само вре-
мя учит нас вечной правде свершаемого Апокалипсиса, 
когда время, наперекор безбожным душам, которыми 
полон мир, само по себе становится вестником апока-
липтических свершений, когда человечество действи-
тельно возводится на Голгофу, когда нету путей, и нету 
устроений в мире, – можно ли в такую эпоху, в нашу 
эпоху принять обычное, традиционное двухвековое мо- 
нашество прошлого, как некоторое обязательство для 
монашеского будущего? Нет, нельзя.

И как ни трудно поднять руку на благолепную, про-
низанную любовью, прекрасную идею монашеской от-
гороженной от мира семьи, на светлый монастырь, – 
все же рука подымается.

Внутренний голос требует нестяжания и в этой об-
ласти.



190	 Мать Мария (Скобцова)

Пустите за ваши стены беспризорных воришек, раз-
бейте ваш прекрасный уставной уклад вихрями внеш-
ней жизни, унизьтесь, опустошитесь, умалитесь, – и 
как бы вы ни умалялись, как бы ни опустошались, – 
разве это сравнится с умалением, с самоуничижением 
Христа, – даже не на Голгофе, не на позорном кресте, а 
в Вифлеемских яслях, когда ангелы вокруг и мир полон 
благоволения.

Примите обет нестяжания во всей его опустошаю-
щей суровости, сожгите всякий уют, даже монастыр-
ский, сожгите ваше сердце так, чтобы оно отказалось 
от уюта, тогда скажите: «Готово мое сердце, готово».

Но наше время – оно действительно христианству-
ет в самой своей страдающей сущности, оно в наших 
сердцах развивает и разрушает все прочное, все усто-
явшееся, освященное веками, нам дорогое. Оно помо-
гает нам действительно и до конца принять обет не-
стяжания, искать не «образа» жизни, а «безобразия», 
юродского безобразия жизни, искать не монастырских 
стен, а полного отсутствия самой тонкой перегородки, 
отделяющей сердце от мира, от его боли.



От редакции

К статьям о монашестве близок сборник «Жатва 
духа», составленный Елизаветой Юрьевной Скобцовой 
(до принятия пострига) из обработанных ею житий 
святых, в виде двух маленьких книжек вышедших в из-
дательстве YMCA-PRESS (Париж) в 1927  г. Работа 
над «Жатвой духа» явилась важным этапом на пути 
Елизаветы Юрьевны к монашеству. Исследуя «Жития 
святых» Дмитрия Ростовского и «Древний Патерик», 
она искала тот идеал служения, тот образ святости, 
который был наиболее близок ей самой. Переработав 
канонические жизнеописания, на первый план автор 
выносит потребность «своих героев» в активном со-
страдании, сочувствии, в том, чтобы взять на себя 
ответственность за самых слабых, немощных, чтобы 
«носить бремена друг друга» ради исполнения закона 
Христова. 

Таким образом, главной темой «Жатвы духа» явля
ется жертвенное служение ближнему, хотя и аскети- 
ческий аспект православной агиографии тоже присут- 
ствует. В целом, жития в интерпретации Е. Ю. Скоб
цовой отражают то, что было главным для нее в 
Евангелии, в христианстве и то, что становится са-
мым важным в ее собственной судьбе – отдание своей 
души за другого, ибо «путь к Богу лежит через любовь к 
человеку, и другого пути нет» (м. Мария Скобцова). 





Е. Ю. Скобцова

ИОАННИКИЙ ВЕЛИКИЙ1

Сын пастуха и сам пастух, – и пастух не только стад 
овчьих, но и душ человеческих, – Иоанникий родился 
в селении Марикато к северу от горы Аполлониарской.

В ранней юности, уходя на далекие пастбища со ста-
дами овец, он осенял их крестным знамением и остав-
лял без иного попечения, а сам предавался молитве. 
И хищные звери не трогали овец, и во благовремении 
находили они источник для водопоя, и было им всег-
да достаточно травы на потребу, потому что крест 
Иоанникиев был им пастырем и оградой.

Сам же отрок этим знамением крестным освобож-
дал себя от тягости мирского дела и мог пребывать в 
молитве.

Так от возраста к возрасту выпрямлялся дух его во 
всегдашнем предстоянии Господу, и был он как свеча 
пламенеющая в молитве.

Достигнув зрелых лет, Иоанникий покинул отцов-
ские пастбища и родное селение для того, чтобы уйти 
в пустыню и свободно подвизаться на Господнем пути. 
Там, деля время между молитвой и трудом, Иоанникий 
научился читать слово Божие, а также и боговдохно-
венные книги святых и богоносных Отцов.

1 Преподобный Иоанникий Великий (752–846, день па-
мяти 4/17 ноября) – монах, подвизавшийся на горе Олимп 
в малоазиатский области Вифинии на берегу Мраморного 
моря, где было сосредоточено множество обителей визан-
тийского монашества. 

Скобцова Е. Жатва духа. Житiя святыхъ. Выпускъ I. 
PARIS: YMCA PRESS. [1927 г.] С. 5–14. 



194	 Е. Ю. Скобцова

И не только читал он молитвы и песнопения, сложен
ные другими, но и сам был вдохновлен Господом на 
творение особой молитвы, произнесением которой и 
прославлял в дальнейшем Святую Троицу...

Молился он так:
– Упование мое – Отец, прибежище мое – Сын, по-

кров мой – Дух Святой – Троица Святая, слава Тебе.
Постоянное трезвление отшельника, суровое отре-

чение от всех благ суетной жизни, молитвенная возвы
шенность его стали скоро известны далеко во всей 
округе.

А добрая слава часто влечет за собой дурную за-
висть.

И позавидовал праведности Иоанникия один инок 
по имени Епифаний.

Сначала он хотел путем словесного пытания найти 
что-либо в душе Иоанникия, что не может быть угодно 
Господу. Но после долгой беседы ничего такого не об-
наружил.

И тогда спросил он Иоанникия: 
– Что есть монах?
Отшельник же, как бы принуждая себя к ответу и 

совершая тяжелый труд промолвил в большой задум-
чивости:

– По мне, кто делает себе во всем принуждение, тот 
монах.

Епифаний вел хоть монашескую жизнь, но легкую 
и без надобности не принуждал себя к особым подви-
гам.

А потому был он сильно обижен словами Иоанни- 
кия, но обиды этой тогда не показал, а сложил ее в 
сердце своем, где лежал уже большой груз зависти и 
злобы.



Иоанникий Великий	 195

И только вернувшись к себе, дал он волю своему не-
довольству и заменил все иные помыслы страстью гне-
ва и ненависти.

Так пребывал он некоторое время, пока демон гнева 
не овладел им настолько, что не мог он уже оставаться 
бездейственным. Тогда решил он каким-либо способом 
погубить ненавистного Иоанникия.

Незаметно приблизился Епифаний к горе, на кото-
рой спасался отшельник. Трава же, по причине жаркого 
и засушливого лета, была на той горе совершенно жел-
той и сухой. А немного повыше росли деревья, тоже, 
по неизвестной причине, высохшие. Так что как бы на 
кладбище многих растений пребывал Иоанникий.

Приблизившись к горе, Епифаний во многих местах 
и с различных сторон поджег сухую траву. И вскоре це-
лое огненное море охватило всю гору. Деревья трещали 
и падали, сжав пламенным кольцом вершину, где имел 
пребывание Иоанникий. А трава, пылая, как бы слала к 
этой вершине огненные волны, грозя ее затопить.

С большой опасностью и со многими трудами избе-
жал Иоанникий этого пламенеющего приступа.

Вышедши в долину, он подумал, что ввел Епифания 
в великий соблазн. И тогда показалось ему, что не Епи- 
фаний совершил грех, покусившись на жизнь человече-
скую в злобе, а он, соблазнявший его, этот грех на свою 
душу принял.

Помыслив так, пошел он разыскать врага своего. Тот 
был очень испуган, увидав Иоанникия живым и невре-
димым, потому что почитал он его погибшим в вели-
ком пламени, охватившем гору.

Немедля приступил к нему Иоанникий и слезно стал 
просить у него прощения и отпущения греха. А дабы 
вернее это отпущение вымолить, он сказал:



196	 Е. Ю. Скобцова

– Позволь мне, брат Епифаний, и твою долю вины 
взять на свои плечи, и ответить за нее перед Господом, 
прося Его именем той тяжести, которую ты поднял, со-
вершая грех, отпустить мне и мою тяжесть – тяжесть 
человека, соблазнившего тебя на этот грех.

И, поклонившись в ноги смятенному Епифанию, 
Иоанникий отошел из той страны, дабы в пределах 
дальней пустыни продолжать трудное дело спасения 
своей души.

Много лет пребывал он в молитве. Много и смирен-
но плакал он, припадая ко Христу и прося Его отпу-
стить грехи человеческие.

Из зрелого мужа стал он старцем. Начали волосы его 
серебриться. Тело постепенно высохло. Только кожа об- 
тягивала кости. Глаза ввалились глубоко в глазницы, 
свет же, исходящий из них, был подобен пламени по-
паляющему.

И если бы кто увидел старца Иоанникия, стоящего 
прямо и неподвижно на скале, воздев руки к небу, во 
время молитвы, попаляемого солнцем, или иссушаемо-
го ветром, или покрытого зимой утренним инеем, то 
такой увидевший воскликнул бы:

– Воистину, вот высится под вольным небом свеча 
Господня. И пламени моленья его не задует ни ветер, 
идущий со всех четырех стран земли, ни дождь в осен-
нюю непогоду.

Молитва Иоанникия пламенем своим противостоя-
ла всем страстям человеческим и пламенем своим по-
паляла все страсти человеческие.

Так что стал он во плоти как бы бесплотен и в гре-
ховной природе как бы безгрешен.

И тогда отошли из той пустыни все демоны и враги, 
потому что нечего им было делать там.



Иоанникий Великий	 197

Остался Иоанникий один с Богом Сил.
И был Господу верным предстоятелем за мир и вер-

ным заложником за мирские страсти и грехи.
Когда же совершилось так, не захотел Господь бе-

речь сосуд этот нерасплесканным и решил дать приоб-
ретенное Иоанникием в пищу людям, дабы и голодные 
несколько насытились духом.

И повелел Он рабу Своему идти в мир, утешить и 
облегчить скорби мирские, бороться со страстями че-
ловеческими и молиться о покое людей.

Так, древним старцем покинул Иоанникий пустыню 
и понес многоценное золото свое обнищавшему и го-
лодному миру.

Во многих городах и селах являлся он, и люди име-
ли большую пользу от его молитв и словесных бесед 
с ним. И казалось даже людям, что после этих встреч 
получали они взамен своего непомерного груза земных 
забот и сомнений легкое иго Христово.

Несколько лет длилось его странствие среди мира. И 
не было ему знаков Господней воли, что может он уйти 
опять в пустыню на покой.

В конце этого земного пути пришел он однажды в 
один женский монастырь.

Монахини в нем были в великом смятении и горе, 
потому что одна из сестер монастырских, дотоле самая 
прилежная в молитве и самая послушная в труде, под-
пала диавольскому искушению и томилась в непосиль-
ной борьбе с самим многовластным врагом человечес
ким.

Духи уныния, гнева, блуда и гордости ополчились на  
нее и готовы были побороть волю слабой невесты Хрис- 
товой. И так сильно было борение, что тело несчаст- 
ной били жестокие судороги, а около уст клубилась 



198	 Е. Ю. Скобцова

кровавая пена, и глаза как бы ослепли от налившей их 
крови, язык же извергал немолчно самую страшную 
хулу на Создателя.

Печальные и плачущие сестры собрались около ее 
изголовья с зажженными свечами и молились, чтобы 
Господь освободил Своим вмешательством страдалицу,  
или посрамив силу врагов и попалив их дыханием уст 
Своих, или же разлучив грешное тело монахини от то-
мящейся и изнемогающей души.

Когда настоятельница увидала входящего Иоанни
кия, то поняла, что этот человек может много перед Бо
жественным престолом. А потому обратилась к нему 
со слезной просьбой облегчить страдания сестры.

И он тоже тайным ведением понял, что в этом преде-
ле дарованы ему Господом силы. Тогда подошел он к 
ложу несчастной. Окружающие громко запели песно-
пения, и свечи в руках их ярко засияли.

И возложил Иоанникий руку на голову томящейся, и 
спокойным голосом произнес:

– Волею и силою Бога живого, беру я, недостойный 
раб Божий Иоанникий, на себя грех твой – если ты со-
грешила, и тяжесть твою – если послана тебе в испы-
тание тяжесть. Потому что сильнее мои плечи твоих 
плеч. Потому что мне, искушенному, легче воевать с 
врагом. Потому что во имя любви хочу я принять труд 
твоего пути. И да будешь ты в смирении своем свобод-
на от искушения. Лежащая на одре только еще один раз 
всем телом содрогнулась, а потом уснула спокойным 
сном, так как по слову Иоанникия диавол оставил ее.

Все сестры монастырские опустились на колени и со 
слезами прославили Бога.

Иоанникий же, никем не провожаемый, вышел из 
монастыря.



Иоанникий Великий	 199

И вот увидал он, что солнце, доселе светившее яр-
ким и белым светом, вдруг померкло и как бы налилось 
кровью, а земля иссохла и замерла и птицы в небе пере-
стали петь, растения же будто напитались ядом.

И показалось Иоанникию, что Бог Господь отступил 
от Своего первозданного мира, предав его в руки врага 
и насильника, мощь которого не имеет границ.

Стала плодородная и цветущая земля горькой пус
тыней, и объяли ее тление и смерть. И слуги лукавого 
стали едиными владыками вселенной.

Средь этого оставленного Богом мира был одинок 
Иоанникий. И приступили к нему искушения.

Будто многими трудами не смирял он плоть свою 
человеческую, – восстала на него плоть, и демон блуда 
и греховных помыслов овладел ею.

Будто не видал он ранее великую силу помощи Гос
подней, – дух уныния проник в его сердце.

Будто не смирил он себя в пустыне до праха, – в не-
померной гордости ныне вознеслась душа его.

Стало его сердце местожительством лукавого, зату-
манился разум, отошло трезвление, и силы упали.

И только на самом дне души пылала одна огненная 
точка – память.

Изнемогающий, удалился Иоанникий от жилья че-
ловеческого. Понимал он, что принятая им на себя чу-
жая тяжесть и добровольно взятый чужой грех оказа-
лись не по его слабым человеческим силам.

А от этого наступило отчаяние.
Ночь не прохладила его тела и не утишила грешных 

помыслов и желаний.
Так на другое утро оказался он в месте пустынном 

и диком, среди желтых скал, где не было ни воды, ни 
растений.



200	 Е. Ю. Скобцова

И, спотыкаясь об острые камни, раня ноги свои, ос-
лепляемый кровавым солнцем, у последней грани бес-
силия и отчаяния, – понял он, что не может бороться с 
врагом и не может молиться.

Тогда он упал.
И судороги стали ломать его члены, лоб покрылся 

потом, глаза кровью налились, и пена выступила на ус
тах.

В ту минуту заметил он, что на соседнем выступе 
скалы, свернувшись клубком, грелась на солнце змея. 
Она его не видала и спала на желтых камнях.

И произнес мысленно Иоанникий:
– Если не могу я дальше бороться с грехом и иску-

шением, то пусть лучше умру, ужаленный ядовитым 
жалом змеиным, чем недостойно буду влачить жалкие 
дни моей жизни.

И, так помыслив, пополз он к змее, напрягая послед-
ние силы.

Змея же, услышав, что камни шуршат, проснулась и 
насторожилась. Потом развились кольца ее, и стала она 
тоже приближаться навстречу монаху.

Когда же были они на расстоянии нескольких локтей 
один от другого, то взоры их встретились. И неотрывно 
вперил Иоанникий свой взгляд во взгляд змеиный.

Одно недолгое мгновение длилось так. Потом змея 
вздрогнула вся, и дрожание это прошло по всему хреб-
ту ее. Вздрогнув же, вытянулась и осталась неподвиж-
ной. 

Когда Иоанникий приблизился к ней, то увидал, что 
лежит она мертвая.

И вот опять заблистало солнце Господне в синем не- 
бе, и запели птицы над головой его, и весь мир зазву-
чал немолчной хвалой Создателю, и стала земля под-



Виталий-монах	 201

ножием ног Божиих, и синева небесная – престолом 
Вседержителя. Будто вернулась божественная душа в 
покинутое тело.

Тяжесть упала с плеч Иоанникия, греховные помыс-
лы, как ветхая истлевшая одежда, скатились к ногам 
его – враг лежал во прахе, посрамленный.

Прямо – горящей свечой, молитвенником несмолка
ющим – великим предстоятелем перед престолом Гос
подним почувствовал себя Иоанникий.

И, легко ступая по острым камням пустыни, продол-
жал путь свой и громко славил Создателя. – Упование 
мое – Отец, прибежище мое – Сын, покров мой – Дух 
Святой, – Троица Святая, слава Тебе.

ВИТАЛИЙ-МОНАХ2

В то время когда патриархом Александрийским был 
Иоанн Милостивый3, в пустыне египетской подвизался 
монах по имени Виталий. Много лет обитал он в остав-
ленной гробнице и питался травою, собирая ее тут же 
на склонах. Даже рукоделием не развлекал он духа, а 
пребывал всегда в богомыслии и молитве, уделяя толь-
ко два часа в сутки на отдых.

Достигнув же преклонной старости и поднявшись на 
большую высоту богопознания, был он как бы совсем  

2 Преподобный Виталий жил в VI–VII вв. (День памяти 
22 апреля / 5 мая). Сюжет о подвигах монаха Виталия нашел 
свое художественное отражение и в пьесе-мистерии м. Ма
рии (Скобцовой) «Анна» (середина 1930-х гг.).

Скобцова Е. Жатва духа. Житiя святыхъ. Выпускъ II. 
PARIS: YMCA PRESS. [1927 г.] С. 5–13.

3 Иоанн (II) Милостивый (сконч. в 617 г.) известный сво-
им аскетическим образом жизни и благотворительностью.



202	 Е. Ю. Скобцова

лишен страстей земных. Огнем молитвы попалил пле-
велы душевные, постом сковал грешную плоть, созер-
цанием небесного ослепил себя к созерцанию земных 
благ.

И когда достиг он совершенной любви к Господу, то  
было сердце его пронзено жалостливой любовью к ближ- 
нему своему – скорбящему человеку. Но меньше он ду-
мал о тех, кто идет великим и трудным путем подвига, 
потому что всегда престояли его духовному оку те, кто 
подвига не знает, а влечется несвободным путем греха. 
Почувствовал он тяжелую плоть мира, и заболело серд-
це его мукою уязвляющей о человеческом падении.

Тогда, по слову апостола, захотел он для всех стать 
всем, чтобы спасти хоть некоторых.

И было это слово апостольское указанием его со-
страдательному сердцу, что лежит дальнейший путь 
его в мир. Мир же пребывает во зле.

Начал он из пределов своей нищей пустыни оплаки-
вать богатые города; ночуя под каменным сводом гроб-
ницы, молился за тех, кто живет во дворцах; питаясь 
травою, жалел вкушающих мясо и елей. Неимущий мо-
нах соболезновал миру, копящему великие богатства. 
Потому что перед единой жемчужиной все жемчужи-
ны мира не имеют цены.

Всего же сильнее был уязвлен он мукой о грехе. И 
по причине греха имел он к миру такую жалость, что 
не мог уже оставаться в пустыне на молитве. Пребывая 
в пустыне, был он единым сытым среди многих голод-
ных – и это было небрежением мирскою скорбью.

И когда созрела в сердце его эта любовная жалость 
и стало ему не по силам носить в себе зрелый плод ее, 
то решил он искать воплощения любви и применения 
жалости.



Виталий-монах	 203

Оставив гробницу, в которой жил, ушел Виталий из 
пустыни в город Александрию.

Так оставляет жнец дом свой и, взяв серп, выходит 
на жатву.

И было ему в то время более чем шестьдесят лет.
В Александрии же, не имея чем пропитаться, стал 

он работать на пристанях, выгружая заморские товары 
с приходящих кораблей и нагружая пшеницу на отхо-
дящие.

Работать надо было во все дни, кроме праздников 
Господних, от восхода солнечного и до заката. И нельзя 
было бросить работы, невзирая ни на дождь, ни на лет-
нюю жару. Тюки же с товарами и мешки с пшеницей 
были тяжелы, работники не очень жалели его старость 
и часто смеялись над его слабосилием. И малой платой 
оплачивался труд.

Помимо же этого людской крик и шум разгружаемых 
кораблей, брань рабочих, песни корабельщиков, ссоры 
торговцев – все сильно мешало молитвенному общению 
с Богом, налагая на это общение цепи земных тягот.

Так проводил Виталий-монах свои трудные дни в 
Александрии.

Но та работа, для которой оставил он пустыню, на-
чиналась лишь вечером и длилась до утра.

С первого дня не пренебрег он ею, а как горячий и 
искусный ловчий вышел на охоту.

Нагрузив муку со многих возов на корабль и полу-
чив от хозяина плату за день труда, пошел Виталий в 
ближайший притон – один из многих, которыми изо-
биловал город.

И встретили там старца веселые женщины, имею-
щие запястья и кольца на руках, и яркие губы, и набе-
ленные лица, и черной краской наведенные брови.



204	 Е. Ю. Скобцова

И музыка играла в притоне том, и гости все были 
пьяны и веселы, потому что были они все – корабель-
щики, не видавшие давно берега.

Одна из женщин подошла к Виталию и повела его с 
собой.

Он же не противился ее приглашению, потому что и 
пришел для нее.

Но, оставшись с нею наедине, стал плакать и печа-
литься. Тогда она смутилась и спросила его, чем он не-
доволен. Сказал ей Виталий:

– Только собой недоволен я. Вот многие годы укра- 
шал я мою душу перед Вседержителем и моим Госпо
дином Богом. И не имел я той тщательности в украше-
нии души, какую ты имеешь в украшении лица и тела. 
Однако не единого Властелина неба и земли ждала ты, 
но даже не знала, кто будет ныне твоим гостем и не 
придет ли к тебе самый ничтожный из всех ничтожных 
мира. Итак, для меня, последнего раба Господня, тру-
дилась ты больше, чем я для самого Господина.

И посмеялась женщина его словам, желая скрыть 
уязвленность ими.

А он дал ей монеты, полученные от хозяина за рабо-
ту, и сказал:

– Сотвори мне милость: прилагая ежедневно так мно- 
го труда к приему незнатных гостей, приложи хоть се-
годня малую долю заботы, чтобы принять в душу свою 
Владыку. И не пускай к себе никого иного.

И, сказав это, воздел Виталий руки и начал молить-
ся. И женщина не легла до утра на свое ложе, но снача-
ла удивленно внимала его молитве, а потом и сама, пав 
на колени, со многими слезами молилась и плакала, по-
тому что вдруг поняла она, в какой тяжести проходят 



Виталий-монах	 205

дни ее и в какой тьме пребывает дух. И были эти слезы 
для нее как дождь в безводной пустыне.

Наутро Виталий покинул ее, умоляя, чтобы не гово-
рила она никому, как прошла эта ночь.

Потом, потрудившись весь день у кораблей и полу-
чив за труд плату, пошел он в иной притон. И другая 
женщина пригласила его следовать за собой.

А по причине большой молодости была она очень 
жалостлива еще и стала печалиться, что гость ее имеет 
усталое лицо и должен трудиться, несмотря на боль-
шие годы.

Виталий же рассказал ей о трудностях пути отшель-
нического – и о ночном бдении, и об изнурении тела 
постом, и о непрестанной молитве, и о дикой пустыне,  
о жестком ложе в гробничной пещере говорил он и 
сравнивал, сколь многим труднее путь этой женщины. 
Потому что в пустыне подвигом подымаешься из сте-
пени в степень и молитвой покоряешь могучего врага, 
а в притоне этом от ночи к ночи снижаешь путь духа и 
поддаешься сильнее искусителю и его слугам.

Так сказал он:
– Если камень бросать на вершину горы, то, преодо-

лев сопротивление воздушное, он ослабляет все время 
трудность и быстроту полета. Так и мы ослабляем силу 
наших трудов, пока не успокоимся на вершине. Камень 
же, брошенный вниз с горы, летит все быстрее и бы-
стрее и своею тяжестью как бы увеличивает быстроту 
и трудность полета. И нет этому полету конца, пока не 
докатится он до дна пропасти.

После же долгой беседы опять начал молиться Ви
талий и громким голосом, проникновенно, произносил 
слова, зажигая душу женщины молитвенным востор-
гом. Когда же загорелась душа ее, то вслед за ним стала 



206	 Е. Ю. Скобцова

она повторять слова, и била себя в грудь, и поручала 
свою грешную душу Творцу.

И в следующую ночь, и во все ночи, наступающие 
после великих трудов телесных, ходил Виталий в раз-
личные притоны.

Узнал он все тайные помыслы всех веселых женщин,  
обитающих в Александрии: какая по нужде и по слабо-
сти пошла служить веселью, а какая пошла потому, что 
эта жизнь для нее желанна, и какая нудится и горюет 
от своих неправедных ночей, а какая в разгуле находит 
радость. Меру горю, греху, слабостям и желаниям уз-
нал Виталий.

И все сильнее уязвлялось сердце его любовной жа-
лостью. Плачущих о совершаемом жалел он, потому 
что вот узнали они единую бесценную жемчужину чи-
стоты, но не могут владеть ею. Тех же, кто не плачет, а 
ликует, жалел он еще более, так как в ослеплении своем 
не знают они даже об единой жемчужине.

Но для всех них он был по слову апостола всем. А 
все они за многие годы впервые увидали около себя че-
ловека. И человек этот – Виталий-монах – плакал об их 
грехах, и молился о прощении им, и скорбел, как бы 
отвечая перед Господом за потерянных овец единого 
людского стада.

Они же знали, что ничего он от них не ждет для себя 
и ни в чем для себя не нуждается, движимый единст
венно отцовской жалостью и братской любовью.

И все тайны свои, самые сокровенные, и помыслы, и 
обиды, и желания поверяли ему женщины и делали его 
как бы соучастником своей тяготы.

Вскоре все жители Александрии стали говорить, что  
монах, пришедший из пустыни, вносит великий со-
блазн в их жизнь, потому что живет недостойно.



Виталий-монах	 207

Был иноком – и стал завсегдатаем притонов. И бого-
мудрие заменил беседами с теми, кого почитают пад-
шими. И от обетов монашеских отрекся.

Так мир возгнушался им, презрел его, соблазнился о 
нем и покарал его осуждением.

И только когда во время работы слишком громко 
смеялись над ним другие работники, и показывали ми
мо идущим, и спрашивали, в каком притоне оставил он 
плату за работу предыдущего дня, Виталий говорил:

– Народ александрийский, не осуждай никого пре-
жде времени, пока не придет Господь – Сам Судья пра-
ведный.

Но они не слушали его слов, а продолжали смеяться.
Лишь патриарх Иоанн Милостивый не имел веры к 

людской клевете и не множил собою числа соблазнен-
ных, ожидая, чтоб не людская молва произнесла осуж-
дение, а совершился Господень суд.

А женщины помнили, что просил он их молчать, и 
строго хранили это запрещение.

Когда же пришел к Виталию смертный срок, то на
шли его коленопреклоненным, с лицом, имеющим на 
себе печать дивного света. Как бы изливалась божест
венным озарением на лицо его вся любовь и жалость, 
которую он принес в мир.

И со всех концов города, ото всех притонов, пришли 
поклониться его телу женщины, получившие от него 
столь небывалое утешение и столь великую любовь. И 
были облечены они в темные одежды, и имели волосы 
покрытые, и плакали, потому что не было для них сре-
ди всех жителей Александрии иного, кого они могли 
бы именовать человеком и братом.

А так как со смертью праведника и запрещение его 
потеряло силу, то в великой любви поведали женщины, 



208	 Е. Ю. Скобцова

как в молитве, и псалмопении, и в слезах проводил он 
у них ночи свои, тем самым подымая на себя тяжелый 
труд и непомерный подвиг, а их уча слезам, и молитве, 
и покаянию. И говорили они, что нет цены жалости его 
и нет меры любви его.

Тогда и весь народ александрийский понял, что глу-
мился над праведником и поносил сострадальца.



СОВРЕМЕННЫЕ 
ЦЕРКОВНЫЕ ПРОБЛЕМЫ





Протоиерей Дионисий Мартышин
Священник Павел Бочков

Денис Сергеевич Мартышин родился 28 октября 
1978 года в городе Горск Луганской области в семье ра-
бочих. С 1986 по 1996 годы обучался в средней школе  
№ 16 город Золот. В 1999 году окончил Киевскую духов-
ную семинарию, а в 2002 году магистратуру Черновиц-
кого православного богословского института. 30 июля  
2000 года в Трапезном храме Свято-Успенской Киево-
Печерской лавры по благословению Блаженнейшего 
Митрополита Киевского и всея Украины Владимира 
рукоположен в сан диакона епископом Переяслав-Хмель- 
ницким Митрофаном (ныне митрополит Луганский и  
Алчевский). 12 ноября 2000 года в Трапезном храме 
Свято-Успенской Киево-Печерской лавры Блаженней-
шим Митрополитом Киевским и всея Украины Вла-
димиром рукоположен в сан пресвитера. В 2003 году 
окончил Киевскую духовную академию со степенью 
кандидата богословия. С 2004 года преподает в Киев-
ских духовных школах. С 2005 года – заведующий кафед- 
рой украинского православия и теологии Межрегио-
нальной академии управления персоналом (МАУП).

Павел Владимирович Бочков, родился в 1983 г., в г. Но- 
рильске Красноярского края. Окончил Воронежскую ду- 
ховную семинарию, Киевскую духовную академию, док- 
торантуру Ужгородской украинской богословской ака-
демии им. свв. Кирилла и Мефодия. Доктор богословия, 
кандидат юридических наук. Автор более 90 научных 
трудов, в т.ч. нескольких монографий. Занимает- 
ся исследованиями в области расколоведения, истории 
церковных расколов, канонического, хозяйственного и 



Протоиерей Дионисий Мартышин
212	 Священник Павел Бочков

финансового права, русской религиозной философии и 
богословия. В 2003 г. рукоположен в сан священника, 
основал в г. Норильске приход во имя свт. Луки (Войно-
Ясенецкого) в 2006 г., настоятелем которого является 
и поныне.

ДУХОВНЫЕ ИДЕАЛЫ 
ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

И ПРЕОДОЛЕНИЕ СОЦИАЛЬНОЙ ИЗОЛЯЦИИ
НА ЦЕРКОВНОМ ПРИХОДЕ

Оздоровление церковной жизни в современной Рос-
сии, Украине и в иных странах постсоветского прост
ранства зависит не только от христианской проповеди, 
миссионерства, развертывания социального служения, 
но и от богословского понимания феномена христиан-
ского монашества и самого аскетического подвига пра-
вославного христианина.

Напомним, что не только в советском обществе, но  
и ранее, в Синодальный период, – чему посвящена бесе-
да протоиерея Александра Меня «Социальная концеп- 
ция Православия», – социальной доктрины в Русской 
Православной Церкви не было1; православная социаль- 
ная мысль, делала только робкие попытки, основываясь  
на работах русских религиозных философов, донести 
своё слово правды современному человеку. На сегод-
няшний день с интеграцией Православной Церкви в 
жизнь общества, само изучение социальной мысли хрис- 
тианства в ракурсе христианской истории, монашест- 

1 Мень Александр, прот. Церковь и мы. Домашние бесе-
ды. – М.: Жизнь с Богом, 2012. С. 167–183. 



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 213

ва в частности, становится приоритетным в контексте 
богословской мысли2.

Новые вызовы современной жизни требуют от пра-
вославных священнослужителей и богословов Русской 
Православной Церкви огромных усилий по преодоле-
нию социальной изоляции, «менталитета гетто», рет
роградства, которые сложились за долгие годы гоне-
ний и преследований в советский период. Несмотря на 
общественную активность отдельно взятых церковных 
иерархов, священников, богословов и наличие офици-
альных документов Русской Православной Церкви, по-
священных социальному служению3, миссионерству, на  
уровне церковно-приходской жизни, в психологии при-
хожан возникают ложные представления о личной ду- 
ховной жизни и общественном служении, которые  
условно можно назвать кризисом церковной коммуни-
кации.

Проблемы церковно-приходской жизни, порождаю-
щие кризис церковной коммуникации, условно, можно 
представить в виде такой схемы:

– самозамыкание и социальная изоляция, которые 
сужают миссионерскую природу Церкви;

– недостаточный уровень богословского образова-
ния православных пастырей и прихожан;

– ложно воспринимаемые идеалы монашества, аске-
зы и духовной борьбы с грехом;

2 Чопей Богдан, Мартышин Дионисий, прот. Основы со-
циального учения Русской Православной Церкви: учеб. по-
собие. – К.: Духовно-просветительский Центр имени Свя-
тых Апостолов, 2013. – 306 с.

3 Пеций Михаил, прот., Мартышин Дионисий, прот. Вве-
дение в социальную работу Церкви: учеб. пособие. – К.: Ду-
ховно-просветительский Центр имени Святых Апостолов, 
2015. – 198 с.



Протоиерей Дионисий Мартышин
214	 Священник Павел Бочков

– атмосфера фанатизма, религиозного воинствую-
щего радикализма и национализма;

– идеологизация и политизация церковной жизни;
– дух сектантства и «ревности не по разуму», про-

пагандируемые некоторыми священнослужителями и 
монашествующими.

Вынуждены согласиться, что «очень многие наши 
приходы и внешне благополучные, и не очень, порази
ла опасная болезнь под названием «сектантский изоля
ционизм», симптомом которой является убеждение: «кто  
не с нами, тот против нас». Благоприятную среду для 
распространения этой болезни создают ограниченность  
внутреннего мира прихожан, их духовная бедность и 
творческое бессилие, а также безразличие к Истине, 
проявляющееся, в частности, в отсутствии интереса к 
богословским проблемам»4.

Необходимо помнить, что сектантский изоляционизм  
не только разрушает экклезиологические представле-
ния о Церкви, как Теле Христовом, но и формирует у 
православных христиан ложные взгляды на церковную 
жизнь, подвиг монашества и современное общество. 
История Православия свидетельствует о том, что путь 
человека к Господу связан не только с его личным по-
иском Творца, но и с соборным церковным опытом по-
стижения Бога. На этом сложном, многотрудном, но 
одновременно радостном, спасительном пути право-
славному христианину необходима духовная помощь, 
которую могут оказать образованные православные па-
стыри и мудрые духовники – представители современ
ного монашества.

4 Бочков Павел, свящ. Выбор веры: Церковь или идеоло
гия: классификация церковных расколов постсоветского пе- 
риода: Монография. – К.: ДП «Издательский дом “Пер
сонал”», 2011. С. 165.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 215

Для большинства православных христиан, вполне 
справедливым является утверждение, что монашество –  
это удивительное, мощное, уникальное, впечатляющее 
радостное и победоносное шествие ко Христу, автори
тетная духовная сила, победоносный голос Церкви 
Христовой, к которому прислушивается мир. Духовная 
пустыня самоотречения, жертвенность, преданность 
воле Божьей открывает возможность каждому христиа-
нину воздвигнуть монастырские стены благодати Свя-
того Духа в своем сердце, ограждая свой разум, душу 
и волю от греха, уныния, печали, тоски и отчаяния. Но 
такое возвышенное понимание монашества вполне до-
пустимо, когда монах акцентирует свое внимание на 
милости Христа, Евангелии, прощении, радостном по-
каянии, духовном исцелении, а не на мертвом консер-
ватизме, невежестве и превознесении буквы закона над 
духом.

Известно, что настоящая духовная оппозиция мо-
нашества относится не к миру, как явлению любви 
Божьей, но к царству греха, порока, неправды и безза-
кония. Монашество является добровольным участием 
в деле освобождения нашей природы от господства и 
власти греха, для уготовления в наших сердцах оби-
тели для Христа Спасителя. Видный церковный и 
общественный деятель митрополит Бориспольский и 
Броварской Антоний говорит: «Ту духовную пользу 
для Церкви и общества, которую оказывали иноки, 
отрекшиеся от мира и взявшие на себя сугубый крест 
веры, тот подвиг, который несут они сейчас в мона-
стырях, тихих пустынях, шумных городах, далеких 
селах и приходах, трудно переоценить. Этот подвиг 
свидетельствует: пока будет существовать сей мир, до 
тех пор монашество останется средоточием церковной 



Протоиерей Дионисий Мартышин
216	 Священник Павел Бочков

жизни»5. Лучшим путем постижения духовного опыта 
Православия является изучение истории монашеского 
бытия, которое сыграло главенствующую роль в лето-
писи христианства.

Настаивая на истине и исторической правде, скажем 
о том, что сквозь толщу столетий и до наших дней мно-
гие иноки, монахи, невзирая на исторические ошибки 
церковных иерархов, духовенства и мирян, возносят 
свои вечные молитвы о мире. Тысячелетиями горят не-
угасимым огнем скромные лампады православных мо-
настырей, звучат тихие молитвы монахов, которых не 
зря богословы называют «земными ангелами» и «не-
бесными людьми».

Однако нельзя не видеть и того, что некоторые мо-
нашествующие, вместо того, чтобы следовать заповеди 
Христа Спасителя о проповеди Евангелия всему миру 
(Мк 16:15), идут путем социальной изоляции, бегства 
от мира, как творения Божия. Данная позиция грани-
чит с негативными явлениями маргинализации6, когда 
верующие, по мысли социологов, становятся люмпени-
зированной маргинально-периферийной группой, со-

5 Антоний (Паканич), архиепископ. Слово к новопостри-
женным иеромонаху Алексию (Шпакову), монаху Филарету 
(Гаврину), монаху Спиридону (Ходаничу) и монаху Амвро- 
сию (Вайнагию), произнесенное ректором КДАиС, Высоко- 
преосвященнейшим Антонием, архиепископом Борисполь- 
ским 21 декабря 2008 года // Киевская духовная академия и 
семинария [Электронный ресурс]. – 2016. – Режим доступа: 
http://old.kdais.kiev.ua/publication/upload/65/813/postrig.htm – 
Дата доступа: 28. 05. 2016.

6 Маргинализация – характеристика социальных явле
ний, стоящих на рубеже культур, на краю социальной про- 
пасти. Выталкивание на дно, резкое понижение в социаль
ном статусе.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 217

циально и культурно отчужденной от «большого об- 
щества»7.

Преодолеть эти ложные и искаженные представле-
ния об общественной и церковной жизни призваны все 
христиане. Религиозное измерение общественных яв-
лений должно занять свое достойное место в мировоз-
зрении православного христианина. Только настоящая 
православная вера, лишенная маргинального влияния, 
мотивирует жизнь христианина, одухотворяет все про-
цессы человеческой жизнедеятельности. 

По нашему мнению, задача современного православ
ного богословия состоит в том, чтобы проповедуя о Боге, 
оно актуализировало понятие того, что православная 
вера несет в себе абсолютную правду о Боге, челове-
ке, обществе, политике, бизнесе и вызовах современной 
цивилизации. «Задача заключается в том, – подчерки
вает Святейший Патриарх Кирилл, – чтобы сегодня  
люди это осмыслили и приняли феномен веры не как 
историческую традицию, не как часть фольклора – ми- 
лого, приятного, вводящего в уютную атмосферу про-
шлого со всей её романтикой, а как реальный миро
воззренческий вызов; чтобы современное человечество 
поняло: существование цивилизации во многом зави-
сит от того, насколько люди примут в ум и сердце Бо-
жию правду»8.

Евангелие Христово, по слову Святейшего, «требу-
ет от человека, преобразовывать себя, а через себя – и 

7 Заславская Т. И. Социоструктурный аспект трансфор- 
мации российского общества // Бабосов Е. М. Социология в 
текстах. Хрестоматия: Учебное пособие для студентов ву
зов. – Мн.: ТетраСистемс, 2003. С. 78.

8 Церковь призывает к единству: Слово Святейшего Пат- 
риарха Кирилла / сост. А. В. Велько. – 2-е изд. – Минск: Бело-
русская Православная Церковь, 2010. С. 147–148.



Протоиерей Дионисий Мартышин
218	 Священник Павел Бочков

окружающий мир»9. Эти слова в полной мере относят-
ся и к церковной жизни. В общине христианин призван 
к солидарности, социальной ответственности и обще-
ственной деятельности, посредством которой христиа
нин проповедует о Боге. Христианство должно идти 
путем преображения мира, а не путем отвержения че-
ловека и его интересов.

В храме, участвуя в Евхаристии, православный хри-
стианин может ощутить себя членом избранного народа 
Божьего, проникнуться духом соборности и почувство-
вать себя по-настоящему свободным от политики, на-
ции, экономики, социального неравенства и идеологи-
ческого рабства. Именно через Евхаристию, проповедь 
Слова Божьего и социальное служение, Церковь Христо-
ва может реально трансформировать бытие человека. 

Кроме того, именно в Церкви Христовой, в среде 
монашеского бытия, Бог может избавить человека от 
самоедства, фанатизма, уныния, депрессии, безумия 
и греховной ограниченности. «Церковь, – по мнению 
видного российского журналиста и писателя Дмитрия 
Быкова, – не должна и не может расстаться с ролью 
одного из главных общественных институтов: она не-
обходима хотя бы потому, что выглядит единственной 
реальной альтернативой секте, тому духовному под-
полью, в которое рано или поздно скатывается любой 
мыслящий одиночка»10.

9 Сила нации – в силе духа. Книга размышлений Свя- 
тейшего Патриарха Кирилла / сост. А. В. Велько.– 2-е изд. 
– Минск: Белорусская Православная Церковь, 2010. С. 173–
174.

10 Быков Дмитрий. Толоконные лбы // Интернет-портал 
«Snob.ru». [Электронный ресурс]. – 2016. – Режим доступа: 
http://www.snob.ru/profile/9493/print/40331 – Дата доступа: 
10. 05. 16.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 219

С нашей точки зрения, под кризисом монашеской 
жизни мы подразумеваем извращение монашеского 
подвига самоотречения, искаженные представления об  
аскезе, добродетелях, свободе и борьбе с грехом. А так-
же низкий уровень церковного общения, безграмот-
ность духовенства и монашествующей братии на пути 
интеллектуального и духовного постижения Истины. 
Отдельного внимания заслуживает вопрос передачи ве- 
ры, духовных идей, ценностей, христианских устано-
вок и ложное понимание основных аспектов жизнеде-
ятельности христианина, основанных на Священном 
Писании и Священном Предании Церкви, а не на ска-
заниях «неизведанной старины».

Важно подчеркнуть, что христианская община, со-
гласно богословским взглядам Святейшего Патриарха 
Кирилла – «это опять-таки система солидарности, си-
стема взаимодействия и общения, которая формирует-
ся в Церкви через молитву»11. Вот почему, по мнению 
Святейшего Патриарха, Православной Церкви сегодня 
так важно развивать социальные программы церков-
ных приходов, образовательные и молодежные про-
граммы12.

Церковь Христова призвана свидетельствовать о 
Христе, передавать апостольскую веру – ту веру и те 
взгляды на мир, духовно-нравственные убеждения, на-
дежды, оптимизм, горение духа и сердца, которые свя-

11 Кирилл, Святейший Патриарх Московский и всея Руси. 
Встреча Святейшего Патриарха Кирилла с нижегородской 
молодежью. Ответы на вопросы // Интернет-портал «Рус-
ская Православная Церковь. Официальный сайт Москов-
ского Патриархата». [Электронный ресурс]. – 2016. – Режим 
доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/739341.html – Дата 
доступа: 10. 05. 2016.

12 Там же.



Протоиерей Дионисий Мартышин
220	 Священник Павел Бочков

тые апостолы приняли от Самого Господа. Православ-
ная вера – это те «великие принципы, на которых Бог 
возжелал устроить жизнь рода человеческого»13. 

И если православное богословие не сможет сохра-
нить, а главное передать, актуализировать, сделать эти 
«великие принципы» востребованными в истории че-
ловечества, то Церковь не справится со своей священ-
ной миссией и вечные абсолютные ценности Христа 
никогда не смогут воплотиться в реальной жизни че-
ловека.

Заметим, что именно в церковной среде, посредством 
церковной коммуникации передается Истина Христо-
ва. И если православное богословие не будет развивать 
сеть церковной коммуникации, миссионерство, про-
свещение, социальные проекты, а будет только «сохра-
нять старые формы выражения веры или способы ее 
передачи, то этого будет недостаточно, а, может быть, 
это даже послужит тому, что люди останутся глухими 
к этой христианской апостольской вести»14. 

Святейший Патриарх Кирилл неустанно проповеду-
ет, что «вся миссия Церкви – это творчество, это попыт-
ки сделать весть о Христе актуальной и современной»15. 
Об этом говорит и митрополит Гор Ливанских Георгий 
(Ходр), размышляя о святости и вызовах современного 
мира. «Безусловно, мир преобразуется святостью. Ког-
да он был мал, не очень силен, и его проблемы были не-
сопоставимы со вселенским порядком, у святости было 
только одно обличье. Но в открытом, идущем к объ-
единению мире, с его непрестанным усложнением, гло-
бализацией и всеми вытекающими из нее проблемами,  

13 Там же.
14 Там же.
15 Там же.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 221

сама святость, несомненно, должна принять новые фор- 
мы. Такие формы, которые не были бы чужды объек
тивным поискам разрешения сложностей жизни. Твор- 
чество, через которое человек сегодняшнего дня  
стремится возрастать и перерастать самого себя, пред-
полагает скрытое присутствие Христа в мире»16.

По мысли митрополита, любовь Творца к мирозда
нию, долг любви по отношению к миру, Евангелие 
Христа обязывает учеников Господних – православных 
христиан участвовать в развитии мира, в его коренном 
преобразовании17. «Скажу больше, – пишет владыка 
Георгий, – Господь присутствует в этической, худо
жественной, научной революции, которые просвещают 
мир и, так или иначе, выявляют Его присутствие во 
вселенной»18.

Повторяясь, отметим, что кризис монашеской жиз-
ни и церковной коммуникации стремительно разви-
вается на почве мракобесия, невежества, «пещерного 
суеверия»19, церковно-приходского кликушества, фор-
мализма, ретроградства, фанатизма и радикализма. Рас- 
сматривая и анализируя каждую проблему в отдель
ности, отчетливо видно как искажается христианское 
мировоззрение, подверженное влиянию ложных взгля-
дов на духовный мир и современное общество. В свете 
серьезного богословского анализа становится понят-

16 Георгий (Ходр), митрополит Гор Ливанских. Призыв 
Духа: Церковь и общество / Пер. с фр. – К.: Дух і літера, 
2006. С. 12 – 13.

17 Там же. С. 13.
18 Там же. С. 12.
19 Подробнее см.: Быков Дмитрий. Толоконные лбы // Ин- 

тернет-портал «Snob.ru». [Электронный ресурс]. – 2016. – Ре- 
жим доступа: http://www.snob.ru/profile/9493/print/40331 – 
Дата доступа: 10. 05. 16.



Протоиерей Дионисий Мартышин
222	 Священник Павел Бочков

ным, что кризис монашеской жизни и церковной ком-
муникации – «это суд над преходящими условностями 
нашего восприятия вечной Истины христианства»20, 
приговор ложным взглядам на Бога, мир и человека.

Установлено, что развивая православное богословие, 
шествуя путем просвещения, плодотворного диалога 
науки и религии, можно разрушить стену непонима-
ния между христианской общиной и современным ми-
ром. Как здесь не согласиться с актуальными размыш-
лениями митрополита Георгия (Ходра): «Пусть поймут 
меня правильно: речь не об aggiornamento, тем более не 
о приспособленчестве к духу века сего, не об ослабле-
нии великого Предания, которое спасало нас веками. Я 
знаю, что на нашем пути есть такие подводные камни, 
как чрезмерное упрощение или духовное обеднение. 
Но разве не столь же опасно простое воспроизведение  
форм? Действительно ли спасают нас одни и те же 
слова, повторяемые на протяжении всей человеческой 
истории? Я не настаиваю на систематической новизне. 
Моя единственная забота в том, чтобы Бог мог общать-
ся сегодня с теми людьми, какие есть»21.

Кроме того, кризис монашеской жизни показывает 
явные недостатки и проблемы церковного и обществен-
ного бытия в целом. Притворство, бездарность, ретро-
градство, провинциализм никакого отношения не име-
ют к Священному Преданию Церкви. Именно об этом 
говорил выдающийся богослов, церковный деятель, док- 
тор церковной истории, протопресвитер Виталий Боро
вой, когда подчеркивал, что наши народы захлестнула  

20 Желудков Сергий, свящ. Почему и я – христианин. – 
СПб.: Кайрос, 1996. С. 10.

21 Георгий (Ходр), митрополит Гор Ливанских. Призыв 
Духа: Церковь и общество / Пер. с фр. – К.: Дух і літера, 
2006. С. 281.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 223

«мутная волна крайне реакционной, почти мракобес
ной лжеверности, ложной и не истинной, а фольклор-
ной верности истории Церкви и церковной жизни»22.

Православные христиане, будучи верны апостоль-
ской проповеди, святоотеческому наследию, догматиче- 
скому учению Церкви, должны передавать свою веру 
на понятном языке, делая её доступной миллионам лю- 
дей живущим на планете. Отсюда, важность и необ-
ходимость современных переводов церковной литера-
туры, создание новых учебников, учебных пособий и 
рекомендаций на русском языке и с учетом современ-
ной научной методологии. А для этого нужно не только 
нарастить «богословские мышцы», преодолеть кризис 
церковной коммуникации, выйти из «затвора», «соци-
ального гетто» «малого стада»23, но уничтожить «клет-
ку», в которую хотят загнать православных христиан 
и повесить замок «храмового благочестия». Об этом 
с болью, озабоченностью всегда говорил митрополит 
Смоленский и Калининградский Кирилл (ныне, Свя-
тейший Патриарх Московский и всея Руси): «Надлежит 
ли нам добровольно затвориться в церковной ограде, 
ограничившись общением в пределах своего «малого 
стада», а остальному миру высокомерно заявить: мы – 
сами по себе, мы спасаемся, а вы – как хотите? Но ведь 

22 Боровой Виталий, прот. Возрождение прихода в по- 
нимании священноначалия Русской Православной Церк- 
ви накануне революции и в современных условиях // 
Материалы Международной богословской конференции 
«Приход в Православной Церкви» (Москва, октябрь 1994 г.). 
– М.: Свято-Филаретовская московская высшая православ-
но-христианская школа, 2000. С. 43.

23 Кирилл, митрополит Смоленский и Калининградский. 
Вызовы современной цивилизации. Как отвечает на них 
Православная Церковь? – М.: Даниловский благовестник, 
2002. С. 37.



Протоиерей Дионисий Мартышин
224	 Священник Павел Бочков

это стало бы предательством завета Христа идти про-
поведовать и научать все народы»24.

«Церковь призвана свидетельствовать Истину перед 
лицом всей вселенной. И христиане не должны ставить 
свещницу под спудом, но ярко светить всему миру»25. 
Святейший Патриарх Кирилл, размышляя над реаль-
ными плодами христианской жизни и миссии Церкви, 
пишет: «Жизнь человека должна сопровождаться реаль- 
ными свершениями. Все, что мы делаем, будь то наша  
профессиональная карьера, семейная или личная жизнь, –  
все обязано приносить плод, который будет востребо-
ван людьми, который призван улучшить жизнь и слу-
жить накоплению духовного потенциала личности и 
всего человечества»26.

Рассматривая церковно-приходскую жизнь, подвер-
гая жесткой критике уставщичество27, обрядоверие, 
догматизацию обряда, которые нередко для многих 
монашествующих ближе и дороже самого Евангелия, 

24 Там же.
25 Там же.
26 Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Вера долж- 

на приносить духовные плоды // Кирилл, Патриарх Москов
ский и всея Руси. Тайна покаяния. Великопостные проповеди 
(2001–2011). – М.: Издательство Московской Патриархии 
Русской Православной Церкви, 2012. С. 417–418.

27 Святая матушка Мария (Скобцова), размышляя о ти- 
пах религиозной жизни, писала: «Каков нравственный облик  
уставщика? Каково его духовное содержание? Самая его боль- 
шая жажда – это жажда абсолютной духовной устроенности, 
полное подчинение внутренней жизни внешнему, разрабо- 
танному до мельчайших подробностей ритму». Подробнее 
см.: Мать Мария (Скобцова). Типы религиозной жизни / 
Предисл. прот. Сергия Гаккеля. – М.: Свято-Филаретовская 
московская высшая православно-христианская школа, 2002. 
С. 23–24.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 225

Патриарх Кирилл говорит: «Между магией и таким от- 
ношением к обряду почти нет различия. Не нужно ве- 
рить, не нужно напрягаться, не нужно приносить пло- 
дов – достаточно точно и скрупулезно выполнять все, 
что предписано. Вот такое отношение к внешнему бла-
гочестию поистине губительно»28. Об этом писала и 
святая матушка Мария (Скобцова): «Страшно идоло-
поклонство в миру, когда оно предает Христа во имя 
государства, нации, социальной идеи, маленького бур-
жуазного комфорта и благополучия. Еще страшнее 
идолопоклонство в Церкви, когда оно подменяет лю-
бовь Христову блюдением субботы»29. «Радость долж-
на быть одной из точек опоры нашей жизни»30.

Известный пастырь, схиархимандрит Авраам (Рейд-
ман), духовник Ново-Тихвинского женского монастыря 
и Свято-Косьминской пустыни подчеркивает: «Возник-
новение секты внутри Церкви – явление не новое. Из-
вестно множество случаев, когда люди внешне соблю-
дали православные обряды, но, в сущности, являлись 
сектантами, составляя внутри Церкви некую замкну-
тую группу и находясь на нелегальном положении»31.

28 Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Вера долж- 
на приносить духовные плоды // Кирилл, Патриарх Мос- 
ковский и всея Руси. Тайна покаяния. Великопостные про- 
поведи (2001–2011). – М.: Издательство Московской Пат- 
риархии Русской Православной Церкви, 2012. С. 418.

29 Мать Мария (Скобцова). Типы религиозной жизни / 
Предисл. прот. Сергия Гаккеля. – М.: Свято-Филаретовская 
московская высшая православно-христианская школа, 2002. 
С. 29.

30 Мать Тереза. В сердце мира: Мысли, истории, молит-
вы / Мать Тереза; [пер. с англ. Э. И. Мельник]. – М.: Эксмо, 
2012. С. 34.

31 Авраам (Рейдман), схиархимандрит. Сектантское дви-
жение внутри Церкви // Интернет-портал «Православный 



Протоиерей Дионисий Мартышин
226	 Священник Павел Бочков

Таким образом, кризис церковной коммуникации свя- 
зан с приходской изоляцией отдельных священников, 
духовников, монахов и мирян, которые неверно толкуют 
духовную борьбу с грехом. Вместо борьбы со страстя-
ми, как правило, такие монахи проповедуют ненависть 
к миру как творению Божию. Заметим, что не менее 
важной проблемой для церковно-приходской жизни яв-
ляется и кризис общественной ориентации, когда ориен-
тирами для верующих христиан и общества в целом ста-
новятся не Евангелие и учение Православной Церкви, а 
политические идеологии или секулярные ценности. 

Мы видим, что сегодня существует множество свя-
щенников, монахов и мирян, схожих с литературным ге-
роем романа «Малиновый пеликан» писателя Владими- 
ра Войновича – Тимофея Семигудилова. Они с «воспа
ленными глазами от ненависти ко всему живому»32, 
думают не о своих грехах и собственных страстях. Они 
страдают «от существования на свете Америки, гомо-
сексуалистов, масонов, евреев и либералов»33.

Надо ли говорить, что еще больше существует по-
литиков, спекулирующих на духовных аскетических 
идеалах Православной Церкви. Они, как правило, жи-
вут в роскошных особняках, передвигаются на доро- 
гих автомобилях, «обладают недвижимостью в Май
ями и в Риге»34. Тем не менее, они изображают из себя  
бессребреников, «живущих только духовными интере
сами, которые сводятся у них к мечтам о великой и 

мир». [Электронный ресурс]. – 2012. – Режим доступа: http://
www.pravmir.ru/sektantskoe-dvizhenie-vnutri-cerkvi/ – Дата 
доступа: 18. 05. 2012.

32 Войнович В. Н. Малиновый пеликан. – М.: Издательство 
«Э», 2016. С. 46.

33 Там же. С. 49.
34 Там же. С. 52.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 227

страшной России, которая уже разогнулась и скоро 
поднимется во весь свой богатырский рост»35.

Известный православный богослов, архимандрит Ки- 
рилл (Говорун) отмечает, что религиозность нашего на-
рода «в полной мере отражает весь рельеф социума»36. 
Все постсоветское общество «разделено, коррумпиро-
вано, криминализировано, в нем острый дефицит об-
щественной справедливости и меритократии. Все это в  
полной мере присутствует и в религиозной жизни об
щества»37. Православные христиане болеют теми же 
болезнями, что и современное общество. Церковный 
народ разделен, и разделения эти проходят по линиям 
политических разломов38. «Это все, конечно, плохо, но  
это соответствует общему правилу постсекулярной эпо- 
хи: постсекулярная религиозность общества в полной 
мере отражает характер самого общества»39.

35 Там же. С. 52–53.
36 Кирилл (Говорун), архимандрит. Религия и общество  

в Украине через призму постсекулярного // Интернет-пор- 
тал «Религия в Украине». [Электронный ресурс]. – 2016.  
– Режим доступа: http://www.religion.in.ua/main/analitica/ 
14578-religiya-i-obshhestvo-v-ukraine-cherez-pr izmu-
postsekulyarnogo.html – Дата доступа: 14. 01. 2016.

37 Там же.
38 Об этом говорит и Святейший Патриарх Кирилл: «По- 

литическое разделение, кстати, проходит и по телу Церкви». 
Подробнее см.: Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. 
Выступление Святейшего Патриарха Кирилла на итоговом 
заседании Палаты попечителей Патриаршей литератур- 
ной премии // Интернет-портал «Русская Православная 
Церковь. Официальный сайт Московского Патриархата». 
[Электронный ресурс]. – 2016. – Режим доступа: http://www.
patriarchia.ru/db/text/2916180.html – Дата доступа: 19. 04. 
2016.

39 Кирилл (Говорун), архимандрит. Религия и общество  
в Украине через призму постсекулярного // Интернет-портал  
«Религия в Украине». [Электронный ресурс]. – 2016. – Режим  



Протоиерей Дионисий Мартышин
228	 Священник Павел Бочков

В целом можно сказать, что следствием такого со-
стояния становится чрезмерная политизация и ради-
кализация церковной жизни, когда сама православная 
вера, для большинства верующих, по слову талантли-
вого церковного историка, протоиерея Георгия Митро-
фанова, трансформируется в «разновидность новой то-
талитарной идеологии»40. 

Речь идет о том, что некоторые православные обите-
ли, приходы, околоцерковные группы, поддерживаемые 
политическими партиями и лидерами политических 
объединений, занимаются манипуляцией общественно
го сознания, используя христианскую веру и церковную 
практику бытия. «И в жизни Церкви, – по мысли митро-
полита Минского и Слуцкого Филарета, – это порожда-
ет рецидивы “идеологического мышления”, к которому 
привыкли вчерашние атеисты, а ныне – неуёмные ра-
детели о “правильности” Церкви, с которой они позна-
комились совсем недавно. Отсюда – попытки проведе-
ния политических кампаний с привлечением церковной 
символики и терминологии, отсюда и критика в адрес 
священноначалия, и пренебрежение церковной дисцип
линой в среде духовенства и мирян»41.

К примеру, на страницах многих псевдоправослав-
ных газет и брошюр православные богословы, талант-
ливые литераторы за экуменические контакты, четкие 

доступа: http://www.religion.in.ua/main/analitica/14578-religiya 
-i-obshhestvo-v-ukraine-cherez-prizmu-postsekulyarnogo.html 
– Дата доступа: 14. 01. 2016.

40 Митрофанов Георгий, протоиерей. Трагедия России: 
«запретные» темы истории XX века в церковной проповеди 
и публицистике. – СПб.: Моби Дик, 2009. С. 152.

41 Филарет, Митрополит Минский и Слуцкий. Надежды  
и тревоги Церкви // Филарет, Митрополит Минский и Слуц
кий, Патриарший Экзарх всея Беларуси. Взыскание Цар-
ства. – К.: Дух і Літера, 2005. С. 103.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 229

формулировки по проблемам современной культуры, гео
политики, глобализации, информатизации обвиняются 
в отступлении от Православия. Как правило, «не окон-
чив даже заочной семинарии, не выучив хорошенько и  
катехизиса, – пишет протоиерей Николай Балашов, – та-
кие батюшки с необычайной смелостью принялись на-
клеивать ярлыки еретиков, модернистов отступников 
едва ли не на всех современных православных бого-
словов. Облюбовав мрачный лозунг “Православие или 
смерть!” и быстро убедившись, что на привычном в Рос-
сии недоверии к начальству всего успешней можно за-
работать популярность, взялись обвинять в преступном 
сговоре с масонами и “экуменистами” каждого второго 
(если не просто каждого) епископа, включая рукополо-
живших и их самих епархиальных архиереев»42. 

Отмежевываясь от ложных взглядов на монашество, 
аскетические подвиги, православную веру и саму цер-
ковную деятельность, каждый православный христиа-
нин должен руководствоваться учением Православной 
Церкви, а не «руководством к действию» – брошюра-
ми, изданными «святыми горами» и «старцами». В 
«Основах социальной концепции Русской Православ-
ной Церкви» подчеркивается, что «Церковь призывает 
своих верных чад и к участию в общественной жизни, 
которое должно основываться на принципах христи-
анской нравственности»43. Именно эти слова должны 

42 Балашов Николай, протоиерей. Хотят ли духовные ча- 
да взрослеть? // О прелести и фанатизме в духовной жизни. 
Советы православным, как избежать этого состояния / Сост. 
А. Баранов. – М., 2006. С. 88.

43 Раздел I «Основные богословские положения», пункт 3  
// Основы социальной концепции Русской Православной 
Церкви. – М.: Отдел внешних церковных связей Московского 
Патриархата, 2001. С. 9.



Протоиерей Дионисий Мартышин
230	 Священник Павел Бочков

стать векторами духовного движения и развития цер-
ковной жизни.

«Церковь должна пройти через процесс историчес
кого кенозиса, осуществляя свою искупительную мис- 
сию. Ее целью является не только спасение людей в 
этом мире, но также спасение и восстановление самого 
мира. Церковь призвана действовать в мире по образу 
Христа, свидетельствовать о Нем и Его Царстве. Члены 
Церкви призваны приобщаться миссии Христовой, Его 
служению миру, которое возможно для Церкви лишь 
как служение соборное, «да уверует мир» (Ин 17:21)»44.

Из сказанного, думается, должно быть ясно, что об- 
щественная деятельность и активная социальная пози
ция православного христианина – часть священной мис- 
сии свидетельства о Евангелии всему миру (Мк 16:15). 
«Одна из главных обязанностей православного христи-
анина состоит в том, чтобы показывать миру подлин-
ное, чистое Православие»45.

Следует обратить внимание на то обстоятельство, 
что атеизм или религиозная индифферентность, ко-
торая так характерна постсоветским обществам и стра- 
нам Западной Европы, разрушают будущее и социаль-
ную гармонию современного общества. Следующая 
фаза исторического развития человечества немыслима  
без нового поворота к религии и духовно-нравствен-
ным ценностям. «Миссия Церкви – напомнить нашим 

44 Раздел I «Основные богословские положения», пункт 2  
// Основы социальной концепции Русской Православной 
Церкви. С. 8.

45 Авраам (Рейдман), схиархимандрит. Сектантское дви-
жение внутри Церкви // Интернет-портал «Православный 
мир». [Электронный ресурс]. – 2016. – Режим доступа: http://
www.pravmir.ru/sektantskoe-dvizhenie-vnutri-cerkvi/ – Дата 
доступа: 18. 05. 2016.



Духовные идеалы Православной Церкви и
преодоление социальной изоляции на церковном приходе	 231

современникам, что настоящая красота и общение воз-
можны только во Христе Иисусе, Который обновляет 
наше сердце, в ту минуту, когда оно Ему открывается»46. 

Покойный Предстоятель Украинской Православной 
Церкви, Блаженнейший Митрополит Владимир (Сабо-
дан) всегда говорил о конкретных, практических шагах 
в решении существующих церковных проблем:

– проведение епархиальных конференций, круглых 
столов и семинаров по актуальным вопросам и пробле-
мам жизни Православной Церкви.

– развитие миссионерской деятельности на уровне 
церковных приходов;

– проведение внебогослужебных просветительских 
чтений и богословское обсуждение существующих 
проблем;

– изучение Слова Божьего и святоотеческого насле-
дия;

– организация приходских библиотек и творческих 
кружков47.

Таким образом, воцерковление современного челове
ка, ищущего Христа, стремящегося к общению с живым 
Богом, оказывается крайне затруднительным в услови-
ях доминирования психологии лжедуховничества со-
временного монашества и социальной изоляции на цер-
ковном приходе. Очевидно, что именно изоляционизм  

46 Володимир, Митрополит Київський і всієї України. 
Українська Православна Церква: сьогодення та перспективи 
// Володимир (Сабодан), Митрополит Київський та всієї 
України. Доповіді, промови, звернення. – К.: Видавничий 
відділ Української Православної Церкви, 2011. С. 327.

47 Володимир, Митрополит Київський і всієї України. 
Місія Православної Церкви на межі тисячоліть // Труди 
Київської Духовної Академії. – К., 2008. – № 8. С. 21.



Протоиерей Дионисий Мартышин
232	 Священник Павел Бочков

является причиной упадка в современной приходской 
жизни. 

В заключение хочется сказать, что православное бо- 
гословие критически относится к негативным процес-
сам лжестарчества, искажения идеалов монашества в  
угоду политической целесообразности и ложным взгля- 
дам на мир. Только беспристрастный анализ проблем 
современного монашества и церковного бытия, реше-
ние их в духе соборного обсуждения, богословской 
дискуссии способен предохранить церковную общест
венность от церковных расколов и ряда других духов-
ных и социальных нестроений в Церкви.

Интеллектуальное и духовное погружение право- 
славных христиан в собственное вероучение Право- 
славной Церкви, глубоко осмысленная инкорпорация 
в литургическую жизнь, активная социальная позиция 
верующих в церковном и общественном бытии – залог 
конструктивного выхода из ложных поведенческих мо-
делей современного христианина.

Киев, Норильск
Июнь 2016 г.



«МОНАШЕСТВО 
НЕ ЗАКЛЮЧАЕТСЯ В КЛОБУКАХ И РЯСАХ…»

Беседа с игуменом Петром (Мещериновым) – 
настоятелем подворья Данилова монастыря 

в деревне Долматово Московской области

Наталия Большакова-Минченко: Отец Пётр, рас-
скажите, пожалуйста, о себе – где родились, где учи-
лись, каковы ваши интересы; ваш путь в монашество. 

Игумен Пётр (Мещеринов): Родился я в Москве, в 
1966 году, в семье музыкантов. Образование музыкаль-
ное у меня, – консерватория, оркестровое отделение. 
Как я пришел в монашество? Позвал Господь, – иначе 
сказать не могу… Как-то само собой все получилось. 
Чего-то особенно яркого или того, что может заинтере-
совать других, я не помню, – все было очень внутренне. 
Внутреннее решение, что если служить Богу, то макси-
мальным образом.

Н. Б.-М.: То есть максимальный путь служения Бо
гу вы понимали как монашество?

П. М.: Да! Тогда! 
Н. Б.-М.: И сколько вам было лет?
П. М.: Мне было 24 года. Когда я стал работать в 

церкви, я уже думал о монашестве, а в 1991-м году я 
пришел в Даниловский монастырь и вот пребываю там 
с тех пор неизменно. 

Н. Б.-М.: Был ли у вас какой-нибудь духовный на-
ставник?

П. М.: Нет! К счастью, не было. И я этому очень рад, 
потому что на моем пути монашеском Господь Сам как-
то управлял процессом, скажем так, очень ненавязчи-
во. Но самое яркое, что здесь можно сказать, что всегда 



234	 Игумен Пётр (Мещеринов)

в нужный момент приходили нужные книги. Потом я 
написал, помню, письмо отцу Софронию (Сахарову). Я 
был знаком с его племянником отцом Николаем (мы с 
ним учились вместе), он мне тоже ничего не ответил 
решительного, то есть в роли старца он не выступал… 
Теперь я этому очень рад и вижу, что Господь меня вел 
именно таким путем, чтобы я на людей «не залипал». 

Н. Б.-М.: А ваши обретения на этом пути с чем связа-
ны, равно как и потери и разочарования, если они есть?

П. М.: Ну, если говорить о каком-то отрицательном 
опыте и обозначать его как потери и разочарования, 
то это, конечно, все то, что связано с внешней формой 
существования монашества. А что касается приобрете-
ний, то это все что относится к внутренней жизни.

Н. Б.-М.: А внешняя форма – объясните, пожалуй-
ста, конкретней…

П. М.: Монашество, если брать определение Фео
фана Затворника, – это пребывание в Боге с отрешени- 
ем от всего. От всего прочего. И Феофан Затворник пи-
шет, что для монашества форма это вещь привходящая. 
Она может быть такой, может быть другой. Монашест
во не заключается в клобуках и рясах и, даже, не в пре-
бывании в монастыре и ни в длинных уставах монаше-
ских, а вот именно во внутренней точке, которую уже 
монастырская внешняя форма охраняет, способствует 
ей и так далее… Вот, собственно, эта истина никуда не 
делась, я ее просто проверил на опыте и убедился, что 
так оно и есть, что все внешние вещи в монашестве яв-
ляются второстепенными, и что в наше время, конечно, 
очень многое не работает, очень многого жизнь требует 
другого, чего не было прежде у монахов.

С этим связано не разочарование, так как у меня не 
было особого очарования, но… некий вывод, о чем лет 



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 235

десять тому назад в журнале «Альфа и Омега» была 
моя статья «Мучение любви, или….». Моя точка зрения 
такова: если монашество превращается в идеологию 
Святых отцов, а внешняя монашеская форма превраща
ется в основное, в обязательное, то это плохо. 

Н. Б.-М.: Но ведь очевидно, что жизнь во Христе не-
совместима с идеологией…

П. М.: Конечно! Но сложилась такая система мыш-
ления, губительная весьма, которую можно назвать 
«святоотеческой идеологией», подменяющей собой свя- 
тоотеческое учение, Св. Писание и Предание.

Н. Б.-М.: Но чем определяется тогда духовная жизнь, 
какова, собственно, ее цель, и как это соотносится с 
подвигом монашеской жизни? Как вели вас учителя и 
наставники через книги, если не лично встреченные, – 
те, с кем связана ваша духовная родословная?

П. М.: Во многом она связана с святителем Феофа- 
ном Затворником, во многом – со старцем Силуаном –  
пожалуй, это два основных имени. И, вообще, с мона-
шеской, со святоотеческой письменностью, конечно. 
Макарий Великий в числе моих любимых важных ав-
торов.

Н. Б.-М.: И что сегодня говорит вам (нам) свт. Фео- 
фан Затворник, какова его позиция и взгляд на цель 
христианской жизни?

П. М.: Святитель Феофан Затворник видит целью  
духовной жизни Богообщение. В своем труде «Начер
тание христианского нравоучения»1 он пишет о том, 
что в «живом, внутреннем, непосредственном общении  
Бога с человеком и человека с Богом и есть его по-
следняя цель». Ссылаясь на свт. Василия Великого и 

1 Феофан Затворник. Начертание христианского нраво
учения. М., 1895 г.



236	 Игумен Пётр (Мещеринов)

прп. Макария Великого, свт. Феофан отмечает принци
пиально важную вещь. «Неверно, если бы кто стал ду-
мать, что когда Богообщение поставляется последнею 
целью человека, то человек сподобится его после, в 
конце, например, всех трудов своих. Нет, оно должно 
быть всегдашним, непрерывным состоянием человека, 
так что, коль скоро нет общения с Богом, коль скоро оно 
не ощущается, человек должен сознаться, что стоит вне 
своей цели и своего назначения. Состояние, в котором 
человек сознает, что Бог истинный есть его Бог, и сам 
он есть Божий, то есть говорит в сердце своем Богу: 
“Господь мой и Бог мой” (Ин 20:28), как апостол Фома, 
и к себе самому: “Божий есмь, Божий есмь” (Ис 44:5), – 
такое состояние есть единое истинное состояние чело-
века, есть единый решительный признак присутствия в 
нем начала истинно нравственной и духовной жизни»2.

Н. Б.-М.: Чем определяется в человеке чувство Бо
гообщения?

П. М.: Прежде всего и главным образом тем, что 
свт.  Феофан называет «ревностью о богоугождении». 
Это – твердая, прочная как смерть решимость, несмо-
тря ни на что, ни на какие внешние обстоятельства, ни 
на внутренние скорби и уныния, – быть христианином, 
быть с Богом и исполнять Его волю в живом, непре-
станном и радостном чувстве веры, благоговения и 
сыновней зависимости от Бога. Богообщение есть при-
общение человека Святому Духу; это не восторги, не 
экзальтация, – благодать Святого Духа свидетельству-
ется в душе мирным, радостным, смиренным, тихим, 
прохладным, истинно духовным чувством, дающим 
человеку мир, любовь и свободу, – и как бы «собира-

2 Феофан Затворник. Начертание христианского нраво
учения. М., 1895 г. С. 34, 36.



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 237

ющим» человека в цельное и гармоничное существо, в 
то, чем он должен быть по замыслу Божию. 

Н. Б.-М.: А существует ли такое духовное отцовст
во в жизни и становлении монаха – в лице реальных па-
стырей – под руководством кого можно приблизиться к 
Богообщению и к такому подлинному бытию?

П. М.: Основная проблема РПЦ – отсутствие цер-
ковной педагогики, и для монашества – отсутствие ду-
ховников, настолько, что жизнь монаха идет вопреки 
сложившимся условиям. Главное, может быть, разоча- 
рование и огорчение связано для меня с тем, что у  
современных монахов нет наставников в настоящей, 
подлинной монашеской жизни. Причины этого можно 
разбирать отдельно, но по факту, – этого просто нет.

Сейчас, конечно, в монашество люди особо не идут, 
но те, которые приходят, – молодые, воодушевленные, 
с максималистским желанием служить Богу, они уже 
могут получить некоторую помощь, преимущественно  
отрицательного характера, в качестве предостереже-
ния: не делай того; не делай того… на этом пути ты ни- 
чего не найдешь и так далее… Но вот им, может быть, 
даже легче, потому что есть опыт нашего поколения. Я 
в данном случае говорю не только о себе, а о поколении, 
пришедшем в русское монашество в конце 80-х, начале 
90-х годов прошлого века, и до сих пор оставшемся в 
нем, живущем в монастырях. А нам тогда советовать 
было некому, на наше поколение пришлась эта огром-
ная лакуна, у нас было, так называемое, возрождение 
Церкви – очень внешнее, очень… я не с осуждением это 
говорю… просто, как факт.

И я помню, как мне говорили: «Прочитай Святых 
отцов, воплоти написанное в жизнь и все будет в по-
рядке». Советы эти были слишком оптимистичны… 



238	 Игумен Пётр (Мещеринов)

Поэтому отсутствие духовных наставников, это не толь- 
ко главное огорчение, но и главная проблема в нашей 
жизни. 

Н. Б.-М.: То есть и в вашем личном пути не было 
этих, необходимых молодому монаху наставников, учи- 
телей…

П. М.: В той мере, в которой мне бы хотелось, их не 
было.

Н. Б.-М.: То, что наша Церковь находится в глубо-
ком кризисе, видим, ощущаем мы все – и миряне, и 
клирики. Также и упадок сегодняшнего православного 
монашества в МП, пусть в разной степени, но ощутим 
не только монашествующими, но и нами, – всеми чле-
нами церкви. 

П. М.: Дело не в монастырях. Монастыри, это про-
изводное от Церкви. Церковь в ее большей, внешней, 
массовой своей части, – производное от народа. Какое 
общество, такая и Церковь. Какая Церковь, такие и мо-
настыри. 

Переместимся с исключительно церковной почвы на  
общественную. Потому что, какое общество, такие и 
монахи – это ещё святитель Игнатий Брянчанинов пи-
сал в XIX веке. Если общество, наше российское, сей-
час пожинает плоды столетия советского, то откуда 
возьмется община в антисолидарном обществе, полно-
стью расцерковленном?

Ведь это должен созидаться какой-то анклав совер- 
шенно других людей, и по-другому настроенных, и по-
другому воспитанных, по-другому мыслящих и чувст
вующих. То есть, в принципе, это возможно было бы, 
если бы пастырские усилия Церкви были бы целена-
правленно устремлены на это. Вполне возможно. Но 
этого же нету!



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 239

Н. Б.-М.: Вот мы с вами бываем в монашеской об-
щине в Бозе и видим цветущий сад, я имею в виду как 
расцвет христианской культуры, братолюбие, госте-
приимство, развитие традиций богослужебных, литур-
гических, богословских и место примирения – терри-
тория монастыря становится территорией мира, любви 
между разными христианскими конфессиями, община-
ми. Смотрим на лица братьев и сестер, – они радост-
ные! И, когда знаешь, что 50 лет тому назад здесь была 
совершенная пустыня, – без воды, электричества, и 
первые братья и сестры стали жить здесь ради Христа, 
потому что никаких других оснований для жизни здесь 
у них не было, – мне представляется это евангельским 
путем.

П. М.: Несомненно! Если люди сами по себе собра-
лись, живут по Евангелию, конечно, это прекрасно! Но 
просто нам еще надо дозреть, мы еще не доросли до 
этого. Повторяю, это все тесно связано с обществом. Ес
ли нерадостная, агрессивная, просто уничтоженная на-
ция, – какое может быть монашество – представители 
этой нации?! К сожалению, это очень связанные вещи. 
Опять же, еще раз говорю, если бы были какие-нибудь 
целенаправленные пастырские усилия для того, чтобы 
положение изменилось, – но этого нет, и это – обще-
церковная проблема.

Н. Б.-М.: И кризис в церкви сегодня, – он связан с 
отсутствием вот этой пастырской заботы?

П. М.: На мой взгляд, это главная проблема. Я пи-
сал в свое время, что главной нашей бедой является 
отсутствие адекватной пастырской педагогики, и вооб
ще, какой бы то ни было. То есть основы воцерковле-
ния внешние есть, а больше ничего нет. Поэтому люди 
ходят по этому внешнему кругу воцерковления всю 



240	 Игумен Пётр (Мещеринов)

свою церковную жизнь и их духовный рост и какие-то  
духовные потребности души, – конечно, это звучит 
формально, но, тем не менее, – просто не удовлетворя-
ются, опять же потому, что не знают пастыри, как это 
сделать. Понятно, что для пастыря должны быть мето-
дички, говоря таким формальным языком.

Н. Б.-М.: Учебные пособия…
П. М.: Да, как в школе для учителей, у них есть 

методические материалы, а у нас ничего этого нет, и 
никто об этом не думает. И в наше время с особенной 
ясностью обнаружилось, что какие угодно, но только 
не эти вопросы будут осмысляться, решаться. То есть 
никому это не интересно. 

Н. Б.-М.: Скажите, отец Пётр, в православной церк-
ви Московского Патриархата нет вариантов уставов 
для монастырей, все – общежительные?

П. М.: Вариантов нет, у нас устав только общежи-
тельный, хотя я считаю его неработающим, и я был бы 
рад, если бы была разность уставов, чтобы люди мог-
ли выбирать, потому что некоторым больше подходит 
общежительный уклад, другим больше подходит скит-
ский или еще какой-то. Но фактически у нас монасты-
ри, конечно, штатные, то есть среди насельников соци-
альная и имущественная разница наличествует, таким 
образом, входит в какое-то противоречие с уставом. Я 
сейчас говорю без всякого осуждения, – это жизнь. Так 
оно устроено. И, в принципе, и должно быть устроено, 
потому что у клирика, у священника, естественным по-
рядком получается несколько иная жизнь, чем у прос- 
того послушника или у какого-то, не связанного со 
служением, монаха… Просто это надо как-то «проар-
тикулировать» и урегулировать…



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 241

Н. Б.-М.: А когда в нашей Церкви менялись монаше-
ский и церковный уставы?

П. М.: Устав менялся 700 лет тому назад, при Сергии 
Радонежском, если говорить о большом уставе церков-
ном – со Студитского на Иерусалимский. А если брать 
монашеские уставы, то еще в начале ХХ века были и 
штатные монастыри, то есть такие, в которых гостин-
ники получают долю дохода, и они более независимые, 
более самостоятельные и общежительные. Когда в 1909 
году был съезд монашества, тогда основная масса пред-
ставителей монастырей как раз ратовала за общежи-
тельный устав, но были и голоса, достаточно трезвые, 
которые защищали и многоукладный образ жизни. А в 
наше время многоукладность, я считаю, и требуется – 
люди разные… 

Н. Б.-М.: А как, по-вашему, является ли община осно- 
ванием для монастырского, монашеского образа жизни?

П. М.: Как довольно давно сказал Василий Вели- 
кий – идеальную общину он видел именно в монастыр-
ском устройстве.

Я думаю, что сегодня многие монахи, если бы у них 
была возможность переменить свою жизнь и сделать ее 
более достойной, то они бы это сделали. Но, так как 
утеряны навыки и социальные и профессиональные, то 
люди просто уже живут в монастыре по инерции… 

Но если бы представилась возможность, я думаю, 
что немалое количество монахов поменяло бы «место 
жительства»…

Н. Б.-М.: То есть вышло бы за стены монастыря?
П. М.: Да! Но не с тем, чтобы удариться в какие-

нибудь пороки, а именно, чтобы жить по-монашески, 
но – самостоятельно.

Н. Б.-М.: Но это возможно в условиях Московской 
Патриархии?



242	 Игумен Пётр (Мещеринов)

П. М.: А тут дело не Патриархии… Причем тут Пат
риархия?

Н. Б.-М.: То есть это позволительно, да?
П. М.: По документам – нет, конечно! Но если мы 

говорим о настоящих монахах, то – что им все эти до-
кументы?! Главное – их жизнь с Богом!

Н. Б.-М.: А как осознается Евангелие в призвании 
монаха и вообще, в устроении монастыря, общины? 
Практикуется ли молитвенное чтение Св. Писания (то, 
что в Западной традиции именуется Lectio Divina), суть 
которого, – поиск Христа, как говорит об этом поиске 
бл. Августин в «Исповеди»: «Тот, Кого я ищу в книгах»,  
а для свт. Григория Богослова молитвенное чтение оз-
начает вкушение пасхального Агнца.

П. М.: Опять же – по факту? По факту – никак! 
Жизнь монахов не формируется по Св. Писанию, нет 
и совместного чтения Писания, как нет и методологии 
погружения в Св. Писание. Ни Писание, ни святооте-
ческое наследие не реализуются в монашеской жизни. 
В наших монастырях нет христианской общинности, 
вдохновленной Св. Писанием.

А в идеале и в личной жизни настоящий монах, это 
тот, кто тоскует, потому что хочет жить по Евангелию, 
но встречает многие, в том числе, и внешние препят-
ствия. 

Н. Б.-М.: Скажите, а творческие возможности чело
века, дарования его развиваются или подавляются в 
монастыре? 

П. М.: Не развиваются, конечно. В лучшем случае. 
Опять же, если монастырь не предоставляет своим на-
сельникам, как это в нашем монастыре, – определен-
ную, разумную свободу. У нас можно. Я про себя мо- 
гу сказать, что Данилов монастырь мне не мешает, а  



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 243

помогает реализовываться творчески. Я перевожу тек-
сты, меня интересующие, занимаюсь музыкой и про-
чее. Но, опять же, это не очень типично для наших мо-
настырей, если брать их в общем.

Н. Б.-М.: То есть в других монастырях в целом это-
му препятствуют игумен или игуменья…

П. М.: Даже не игумен или игуменья, а сама идео-
логия монастырская, сложившаяся за эти годы. Игумен 
и игуменья не то, что они вредят своим насельникам, 
хотят их ограничить. Нет, они просто вполне находятся 
в этом русле.

Я должен сказать, что Данилов монастырь – лучший 
монастырь у нас (это моя точка зрения), потому что 
действительно насельники монастыря имеют возмож-
ность как-то определяться сами в рамках достаточно 
большой свободы, (имеется в виду внутренняя свобо-
да), поэтому каждый насельник сам определяет свою 
меру внутренней жизни, а наше начальство это пони-
мает, надо отдать ему должное…

Н. Б.-М.: Ну, а что значит «сам определяет меру вну-
тренней жизни»?

П. М.: Ну, вот, формально говоря – соотношение мо-
литвы и труда и т.д. У каждого разное устроение.

Н. Б.-М.: А под «трудом» вы понимаете послушание 
монастырское?

П. М.: И монастырское, и какие-то, может быть, 
личные занятия… благочестивые занятия.

Н. Б.-М.: А помните, было такое мнение, восходя-
щее к Лютеру, что монашеская жизнь противоречит 
Евангелию? 

П. М.: Нет, не противоречит. Сам Господь говорит: 
«Кто может вместить, тот вместит». Просто есть люди, 
для которых это – путь, скажем так. Он не для всех, –  



244	 Игумен Пётр (Мещеринов)

о чем Евангелие говорит, так что здесь Лютер не прав. 
При всей моей к нему любви (улыбается). 

Н. Б.-М.: Ради чего идет человек в монастырь?
П. М.: Ну, все зависит от человека. Монастырь, в 

идеале, должен предоставить человеку условия. То есть 
тишину, минимум попечений. Устроенный какой- то 
более или менее быт, налаженные богослужения и так 
далее… Если эти рамки получаются в монастырской 
жизни, то все в дальнейшем зависит от самого челове-
ка – как он их использует. 

А в нашем монастыре, находящемся в процессе имен- 
но внешнего восстановления, наоборот возникают пре-
пятствия, на мой взгляд, из-за постоянной стройки – 
визжат бензопилы, приезжают грузовики, сбрасывают  
железные листы, которыми будут крыши и заборы 
крыть и так далее. Уж это совсем не способствует как 
раз тому, ради чего человек идет в монастырь, к тому 
же преемственности нет, духовных наставников нет. 

Н. Б.-М.: Чем, в таком случае, монастырь отличает-
ся, грубо говоря, от кооператива?..

П. М.: Нет, я не хочу все в черных красках изобра-
жать. Отличается все-таки! Так или иначе, люди дума-
ют о Боге, молятся, стараются как-то жить благочести-
во… Несомненно отличается в лучшую сторону. Но это 
просто не в той мере, в которой хотелось бы и о кото-
рой мечтают во всех святоотеческих книгах.

Н. Б.-М.: А ради чего собираются монахи вместе, 
создается монашеская община?

П. М.: Вы говорите слово «община», но у нас та-
кой мотивации нет. У нас люди приходят в монастырь, 
чтобы найти наиболее благоприятный режим и сре- 
ду для личного спасения. Несомненно это. В нашем 
безобщинном и антисолидарном обществе трудно 



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 245

предположить, чтобы человек как-то сознательно реф-
лексировал и желал вот такой общины… У нас не так 
устроена церковная и общественная жизнь.

Н. Б.-М.: Ну, мы, миряне… я обобщаю несколько, но 
я знаю таких людей, которые понимают, что христиан-
ство, церковь – это семья, это община и ищут ее. 

П. М.: Ну, все-таки у монахов другой акцент. Мона- 
шество, – это индивидуализм, прежде всего. Община –  
это хорошая вещь, но она все-таки уже вторична для 
монаха. В самом слове «монах» это заложено.

Н. Б.-М.: А общежительный монастырь, что же это, 
как не общность?.. 

П. М.: Да, по мнению Василия Великого это идеаль
ная община и прочее. Но, в принципе, мы видим, что 
само монашество, когда оно возникло, оно пошло по 
двум путям. Первое – это индивидуалистическое мо-
нашество: Антоний Великий, Макарий Великий. Дру- 
гое – это общежительное – Пахомий Великий. И что 
мы видим: что с самого начала там были все эти «за-
мечательные» нестроения! Это же прекрасно видно в 
истории, в Патерике, когда сестра Пахомия Великого 
организовала женский монастырь, который окормлял 
ни кто иной, как сам Пахомий Великий. И пришел ка- 
кой-то старец, и почтил своим вниманием, и сказал се-
страм, что самый святой человек у вас в монастыре – 
это ваша кухарка. И оказалось, что все эти 400 девушек 
постоянно ее оскорбляли. Это – начало монашества! 
Ну, так чего ожидать-то?

Нет! У меня иллюзий нет насчет этого! Человек пад-
ший. Монашеское устремление индивидуалистиче-
ское… Вот основные две вещи. 

Опять же, если серьезно, то поэтому и появились 
монастырские уставы, чтобы урегулировать эти вещи. 



246	 Игумен Пётр (Мещеринов)

Поставить границы между людьми, предписать им нор- 
мы поведения, чего совершенно не нужно в индивиду-
алистическом монашестве. Там как человек решает, так 
и живет. А в общежительном – да, нужен устав!

Н. Б.-М.: А воплощение евангельских заповедей?
П. М.: Но, причем тут монастырь, они везде должны 

воплощаться!
Н. Б.-М.: Безусловно! Но в монастыре ведь особое 

стремление к этому… если, как вы говорите, что ощу-
тили призыв, чтобы служить Богу более полно, полно-
ценно. Разве это не Евангелие?..

П. М.: Да, это Евангелие, несомненно, но если в об-
щине отношения монахов друг с другом регулирова-
лись бы Евангелием, тогда не нужны были бы уставы. 
Один игумен, который собирался строить монастырь, 
спросил у Нектария Эгинского: «Владыка, какой вы мне  
дадите устав?» – Нектарий снял с полки Евангелие, 
дал ему и сказал: «Вот ваш Устав». Уставы существу-
ют, и это говорит о падшести человека, о его немощи. 
Несомненно, что все христиане, а тем более монашест
вующие, стремятся к исполнению евангельских запо-
ведей. Но так же, как и в жизни любого человека это 
трудно, так и в жизни монашествующего это нелегко.

Н. Б.-М.: В жизни монашествующих больше благо-
приятных обстоятельств и условий?

П. М.: Трудно сказать!.. Не думаю… Если брать, 
опять же, монашеские уставы, то они что регулируют? 
Богослужение, совместную работу, совместное житель- 
ство, ну и сам этот принцип – то, что акцент этот дела-
ется, прежде всего, на богослужении, да? Монахи ради 
чего собираются? Чтобы молиться и все такое прочее. 
В Евангелии же не делается акцент на богослуже- 
нии, правда? То есть тоже начинается, как бы я сказал, 



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 247

смещение акцентов. Это сложно, сложно. Потому наи-
более близкий путь к Евангелию, это путь Антония 
Великого, Макария Великого, которые уходили в пус
тыню, питались от дел рук своих обязательно, не свя-
зывали себя никакими уставами и законоположениями 
местного характера и старались жить по Евангелию. 
Но общежительное, монастырское монашество – это 
совсем друга штука. И монахи с такими устремлени-
ями, попав в монастырь, чувствуют себя очень плохо. 
Им, может быть, лучше жить в городе, на квартире. Хо- 
дить спокойно на работу и не быть зависимыми от 
устава… Это сложная тема.

Н. Б.-М.: Монашество существует много веков, но 
формы осуществления монашеского призвания могут 
меняться и, наверно, должны меняться. При том, что 
цель – подражание Христу – остается неизменной.

И кажется, что в наше время все большая ответствен-
ность ложится на каждого христианина, а не только на 
монаха. Но пастырского попечения не хватает и нам, 
мирянам. Жрецов много, а пастырей мало.

П. М.: Мы опять возвращаемся к той, самой главной 
проблеме: отсутствию церковной педагогики, то есть, 
другими словами – пастырства церковного. Оно не вы-
полняет свои задачи. В этом, конечно, вина Церкви, – 
что она забыла свое главное назначение. И «утешени-
ем» для нас может служить только то, что так часто 
бывало в истории христианства.

И из-за этого очень много потерь. Конечно, мы гово-
рили, что человек ответственен за себя, что все зависит 
от человека, но необходима помощь и поддержка.

Сейчас, конечно, изменилась ситуация, потому что 
нынче всякий народ валом валит в Церковь. Раньше, 
в конце советских времен – все-таки еще приходили в 



248	 Игумен Пётр (Мещеринов)

Церковь и в монашество сознательно, из религиозных 
побуждений. Но, не имея опыта, знаний, сталкиваясь с 
искушениями – постепенно, одно, другое, одна мелочь, 
другая, и человек ослабевает, теряет силу, решимость, 
теряет тормоза, сваливается куда-то. И то, что на этом 
процессе, порой, уже в случае и безнравственных ве-
щей, человек не встречает не только духовного, но и 
административного какого-то тормоза – это тоже во-
прос к Церкви: «Почему?!». 

Н. Б.-М.: То есть получается потеря евангельских 
ориентиров у монахов?

П. М.: Я думаю, тут и внешний проект присутству-
ет, советский, вполне удавшийся. 

Мне кажется, это началось с 50-х годов прошлого 
века, когда после войны обновленцев принимали в цер-
ковь в массовом количестве, а уже среди них это разло-
жение началось… Так что это вполне внешний проект. 

Большевики добились, чего хотели: новое общество 
из людей создали – советский народ, русскую нацию 
уничтожили, Церковь развалили изнутри. 

Н. Б.-М.: Но все-таки и Церковь несет на себе от-
ветственность за эту катастрофу – революцию и все по-
следующее…

П. М.: Конечно, несет! Знаете, я не сторонник восста-
новления патриаршества. Я вообще-то сторонник си- 
нодального периода в Русской церкви, считаю, что он 
лучший. Судя по тому, что в царское время в среде мо-
нашествующих и сожительства с противоположным 
полом-то практически не было, не говоря о другом...

Все-таки Победоносцев был, да и оберпрокуратура 
за этим следила. В этом тоже был ее плюс. Был какой-
то противовес. Светские чиновники и оберпрокурату-
ра следили, чтобы архиереи не распускались… Чтобы 



«Монашество не заключается в клобуках и рясах...»	 249

не очень распускались. Таких явлений, как сегодня, до 
революции не было.

Н. Б.-М.: Но ведь если все происходящее трезво не 
оценить, не осмыслить, не поставить «диагноз», то нет 
шансов на исцеление?.. 

П. М.: Никаких!.. Если Церковь перестает пастыр-
ски осмыслять историю, и нет правильного отношения 
к прошлому, то трудно созидать настоящее и чего-то 
ждать в будущем… 

Н. Б.-М.: Скажите, отец Пётр, а для вас лично – что 
главным является в монашестве и без чего оно не мо-
жет быть?

П. М.: Я все-таки прихожу к выводу, что вера в Бога. 
(Смеется.)

Н. Б.-М.: Человек оригинален. Мне тоже так кажет-
ся.

П. М.: А что тут можно сказать?! Но вера настоя-
щая, живая. Вера повседневная, упование ежеминут-
ное. Жизнь во Христе. Это и есть суть монашества.

Н. Б.-М.: Без этого и нет смысла!
П. М.: Конечно!

Москва-Рига
Февраль-июль 2016 г.





ПАМЯТИ 
ЕКАТЕРИНЫ ГЕНИЕВОЙ



Екатерина Юрьевна Гениева
(1946–2015)



14 июля 2015 года в московском храме святых бес-
сребреников Космы и Дамиана в Шубине председатель  
Отдела внешних церковных связей Московского Патри
архата митрополит Волоколамский Иларион совершил  
чин отпевания директора Всероссийской государствен- 
ной библиотеки иностранной литературы им. М. И. Ру- 
домино Е. Ю. Гениевой, скончавшейся 9 июля.

По окончании заупокойного богослужения митропо-
лит Иларион обратился к собравшимся с архипастыр-
ским словом1:

Митрополит Волоколамский 
Иларион (Алфеев)

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Сегодня мы провожаем в последний путь, путь всея 

земли, дорогую для нас и незабвенную Екатерину Юрь- 
евну, с которой почти каждого из нас в жизни связыва-
ло очень многое.

Когда мы совершаем отпевание и внимаем текстам 
молитв и Евангелия, которое читается за отпеванием 
усопшего, то всякий раз убеждаемся, что речь в них 
идет не столько о смерти, сколько о жизни. В этом еван- 
гельском чтении пять раз звучит слово «жизнь», и 
Господь Иисус Христос, беседуя с иудеями, говорит им,  
что Он является жизнью, воскресением и источником 
жизни (см. Ин 5:24-30). Эти слова для всех нас служат 
утешением в тот тяжелый период, когда мы теряем 
близкого и дорогого для нас человека.

1 См. Феномен Катя. М.: Центр книги Рудомино. 2016. // 
Иларион (Алфеев), митр. С. 13–15.



254	 Митрополит Волоколамский Иларион (Алфеев)

Уход любимого человека всякий раз переживается 
очень тяжело, ибо мы понимаем, что наша земная че-
ловеческая семья понесла невосполнимую утрату, ведь 
ушедшего человека никто не может заменить. Но в то 
же время мы осознаем, что в той великой семье людей, 
которых объединяет на небесах Господь наш Иисус 
Христос и Спаситель, на одного члена стало больше.

Мы знаем, что каждый из нас должен будет пройти 
тем же путем, каким сейчас идет раба Божия Екатери- 
на. Каждого из нас ждет последнее целование здесь, на 
земле, и встреча там, на небесах, с Господом, а также 
с теми, кто нам был дорог в земной жизни. И сегодня, 
молясь о Екатерине Юрьевне, с которой многие из нас 
общались совсем недавно, еще несколько дней назад, 
мы понимаем, что эта разлука — временная, имеющая 
для каждого свои сроки. Ведь рано или поздно мы все 
перейдем туда, чтобы воссоединиться на небесах, обе-
тованных каждому из нас Господом Иисусом Христом. 
И этот переход для нас будет светлым и радостным, 
если мы будем вести достойную и праведную жизнь, 
какую вела Екатерина Юрьевна.

Можно много говорить о ее заслугах, о ее человече
ских и профессиональных качествах, но сегодня, в 
этом храме, я хотел бы сказать, прежде всего, о ее глу-
бокой воцерковленности. Екатерина Юрьевна была че-
ловеком Церкви во всех смыслах этого слова. С детства 
воспитанная в религиозной семье глубоко верующей 
бабушкой, знавшая с юности многих выдающихся свя-
щеннослужителей и будущих священнослужителей, 
среди которых был и приснопамятный протоиерей 
Александр Мень, она в течение всей своей жизни про-
несла любовь ко Христу и Церкви.



Проповедь на отпевании Е. Гениевой	 255

Она была очень близким человеком отцу Алексан- 
дру, и после его трагической кончины всегда чтила его 
память, которая была для нее священной. Она всегда 
собирала людей в день его кончины. Скоро исполнится 
уже четверть века, как отец Александр покинул этот 
мир. Екатерина Юрьевна также отдала много сил и 
времени для возрождения этого храма, приложив не-
мало усилий и для того, чтобы его возвратили Церкви. 
И ровно 24 года назад этот святой храм в честь святых 
бессребреников Космы и Дамиана Римских был воз-
вращен Церкви, и первая служба была совершена здесь, 
в день их памяти. И неслучайно, что сегодня именно 
отсюда мы провожаем ее в последний путь.

Екатерина Юрьевна до последних дней своей жиз-
ни сохраняла то глубокое чувство причастности Богу, 
предстояния Ему, которое озаряло ее жизнь и ее дела. 
Мне довелось увидеться с ней за две недели до ее кон-
чины, когда она была уже истощена болезнью, но не 
сломлена ею, пребывая в бодром духе и всегда с при-
сущим ей, даже в последние дни, чувством юмора. Не- 
смотря на физическую немощь, она встретилась со 
мной, со слушателями Общецерковной аспирантуры и  
прочитала свою последнюю лекцию так, как делала это 
на протяжении многих лет, когда Господь давал ей здо-
ровье и силы.

До последних дней она находилась в окружении до- 
рогих и близких ей людей. Кончина ее не была безболез- 
ненной, но при этом подлинно христианской, непостыд- 
ной и мирной. Она ушла из этого мира, примиренная 
со всеми, соединившись с Богом через Причастие свя-
тых Христовых Тайн, приняв их на смертном одре из 
рук священника.



256	 Митрополит Волоколамский Иларион (Алфеев)

Екатерина Юрьевна не хотела, чтобы ее отпевание 
было печальным. И ее отпевание было торжественным. 
Предваряемое Божественной литургией, оно было про- 
никнуто тем чувством предстояния Богу, которое мы  
испытываем каждый раз, когда приходим в храм Бо
жий, когда вместе совершаем богослужение. И сейчас, 
в этом святом храме, когда мы в последний раз в ее 
присутствии будем возглашать ей «Вечную память», 
помолимся о том, чтобы Господь упокоил ее душу в 
селениях праведных и простил ей все грехи, вольные 
и невольные, ибо нет человека, который жив был бы и 
не согрешил. И будем просить Господа, чтобы помогал 
нам не забывать ее, чтобы мы учились ее трудолюбию, 
жизнелюбию и беспредельной любви к Богу и предан-
ности Церкви. Аминь.



Евгений Рашковский

ЧЕЛОВЕК ПРОТИВ ТЬМЫ: 
ИЗ ВОСПОМИНАНИЙ 

О ЕКАТЕРИНЕ ГЕНИЕВОЙ1

…и поняли мы,
Что мы на пиру в вековом прототипе – 
На пире Платона во время чумы.

Борис Пастернак

Первая моя встреча с Екатериной, с Катей Гениевой 
произошла давным-давно, еще в прошлом веке, почти 
четыре десятка лет назад. Точнее – на исходе 1977 года. 
Ко мне поступила просьба (уж не помню, от кого) напи-
сать для журнала «Литературное обозрение», в тогдаш-
нем просторечии «Литобоза», рецензию на только что 
напечатанный на страницах журнала «Иностранная ли- 
тература» переведенный Марией Павловной Богослов
ской роман Джойса «Портрет художника в юности»2. 
Написать-то я написал, но хотел сверить свою рецен-
зию с кем-то из людей, по-настоящему разбирающихся 
в истории европейской литературы. 

Мой знакомый, Александр Борисович Грибанов, как 
раз и вывел меня на Катю, тогда еще скромного науч-
ного сотрудника Библиотеки иностранной литературы. 
Я ожидал разноса, однако Катина реакция оказалась 

1 Подробное и относительно систематичное описание 
жизни и трудов Е. Ю. Гениевой см.: Паласио М. Екатерина 
Юрьевна Гениева: 01.04.1946 – 09.07.2015 // Журнал Москов
ской Патриархии. 2015. № 8. С. 84–87.

2 1976, №№ 10–12.



258	 Евгений Рашковский

неожиданно для меня дружеской и щедрой: «Такая ре-
цензия не только Марии Павловне нужна. Она и ему 
самому3 нужна». Меня поразило и обрадовало столь 
простое и серьезное отношение Кати к проблематике 
жизни, смерти и бессмертия. И это в те годы, когда 
(«свежо предание, да верится с трудом!») эта проблема-
тика была предметом преследований и глумления.

И сразу же она дала мне на прочтение – незнакомо-
му, по существу, человеку – машинописный фолиант 
своей диссертации о жизни и творчестве Джойса.

Эту же самую рецензию я показал старому своему 
приятелю – исследователю французской литературы 
Самарию Израилевичу Великовскому. Но здесь отзыв 
оказался менее обнадеживающим: «Рецензия-то Ваша, 
может, и хороша, но – не пропустят. Сидит там один 
джентльмен, человек очень начитанный. Только вот не 
по-Вашему начитанный. Он-то и зарубит…».

К сожалению, прав оказался Самарий Израилевич, 
человек, понимающий и глубокий, но менее оптимис
тичный и менее окрыленный, нежели Катя. Человек 
проникновенного дара, он не выдержал беснующейся 
тьмы тех времен…

Но всё это – «дела давно минувших дней». Да и ка-
зенная тьма тогдашняя нынче перекрасилась из «марк-
систско-ленинских» в религиозно-фундаменталистские  
цвета.

А настоящее же мое сотрудничество с Катей нача-
лось со времен Горбачевской «перестройки».

Вскоре после открытия российского отделения Фон
да Джорджа Сороса (Институт «Открытое общество») 
Катя привлекла меня к работе различных его подразде-

3 Т. е. Джойсу. Катя всегда говорила со мною недомолв-
ками, надеясь – иной раз тщетно – на остроту моего пони-
мания. 



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 259

лений, связанных с научными конференциями, с отбо-
ром и внутренним рецензированием изданий Фонда, с 
работой по помощи российскому школьному делу, с ра-
ботой по Мегапроекту «Высшее образование в России». 
Последнее направление, которому Катя отдавала столь-
ко внимания и сил, дало мне особенно много. Катя во-
истину заражала своей озабоченностью судьбами ин- 
теллигенции российских регионов. Работая вместе  
с Катей, я со всей ясностью осознал, что эти вузовские 
и школьные преподаватели, священники, библиотека-
ри – эти недооцениваемые нашим бюрократическим 
государством люди – подчас даже не вполне интеллек-
туально изощренные, но преданные делу просвещения 
и познания, – образуют воистину человеческую соль 
России. И, между прочим, именно благодаря Кате и 
организованным ею поездкам – от Сергиева Посада до 
Хабаровска, от Коми-Пермяцкого округа до Кабарды – 
я сделал одно радостное лично для себя открытие: ока-
залось, что не в Москве и даже не в Питере, но именно в 
российских регионах обитают вдумчивые и присталь-
ные читатели моих книг и статей.

Уже назначенная первым заместителем генерально
го директора ВГБИЛ академика Вячеслава Всеволо
довича Иванова, Катя привлекла меня к одной из про- 
светительских программ, которую развернула в стенах  
Библиотеки и в которой принял участие будущий Пат
риарх Московский и всея Руси Кирилл – в те годы ми-
трополит Смоленский и Калининградский. Программа 
была организована совместно с Домом Анны Франк 
(Амстердам) и посвящена памяти жертв Холокоста4. 

4 Открывая эту программу, Катя говорила, что пробле- 
ма Холокоста имеет отношение и к ее собственной судь- 
бе: ее родные по отцовской линии были расстреляны гит- 
леровцами в Киеве, в Бабьем Яру.



260	 Евгений Рашковский

В те годы, когда постсоветские мозги были изрядно 
затуманены казенной антисемитской и проарабской 
пропагандой прежних времен, эта проблематика отно-
силась к разряду полузапретных5. И как раз в рамках 
именно этой программы Катя попросила меня высту-
пить в Большом зале Библиотеки с публичной лекцией 
о природе тоталитарных практик массового истреб
ления людей: тема еще более запретная, нежели тема 
Холокоста и, как говорили в старое время, «стыдная». 
Слова из разухабистого приключенческого фильма тех 
времен – «за державу обидно» – были в те года едва ли 
не господствующим кредо нашего народонаселения…

Однако казенные художества продолжались. 9 сен-
тября 1990 г. произошло злодеяние, потрясшее весь мiр  
и доселе не раскрытое: убийство нашего общего с Ка- 
тей духовного наставника и друга – протоиерея Алек- 
сандра Меня. С тех пор – прежде всего именно трудами 
Кати – Библиотека иностранной литературы стала од-
ним из центров увековечения памяти великого россий-
ского пастыря6. С тех пор – по просьбе Кати – я при-
нимал участие в подготовке и организации ежегодных 
Меневских научных конференций и в издании их тру-
дов7. На мой взгляд, эти четвертьвековые работы нашей 

5 Мало кто даже сейчас понимает, что советская полити
ка 60-х-70-х годов на Ближнем Востоке несет немалую ис- 
торическую ответственность за раскочегаривание нынеш- 
него арабо-исламского экстремизма, ставшего со временем 
одной из угроз нашей собственной стране.

6 Мемориальный культурно-просветительный центр  
«Дубрава» (вместе с храмом во имя преп. Сергия Радонеж
ского) на окраине Сергиева Посада, возведенный на месте 
убийства о. Александра, сформировался несколько позднее.

7 См., напр.: Двадцать лет без отца Александра. И с ним. 
/ Предисл., сост. Е. Ю. Гениева, отв. ред. Е. Б. Рашковский. – 
М.: Центр книги Рудомино, 2010.



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 261

Библиотеки имели и продолжают иметь огромное зна-
чение в интеллектуальной и духовной жизни России. 
Да только ли в России? Ибо эти Меневские встречи пре-
вратились в постоянную площадку творческого диа- 
лога представителей духовенства, ученых, писателей, 
дипломатов, общественных деятелей из Москвы, из 
российских регионов и зарубежных стран. И всё это 
разнообразие людей и мнений так или иначе связано 
с той проблемой, которая была центральной в жизни и 
о. Александра, и Кати: как достойно жить, как достой-
но «ходить перед Богом»8 в этом многоликом, бурном и 
исполненном противоречий мiре? Как выстраивать для 
нынешних и будущих поколений достойную человече-
ского существования среду?

И эта достойная жизнь, достойная среда, по опре-
делению, должна включать в себя умение радоваться9.

Помню, как в одну из наших просветительских по-
ездок в Кабарду мы ужинали в каком-то из тамошних 
ресторанов. Кабардинский оркестр играл весь вечер 
дежурные лезгинки и фокстроты. И вдруг – бабахнул 
«семь-сóрок». Мы с Катей пустились в пляс. И надо 
было видеть, с каким артистизмом, с каким царствен-
ным озорством выплясывала моя партнерша…

* * *
Строго говоря, религиоведческое направление в ра-

боте нашей Библиотеки, с коим связала меня судьба, 
началось еще давным-давно, с 20-х годов прошлого 
столетия.

Кто сейчас помнит, кто сейчас среди нашей бес-
памятной публики знает, что в начале 20-х годов, 

8 См.: Быт 17:1.
9 См.: 1 Фес 5:16.



262	 Евгений Рашковский

когда «ленинская партия» отступилась от гибельной 
политики «военного коммунизма», под руководством 
Надежды Константиновны Крупской, супруги Ильича, 
началась кампания по выпалыванию из государствен-
ных библиотек всей и всяческой религиозной литерату-
ры: начиная Библией и кончая духовными произведе-
ниями Лескова, Вл. Соловьева, Толстого? Об изданиях 
Русского зарубежья я уж не говорю.

Так вот, уже в тот период, вопреки «генеральной ли-
нии» и благодаря инициативе основателя Библиотеки –  
Маргариты Ивановны Рудомино (1900–1990) – в Биб- 
лиотеку стали поступать разнообразные книги на раз-
ных языках, – книги, спасенные из разгромленных 
дворянских усадеб. А уж далее – вследствие казенного  
запроса на «критику буржуазной идеологии» – в Биб- 
лиотеку стали поступать выписываемые из-за рубежа 
разнообразные книги по истории литературы, по соб-
ственно истории, по философии (а где философия – там 
и теология: поди отличи!). Благо, что среди сотрудни-
ков Библиотеки было немало людей компетентных, 
мыслящих и верующих.

Разумеется, большинство этих изданий – по тогдаш
ним идеологическим условиям – подлежало заключе
нию в «спецхране» (как бы особой тюрьме для неугод- 
ных начальству книг), но ведь библиотечное комплек
тование объективно рассчитано не на «злобу дня», но 
на десятилетия и века…

Специализированное религиоведческое направле- 
ние стремительно сложилось в Библиотеке вместе с  
официальной либерализацией отношения к религии 
на исходе 1980-х годов. И – опять-таки! – благодаря 
не только глубочайшим культурным сдвигам «снизу»  
(компрометация советского государственного атеизма),  



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 263

но и благодаря «перестроечной» политике М. С. Гор- 
бачева. Бóльшая часть бюрократии и общества, хотя и 
изверившаяся в «научном коммунизме», всё же не была 
готова к этим переменам. Но Библиотека – была готова.

Вообще, становление осознанного и организацион-
но оформленного религиоведческого направления в на- 
шей Библиотеке, подсказанное общими замыслами и 
усилиями о.  Александра Меня, академика Вячеслава 
Всеволодовича Иванова и самóй Екатерины Юрьевны, 
во многом вытекало из исторически сложившегося па- 
радоксального статуса Библиотеки. Действительно, 
«Иностранка» всегда сочетала в своих трудах два, ка-
залось бы, взаимоисключающих принципа: с одной 
стороны, принципа специализированной научной биб
лиотеки с сильным филологическим уклоном, а с дру-
гой – библиотеки воистину публичной, открытой для 
всех. А уж с ликвидацией «спецхрана» и со вторжени-
ем в жизнь электронных технологий работы с книгой, 
этот парадоксальный опыт «Иностранки» оказался вос- 
требованным всей системою российского библиотеч-
ного дела: библиотека становилась не только сочета-
нием пополняемого книгохранилища и читальни, не 
только местом встречи Человека и Книги, но и местом 
непрерывных контактов Человека и Человека – и как 
раз именно на почве великой и никогда не теряющей 
своего значения книжной культуры.

И не случайно созданное и оформленное Катериной 
религиоведческое направление в работе нашей Библио- 
теки привлекало к себе людей самых разнообразных 
(читателей, посетителей и участников наших встреч, 
лекций и конференций, экскурсантов, единовременных  
посетителей, приходивших к нам за библиографически
ми и научными консультациями) – от людей немудрящих  



264	 Евгений Рашковский

и даже полуграмотных до профессоров и академиков; 
от детей до пенсионеров. И всё это не случайно: за всем 
этим угадывался Катин мощнейший человеческий раз-
мах и охват10. 

И самоё религиоведческую материю она понимала 
широко: не только как описание теологий, обрядов и 
статистик верующих. Она понимала, что работа над по-
стижением религиозных содержаний и смыслов тесней-
шим образом связывает религиоведение с комплексом 
филологических, исторических и философских наук.  
И, само собой, – с книговедением. И не случайно же 
«Библия» и «библиотека» – слова однокоренные, в обо-
их случаях обозначающие собрание книг11.

И не случайно благодаря своей широте, изяществу 
и внутренней силе она была способна – не лукавя и не 
теряя себя – работать с церковными иерархами, дипло-
матами, творческой интеллигенцией, представителями 
бизнеса и гражданского общества. И даже господа из 
нынешнего «политического класса» – и те не могли не 
выказывать ей уважения. Вот что значит масштаб лич-
ности – гибкой и одновременно непреклонной!

И вот о чём нельзя забывать: человек книжный, кур-
туазный и по-своему властный, – она всё равно остава-
лась на стороне обделяемых, гонимых и травимых. Но 
это – тема целого и притом особого разговора. 

А здесь скажу только вкратце. Человек космополи-
тической культуры, она близко к сердцу принимала 

10 См.: Никитинский Л. В. Бог забрал у нас женщину, 
которая, увы, так и не стала министром культуры // Новая 
газета. М. 15.07.2015. № 74. С. 20.

11 См.: Гениева Е.Ю. Семья и книга [Интервью Е. Б. Раш-
ковскому] // Семья. Духовные и общественные проблемы. 
– М.: Центр книги Рудомино, 2011. С. 43–45.



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 265

культурные нужды российских регионов и республик 
Ближнего зарубежья. Отправляя меня в командиров-
ки – в Иваново ли, в Пензу, в Харьков или Минск, она 
всегда набивала мой чемодан и рюкзак книжными по-
дарками для тамошних библиотек: и светских, и цер-
ковных – только дотащи…

* * *

Катя предложила мне взять на себя религиоведческое 
направление в работе Библиотеки в двадцатых числах 
июня 2007 года – сразу после кончины возглавлявшего 
это направление о.  Георгия Чистякова. Трудность за-
дачи ошеломила и испугала меня, но отступать было 
некуда: многолетняя дружба с о. Георгием, некоторое 
участие в его и Катиных библиотечных трудах и, нако-
нец, глубина моего уважения к самой Катерине – сде-
лали свое дело. Да к тому же и чувствовал себя перед 
нею в неоплатном долгу: именно фонды Библиотеки 
неоценимо помогли мне в написании работ на религи-
озно-философские и богословские темы; именно по её 
инициативе руководимое ею издательство «Рудомино» 
напечатало два сборника моих стихов, да к тому же и с 
моими рисунками, что требовало немало издательских 
и полиграфических усилий…

А между тем, работа подсказанного о. Александром, 
академиком Ивановым и самой Катей направления была  
и остается чрезвычайно сложной. Ибо направление это, 
за которым угадывается глубокий общекультурный и 
(не побоюсь этого слова) просвещенно-государствен-
ный подход, обязывает Библиотеку быть средоточием 
непрерывного и творческого диалога: верующие и не-
верующие, православные и инославные, духовенство 



266	 Евгений Рашковский

и мiряне, ученые и простецы, великороссы и предста-
вители иных народов, Москва и российские регионы, 
Россия и Зарубежье, включая и Русское зарубежье. Так 
что весь этот комплекс трудов по консультированию 
читателей, комплектованию религиоведческой литера-
туры, лекциям, научным и мемориальным конферен-
циям, книжным презентациям, по сотрудничеству с 
академической, вузовской и церковной наукой, с рели-
гиозными конфессиями требует особых знаний и осо-
бых усилий. 

И не случайно это направление нашей библиотеч-
ной работы получило благословение Патриарха всея 
Руси Алексия II и Патриарха Кирилла (причем послед-
ний поддерживал Библиотеку еще в бытность свою ми-
трополитом Смоленским и Калининградским).

И весь этот комплекс работ требовал от Катерины 
огромной мобилизации духовных, интеллектуальных и 
попросту психофизических сил, огромного объема па-
мяти, разветвленных и взаимосвязанных ассоциаций.

И вот – некоторый, в своем роде курьезный и быто-
вой, но красноречивый пример на сей счет.

День 20 ноября 2010 года. Скатываюсь вниз по Яуз- 
ской улице, бегу от метро «Таганская» в Библиотеку. И 
вдруг перед самым моим носом резко тормозит автомо-
биль и оттуда – словно deus ex machina12 – выскакивает 
Катя:

– Женя, с днем Ангела тебя!
– Катюша, спасибо, только вот почем ты знаешь?
– А я всё знаю.
12 Бог из машины (лат.) – выражение, означающее не

ожиданную, нарочитую развязку той или иной ситуации, 
с привлечением внешнего, ранее не действовавшего в ней, 
фактора.



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 267

– А когда я помру, знаешь?
– Знаю.
– Так когда же?
– Нескоро.
Я старше ее почти что на целых шесть лет. Бедная, 

она видать, что-то предчувствовала…
Еще один краткий диалог (и, как это всегда водилось 

между нами, в полушутливом тоне, да еще и москов-
ским говорком13):

– Уж больно много, матушка, ты с меня спрашива-
ешь…

– Кого больше люблю, с того и больше спрашиваю.
– Ах, Катерина, любила б ты меня чутóк поменьше…
…И это притом, что в мою работу и в мои инициа-

тивы она почти никогда и не вмешивалась: плавай, мол, 
сам, как умеешь. Но всегда помогала. Советом, нала-
живанием внутрибиблиотечных и особенно внешних 
контактов. Однако поручений и идей от нее – как из 
рога изобилия. И кое с чем я даже справлялся.

Критику и несогласия по конкретным вопросам ра-
боты (по крайней мере, с моей стороны) она восприни-
мала легко. А иной раз – даже и с благодарностью.

Она, как это свойственно тонким филологам или пси- 
хологам, чувствовала внутренний стиль каждого чело-
века. И в разговоре со мною (разумеется, без свидете-
лей) она могла подпустить и соленое русское словечко.

Она понимала людей и связывала их рабочие и твор-
ческие возможности с их внутренними предпосылка-
ми. И помогала людям в их бытовых и душевных труд-
ностях. Кому могла и чем могла.

А к себе была беспощадна. Ибо всегда чувствова- 
ла себя в неоплатном долгу перед Богом, культурой, 

13 Мы оба с нею – коренные москвичи.



268	 Евгений Рашковский

страной, своим Домом-Библиотекой, перед окружаю-
щими людьми… И даже – перед всем кругом наших 
текущих трудов.

За несколько дней до кончины она звонила мне до-
мой из последнего своего пристанища – израильской 
больницы – с просьбой организовать тематический ве-
чер «Поэты-дипломаты»14.

* * *

Откуда взялась она такая, откуда пришла?
Известно, что за нею, за ее воспитанием и внутрен-

ним опытом стояли глубокие пласты старой россий-
ской дворянско-интеллигентской культуры и передовая  
европейская образованность, в частности, и образован-
ность филологическая. Отсюда – и широта ее кругозора 
и основательность познаний, и ее мастерство историка 
литературы (прежде всего – литературы англоязычной),  
и сами ее манеры, сочетавшие обаятельность, уважи-
тельное (я бы даже сказал – ободряющее) отношение к 
собеседнику или партнеру. Но – при несомненной вну-
тренней твердости. Вообще, эта благорасположенная 
к людям духовная щедрость была характерна для той 
горстки российских интеллектуалов, которые сумели 
пронести и развить в себе этот дар вопреки всему окру-
жающему человеческому оскудению, непониманию и 
преследованиям разной степени тяжести15.

14 Эту последнюю сообщенную мне Катину волю мы 
постарались выполнить. Вечер состоялся 27 октября 2015 г. 
– См.: «Проснувшееся слово». – Инф. ресурс: www.libfl.
ru/?page=225465265

15 Приведу имена тех из отошедших людей, которые 
прямо или косвенно прошли через мою жизнь, во многом 



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 269

И не случайно Катерина – дважды рыцарь: рыцарь 
Британской империи и кавалер Почетного легиона.

Но за всем этим несомненным обаянием и заслу-
женным внешним блеском не каждый мог разглядеть 
и нечто иное: глубинный субстрат полускрытой, го-
нимой, но не сдавшейся российской церковной жиз-
ни ХХ столетия16. Нельзя не вспомнить в этой связи 
о Сергее Николаевиче Дурылине17, патриархе Пимене 
(Извекове), монахине Досифее (Вержбловской)18, о лю- 
дях «катакомбной Церкви», о духовном круге отцов  
Алексия и Сергия Мечёвых, об о. Всеволоде Шпилле
ре, митрополите Сурожском Антонии, об отцах Алек- 
сандре Мене и Георгии Чистякове, о которых писалось 
выше. Последние годы Катиной жизни были согреты 
дружбой с благородным, искренним и широко образо-
ванным о. Александром Борисовым.

определив ее ход: историк мысли и литературы С. С. Аве- 
ринцев, историк С. О. Шмидт, востоковеды М. А. Батунский, 
Б.  В.  Ветров и В.  А.  Рубин, социологи Г.  Г.  Дилигенский, 
И. С. Кон и Ю. А. Левада, Е. Б. Пастернак (исследователь 
и публикатор наследия своего великого отца), философ 
Г. С. Померанц, поэты М. С. Петровых и Д. С. Самойлов, –  
не говоря уже о священниках Владимире Смирнове, Алек- 
сандре Мене или Георгии Чистякове.

И что интересно – все они, как и Катя, – очень москов-
ские люди. Люди от той Москвы, которой, наверное, уже 
нет. Москвы, которая загублена казенной спесью в ходе по-
следних четырех-пяти десятилетий… 

16 Вновь отсылаю читателя к статье Мигеля Паласио.
17 См.: «Я никому так не пишу, как Вам…». Переписка 

Сергея Николаевича Дурылина и Елены Васильевны Гени
евой. – М.: Центр книги Рудомино, 2010. 

18 Вержбловская Е. В. (монахиня Досифея). Близнец. – 
М.: Центр книги Рудомино, 2010.



270	 Евгений Рашковский

Для всех этих священнослужителей любовь и пра-
вославный молитвенный опыт были превыше полити-
ческих страстей и суетной конфессиональной и – тем 
паче – национально-государственной гордыни, превы-
ше всех придирок и гонений со стороны скоропрехо-
дящих властей. Катерина, как и все они, являла собой 
особый лик России: России, открытой мiру в непрерыв-
ных творческих исканиях и в силе духовной и культур-
ной памяти лучших ее людей. Ибо все они, – может 
быть, каждый на свой лад – мыслили и переживали 
свое человеческое время, свое человеческое творчест
во в контексте Вечности, в контексте Царства Божия. 
Переживали как дар Богу и людям…

* * *

Как-то я встретил ее, только что получив из печати 
очередную свою книгу:

– Катюш, у меня для тебя подарочек.
В ответ:
– Люблю получать подарки.
А еще больше она любила подарки дарить. 
Да она и сама была подарком.

* * *

Катина жизнь – жизнь против тьмы. Тьмы забот, 
тьмы истории, тьмы людского невежества, тьмы соб-
ственных физических страданий. Потеря такого чело
века – потеря невосполнимая. Однако благодарной па- 
мятью о таких людях, как Катя, скрепляется и развива-
ется земная история. Наша-с-вами-история. 



Человек против тьмы: из воспоминаний 
о Екатерине Гениевой	 271

Postscriptum. О кончине Кати я узнал, проводя от-
пуск на даче. И почему-то в моей голове сложились та-
кие стихи в память о ней:

Как-то безнадежно и упрямо 
старый сад обхаживаю сам.
Лилий золотые гексаграммы
тянутся к дождливым небесам,

и тропинки каменной извивы
порастают сорною травой.
Выдирая заросли крапивы, 
я к земле склоняюсь головой.

Ветренно, легко и одиноко.
Удостоверением чудес 
за преградой облачных небес
оживает голубое око…

Зубово, 12.07.2015

…А когда приехал в Москву прощаться с Катей, 
случайно узнал, что золотисто-желтые лилии и были в 
числе ее любимых цветов…

Москва
август – ноябрь 2015 г.



Ив Аман

Профессор 10-го Парижского университета. Пред- 
седатель международного Попечительского совета 
ВГБИЛ.

«ДЕЛАЙТЕ!»

Мне до сих пор очень трудно писать о ней. 
Живя далеко от Москвы, я еще не осознал ее ухода.
Да и о ком писать? О друге? об общественном деяте-

ле? О друге, о Кате, мне писать трудно, рано.
Напишу о Екатерине Юрьевне.
Многим она казалась «чужаком», пришельцем из не- 

ведомой страны. Одни удивлялись, другие восхища-
лись, третьи раздражались, четвертые смирялись. 

Я много раз задавал себе вопрос, откуда у нее такое 
свободолюбие, такая сила воли, такая интуиция, такое 
дерзновение, такая открытость к людям?

Меня больше всего поражал ее дух свободы. Она 
действовала так, как ей подсказывала совесть, невзирая  
на все «но», которые могли возникать. Признаюсь, что 
часто боялся за нее, порой пытался ее отговаривать, 
убеждал, что не время, люди не поймут, нельзя лезть на  
рожон. На самом деле на рожон она не лезла. Она вну-
тренне понимала, как далеко можно зайти и где надо 
остановиться. И, в конце концов, всегда оказывалась 
права. Это не значит, что ей было легко, что она не испы-
тывала ни страха ни сомнений – она их перебарывала.

Откуда у нее все это? Как разгадать тайну этой уди-
вительной личности? Для этого не надо отправляться  
в иные миры. Эта тайна, по-моему, находится недалеко  



«Делайте!»	 273

от Москвы на бабушкиной даче. Там она с детства воспи-
тывалась на великой классической литературе, русской 
и мировой. Туда приходили священники катакомбной 
Церкви и отправляли тайную службу, а она, ребенком, 
присутствовала на ней. С отцом Александром Менем 
она не только дружила в последние годы его жизни,  
но и получила от него благословение заниматься Ино
странкой. Она познакомилась с ним еще в детстве, они 
были из одной духовной среды.

В ней сочеталось много противоположных качеств. 
Но что особенно ее отличало, это сочетание глубины 
мысли и эрудиции с практическим умом. Она не раз 
рассказывала мне сон, в котором отец Александр Мень 
говорил ей: «Делайте!». Это был ее девиз: действуйте, 
делайте! Во время любых обсуждений у нее неизменно 
возникали два вопроса: чем помочь или как из этого 
сделать проект. Проекты у нее били ключом из головы. 
Даже в больнице она придумывала проекты! И их осу-
ществляла!

В течение двадцати пяти лет, которые прошли со 
времени ее избрания сначала заместителем, а потом ди- 
ректором Библиотеки, она несла служение. Как мы зна-
ем, она не сразу согласилась занять это место, не стре-
милась к нему. Однако со временем она полюбила это 
служение и проявила в нем все свои таланты. Те, кто 
видел ее на разных презентациях, вечерах, встречах, 
лекциях, – как она входит нарядная, обаятельная, при-
ветливая, с какой легкостью выступает, без бумаги, как 
будто без подготовки произносит всегда свежие, инте-
ресные, оригинальные мысли, – могли подумать, что 
жизнь ее – сплошной праздник. Но каким трудом, каки-
ми усилиями, какой силой воли ей это давалось. Надо 
было видеть ее, замученную от усталости, от количе-



274	 Ив Аман

ства встреч с утра до вечера, от травли, от бесконечной 
череды проверок в Библиотеке. Но когда она выходила 
к людям, то словно преображалась. Дважды ей пред-
лагали высокий пост в международных организациях, 
и оба раза она отказывалась. Последние полтора года, 
когда она продолжала работать, не замедляя темпа, и 
одновременно боролась с раком, – были зримым зна-
ком истинности ее служения.

За несколько дней до смерти она успела поучаство-
вать в беседе с Александром Архангельским и дать ин- 
тервью Катерине Гордеевой на Медузе. Уверен, она 
внутренне понимала, что это ее последние публичные 
выступления: в них сквозило беспокойство о судьбе 
Библиотеки. 

Поэтому, на мой взгляд, лучшая дань ее памяти –  
продолжение того курса, который она задала Иностран- 
ке. Просвещать. Строить не стены, но мосты. Между 
людьми. Через рубежи, государственные, культурные, 
социальные, духовные, конфессиональные. Мосты.

Париж – Москва



Вента Коцере 

Вента Коцере (Venta Kocere – латышск.) – директор 
Академической библиотеки Латвийского университе-
та. Доктор филологии, магистр по социальным нау-
кам, кавалер ордена Трех Звезд (высшая государствен-
ная награда Латвийской Республики). 

Закончила филологический факультет Латвийского 
государственного университета и заочное отделение 
аспирантуры Московского государственного институ
та культуры. Автор свыше двухсот научных публика-
ций по библиографии, библиотековедению и истории 
культуры.

Награждена орденом Чести (Грузия), орденом кня-
гини Ольги (Украина), Крестом Маарьямаа (орден Крес- 
та Земли Марии, Эстония), медалью ордена «За заслуги 
перед Литвой», медалью св. Георгия IV степени «Честь. 
Слава. Труд» (Украина), медалью министерства иност
ранных дел ЛР «За содействие членству Латвии в НАТО».

Действительный член Санкт-Петербургской Пет
ровской академии наук и искусств.

КАТЯ В МОИХ ВОСПОМИНАНИЯХ

Дороги. Люди. Дороги изгибаются, скрещиваются,  
запутываются как сеть. На них встречаются люди. 
Многие проходят мимо не останавливаясь. Другие ос
танавливаются. На момент. На долгое время. На всю 
жизнь.

Что заставляет одних людей встретиться, других 
пройти мимо, посмотреть друг на друга, подружиться? 
Что у них общее, что их объединяет, вызывает интерес, 



276	 Вента Коцере

необходимость дополнить друг друга? Но бывает, что 
ты знаешь – это твой человек, вы знакомы уже целую 
вечность...

Если директор Латвийской национальной библиоте
ки Андрис Вилкс дружил с генеральным директором  
Всеросийской Государственной библиотеки иностран
ной литературы им. М. И. Рудомино (ВГБИЛ) Екате
риной Юрьевной Гениевой 25 лет, то мое знакомство и 
дружба с Катей началась 20 лет тому назад.

Уже в начале 90-х годов я знала ее заочно, потом оч-
ное знакомство переросло в искреннюю дружбу двух 
родственных душ, для которых библиотека являлась 
не только книгами на полках. Мы с Катей встречались 
и в Москве, и в Риге, на разных международных кон-
ференциях.

Для меня большим событием явилось издание в 
2005 году монографии Екатерины Юрьевны Гениевой 
«Библиотека как центр межкультурной коммуникации»,  
которая была посвящена теоретическим и практиче-
ским аспектам межкультурной коммуникации в библи-
отеке. Автор рассматривала современную библиотеку в 
контексте актуальных концепций как один из важней-
ших институтов общества, который не только собирает 
и хранит документы, но и активно участвует в социа-
лизации читателей, способствует формированию плю-
ралистического видения и основ толерантного мыш- 
ления.

Почему Платон считал книги «Мёртвыми статуями»,  
а Пифагор принципиально не записывал свои мыс-
ли? Отчего наша современность предпочитает чтению 
зрелищные формы обучения и досуга? В чём состоит 
секрет и притягательность общения «из уст в уста», 
«лицом к лицу»? Что такое «плюралистическая библио- 



Катя в моих воспоминаниях	 277

тека» и чем она отличается от библиотеки «просве-
щенческой»? Можно ли превратить скучную научную 
конференцию в увлекательную игру? Отвечая на эти и 
многие другие вопросы, книга вводит читателя в про-
блемное поле современной коммуникативистики, со-
циологии чтения. 

С момента её выхода, она стала моей настольной 
книгой, потому, что в неё были вложены мои мысли, 
моё понимание. Это было невероятно!

У нас с Катей было не только много общего, но мы 
в один день были награждены высшими государствен-
ными наградами Латвии. 3 мая 2005 года я получила 
орден Трёх Звёзд «За заслуги перед Латвией», а Катя – 
Крест Признания. Этот день для нас был незабываемый 
и торжественный. Вручала награды президент Латвии 
Вайра Вике-Фрейберга, которая на церемонии награж-
дения отметила, что после многих лет, снова вручается 
Крест Признания, история которого началась во време-
на правления Курляндского герцога. Он таким образом 
хотел объединить всех верных и честных, достойных 
людей. Его девиз и сегодня звучит также: «Достойным 
людям» («Godaprāta ļaudīm»).

Благодаря Екатерине Юрьевне и посольству Латвии 
в России, 1 ноября 2007 года Академической библио-
теке было подарено 54 тома издания «Россия. XX век.  
Документы», которые издал фонд «Демократия» Алек- 
сандра Яковлева. Это являлось очень важным событи- 
ем, в презентации книги участвовали: представитель  
фонда «Мемориал» Арсений Рогинский, российский ис- 
торик Юрий Афанасьев, президент фонда «Демократия» 
Наталья Ушацкая, посол Латвии в России Андрис Тейк- 
манис, Екатерина Юрьевна. В тот момент Академи- 
ческая библиотека была единственной библиотекой, 



278	 Вента Коцере

которая имела все эти то- 
ма, потому, что до этого 
не был публично доступен 
полный комплект этого 
издания.

Во время XI Балтийской 
международной книжной 
ярмарки 28 февраля 2008 го- 
да, в Академической биб- 
лиотеке проходила дискус- 
сия круглого стола «Боль- 
шое чтение. Роль перевода 

 в межкультурном диало
ге». Главные организаторы  
этой дискуссии были Ека- 
терина Юрьевна и замес- 
титель генерального дирек- 
тора ВГБИЛ по издатель-
скому делу Глеб Успенский 
и главный редактор изда-

тельства «Вагриус» Алла Николаевская.
Екатерина Юрьевна рассказала об уникальном ли- 

тературном проекте «Большое чтение» – «Big Read», 
который начался в 2007 году, когда отмечалось 
200-летие со дня установления дипломатических от-
ношений между США и Россией. Это была совмест- 
ная русско-американская инициатива, направленная на  
то, чтобы широко познакомить читателей с литера-
турными произведениями этих стран. Первым шагом  
было издание в США на английском языке рассказа 
Александра Солженицина «Один день Ивана Денисо- 
вича». Эту работу выбрали американские партнёры. А 
русские выбрали роман американской писательницы 

Дискуссия круглого стола 
«Большое чтение» в Лат-
вийской Академической 
библиотеке 28 февраля 
2008 года.
Фото: Андрис Мелбардис



Катя в моих воспоминаниях	 279

Харпер Ли «Убить пересмешника» (Harper Lee. «To 
kill a Mockingbird»). Книга Харпер Ли стала одной из 
самых популярных, получила большое признание рус-
ского читателя. Организаторы проекта неоднократно 
отмечали: «Книга выбрана потому, что она оживля-
ет тот идеализм, который забыт, когда мы перестаём 
быть детьми, и напоминает о том, как хрупок мир,  
в котором мы живём, как важно сохранять человече-
ские отношения, быть терпеливыми друг к другу. Эта 
книга согревает сердца и строит мосты – мосты меж- 
ду различными культурами, которые объединяют на-
роды. Задача проекта была хотя бы в одном россий-
ском регионе привлечь внимание пяти-семи тысяч че- 
ловек.

Это удалось сделать! Интерес молодёжи к знамени
тейшему роману, который был издан в США в 1960 го
ду, превзошёл самые смелые ожидания инициаторов  
«Большого чтения». Проект начался очень удачно, по-
том были начаты проекты с Германией, Францией, Ве
ликобританией и Италией. 

Участникам круглого стола в Академической библио- 
теке в Риге было очень интересно узнать, что в 2007 
году, когда весь мир отмечал 125-летие знаменитого 
ирландского писателя Джеймса Джойса (James Joyce) 
издательство «Вагриус» при поддержке Екатерины 
Юрьевны и Ирландского посольства в России, издало 
сборник рассказов писателя «Дублинцы» («Dubliners»).  
Д. Джойса считают одним из основоположников тече-
ния модернизма. Д. Джойс свой сборник посвятил опи-
санию рая Ирландии, истории, его морали, произведе-
ние стало ирландским зеркалом. Книга вышла в свет в 
1914 году. 



280	 Вента Коцере

Также в этой дискуссии 28 февраля 2008 г., проходив-
шей в нашей Академической библиотеке, участвовал 
посол Украины в Латвии, поэт, переводчик, литерату-
ровед, член Союзов писателей Грузии и Украины Рауль 
Чилачава, который познакомил присутствующих со 
своей новой книгой „Trejkrāsainā saule”, («Трехцветное 
солнце») потому, что это не только ссылка на стихотво- 
рение Райниса, но и издание перевода произведений 
Райниса и Аспазии на трёх языках – латышском, укра-
инском и грузинском. Он отметил, что является «про-
дуктом» межкультурного диалога, потому, что по на-
циональности грузин, родился в Грузии, 40 лет прожил 

Подписание соглашения о сотрудничестве между 
Латвийской Академической библиотекой и ВГБИЛ 
29 февраля 2008 года в присутствии сотрудников 

обеих Библиотек. Фото: Андрис Мелбардис



Катя в моих воспоминаниях	 281

на Украине, и считает, что культурные связи можно 
укрепить, познакомив людей с поэзией обоих народов.

Дискуссию о переводах на украинском языке про-
должила переводчица Валентина Силава, которая пе-
ревела «Эпифании» Иманта Зиедониса на украинский 
язык. На украинском языке были изданы латышские 
народные сказки, народные песни, также произведения 
Райниса, Андрея Упитиса. Анны Саксе, Мирдзы Кемпе, 
Зигмунда Скуиньша, Оярса Вациетиса и др. Екатерина 
Юрьевна получила подарок от Академической библио-
теки – книгу «Эпифании». Имантс Зиедонис пояснял, 
что «эпифании» – это греческое слово, которое означа-
ет отсвет, откровение, маленькие импульсы, маленькие 
вспышки, в свете которых отдельные моменты жизни 
высвечиваются особенно ярко... 

29 февраля 2008 года было подписано соглашение 
о сотрудничестве между Латвийской Академической 
библиотекой и ВГБИЛ, которое включило вопросы вза-
имной информационной поддержки в осуществлении 
совместных проектов, организацию выставок, конфе-
ренций, семинаров и др.

12 декабря 2008 года в Академической библиотеке 
была открыта выставка «Памятники культуры – жерт-
вы человеческой ненависти», которая была представ-
лена ВГБИЛ и Благотворительным фондом «Институт 
толерантности». Благодаря Екатерине Юрьевне и ее 
коллегам, в Риге возможно было ознакомится с тем, 
как конфликты, возникавшие между людьми на почве 
ненависти, гибельно действовали на судьбы памятни-
ков культуры, и увидеть хронологию разрушения, на-
чиная с древнего Египта и Карфагена до наших дней. 
Выставка отображала не только тему вандализма во 
всех ее выражениях, но и гибель памятников во вре- 
мя современных войн и национальных конфликтов. На 



282	 Вента Коцере

открытии выставки Катя выступила очень убедительно 
и эмоционально.

Одновременно на этом мероприятии наша библио-
тека получила замечательный подарок из ВГБИЛ – 200 
книг на русском языке по культуре, этике, истории и 
литературоведению. Это были книги, которые содей-
ствовали культуре толерантности. 

Наши корни и европейское наследие имеют древ-
нюю историю, и хранителями этих свидетельств явля-
ются книги и их хранилища – библиотеки, роль кото-
рых переоценить невозможно.

Уже в 1524 году при участии Мартина Лютера была 
основана Bibliotheca Rigensis – одна из старейших би-
блиотек в Европе – ныне Академическая библиотека 

Открытие выставки «Памятники культуры – 
жертвы человеческой ненависти» в Латвийской 
Академической библиотеке 12 декабря 2008 года.

Фото: Андрис Мелбардис



Катя в моих воспоминаниях	 283

Латвийского университета, в фондах которой хранится 
3,3 млн. единиц информационных ресурсов, ценней-
шее и богатейшее в Латвии собрание старейших ред-
ких изданий и рукописей (начиная с XIII века) и самое 
обширное в мире собрание латышской литературы, где 
можно найти всё о Латвии и латышах независимо от 
места издания и языка. 

Сегодня Академическая библиотека стремится спо- 
собствовать диалогу и взаимопониманию между культу- 
рами и нациями, обогащает культурную жизнь Латвии, 
активно участвуя в международных культурных про-
цессах. Культура – основной ресурс и инструмент, с по-
мощью которого создаются и поддерживаются между-
народные связи, как на межгосударственном уровне, 
так и между неправительственными организациями. 

Весной 2011 года раздался звонок из Москвы – зво-
нила Катя и пригласила меня с ней вместе участвовать 
в Межрегиональном форуме «Современная библиоте-
ка – современному обществу». Мне три раза не надо 
было повторять – раз Катя приглашает – надо ехать. 
Подготовила выступление «Роль Академической биб
лиотеки Латвийского университета в расширении меж- 
культурного диалога», а Катя представила доклад «Биб- 
лиотека как инструмент культурной модернизации». 
Участники форума смогли познакомиться с проектом  
«Большое чтение» (совместный проект ВГБИЛ и Пуб- 
личной библиотеки г. Чикаго (США)), который направ-
лен на повышение интереса к книге, к мировому куль-
турному наследию, к современной литературе. Как  
отметила Екатерина Юрьевна, роль библиотеки в жиз-
ни общества меняется и это – общемировая тенденция. 
Вопрос не в том, как задержать читателя в физическом 
пространстве библиотеки, а как сохранить его желание 
читать и «потреблять» информацию. 



Вента Коцере на открытии форума 
«Современная библиотека – современному обществу» 
в Перми 22 июня 2011 года. Фото: Людмила Смирнова

Надпись на титульном листе: 
«Дорогой Венте – с любовью и надеждами на будущее 

Искренне (Подпись) 23.06.11 Пермь»



Катя в моих воспоминаниях	 285

Время, которое я провела на форуме в Перми, было 
замечательным – мы много беседовали, обсуждали 
разные жизненные вопросы. Катя мне подарила свою 
последнюю книгу «И снова Джойс…». В предисловии 
к книге она писала: «Предлагаемый вниманию читате-
ля текст – попытка подвести некоторые собственные 
джойсовские итоги и отчасти поставить точку в моей 
джойсовской одиссее. Впрочем, кто знает, может быть, 
она вновь превратится в запятую». Для меня эта книга 
очень дорога и когда я её открываю и листаю, я вспоми-
наю нашу с Катей встречу в Перми. 

18 января 2014 года мы с Катей встретились на ак-
ции «Цепь друзей книги», когда по живой цепочке из 
рук в руки люди передали 2000 книг из старого зда-
ния Латвийской национальной библиотеки в новое –  
«Замок света». Все книги, переданные по живой це-
почке, были из тех, что подарены жителями для пол-
ки народной книги. Я была безумно рада, что в этот 
уникальный и в памятный день, несмотря на сильный 
мороз, мы могли повстречаться с Катей и её помощни-
цей Людмилой Скачковой. Эта оказалась наша с Катей 
последняя встреча …

13–15 февраля 2015 года во Всероссийской государ-
ственной библиотеке иностранной литературы имени 
М. И. Рудомино и в Государственном мемориальном и 
природном заповеднике «Музей-усадьба Л. Н. Толстого 
“Ясная поляна”» проходила международная научно-прак- 
тическая конференция «Библиотеки, музеи: основные 
направления взаимодействия и сотрудничества». Для 
участников конференции – руководителей и специалис
тов ведущих библиотек и музеев регионов России и за-
рубежных стран, представителей архивного сообщества, 
представителей администрации президента Российской 
Федерации и министерства культуры России было инте-



286	 Вента Коцере

ресно послушать и моё выступление «Сотрудничество 
библиотек и музеев Латвии: из опыта Академической 
библиотеки Латвийского университета». Заслушано бы- 
ло более 40 докладов по истории и перспективам со-
трудничества библиотек и музеев, других учреждений 
культуры и образования в области сохранения, популя-
ризации и освоения культурно-исторического наследия. 
У меня была возможность познакомиться с коллегами 

«Цепь друзей книги» в Риге 18 января 2014 года. 
Фото: Роберт Свиженец



Катя в моих воспоминаниях	 287

из разных стран. Когда мои 
друзья из ВГБИЛ спросили,  
что бы я хотела ещё посмот
реть в их библиотеке, я, ко- 
нечно, ответила: «ваши куль- 
турные центры». После мо- 
его предыдущего визита по- 
явились новые – Азербай- 
джанский культурный центр,  
Болгарский культурный ин-
ститут, отдел японской куль-
туры «Japan Foundation». 
Всё было замечательно, но 
не хватало присутствия Ка- 
ти… Она находилась в боль-
нице в Израиле. Я вышла во  
двор библиотеки, обняла  
скульптуру Джеймса Джой- 
са, сфотографировалась и, 
чтобы взбодрить Катю, я от- 
правила ей это фото в благодарность за великолепно 
проведённую конференцию. Она была рада. 

После ухода Кати я думала, что нам, друзьям Ека- 
терины Юрьевны в Латвии обязательно надо организо-
вать вечер, посвящённый её памяти. И он действитель-
но состоялся. 

15 марта 2016 года в Латвийской национальной биб
лиотеке прошел вечер памяти Екатерины Юрьевны 
Гениевой (1946–2015), на котором поделились своими 
воспоминаниями её рижские друзья. Для всех нас это 
было очень важно и необходимо, потому, что мы её 
всегда будем помнить такой, какая она была для нас 
всех вместе и для каждого по отдельности. 

Рига, июль 2016 г.

Вента Коцере 
у скульптуры Джеймса 
Джойса во внутреннем 

дворике ВГБИЛ. 
14 февраля 2015 года. 

Фото: Роберт Свиженец



Директор Академической библиотеки Латвийского 
университета Вента Коцере выступает на вечере 

памяти Екатерины Гениевой, проходившем 
в Риге 15 марта 2016 г. в ЛНБ. Фото: Василий Минченко

Председатель Международного благотворительного 
общества им. Александра Меня (Рига) 

Наталия Большакова-Минченко выступает на вечере 
памяти Екатерины Гениевой, проходившем 

в Риге 15 марта 2016 г. в ЛНБ. Фото: Василий Минченко



Наталия Большакова-Минченко

В ПРОСТРАНСТВЕ ПАМЯТИ
(Из воспоминаний о Екатерине Гениевой)

Для Екатерины Гениевой самым главным было слу-
жение культуре, – в том высоком смысле этого слова 
(от латинского cultura), как возделывание; воспитание; 
развитие; почитание; диалог. Культура проявляет себя 
в духовных ценностях, в совокупности отношений лю-
дей к природе, друг к другу и к самим себе. И поэто-
му общество, в котором нет уважения к человеческой 
личности, – бескультурно, независимо оттого, на какой 
ступени цивилизации оно находится. Кроме того, Катя, 
будучи и идеалистом и прагматиком, осознавала куль-
туру как основной ресурс, дающий надежду на возрож-
дение страны, общества, и для нее всегда, при любой 
власти, во времена кризисов «культура оставалась пло-
щадкой, где можно было о чем-то договориться». И, 
в частности, русская культура всегда была открытой, 
осознающей себя как одну из граней общеевропейской 
христианской культуры. И Библиотека иностранной ли- 
тературы имени Рудомино стала под ее руководством 
настоящим центром культуры, просвещения и диало-
га. Но она не раз говорила, что эта идея – библиотека 
как культурный центр – была предложена ее духов
ником, отцом Александром Менем в конце 80-х годов 
ХХ столетия. Он видел именно эту библиотеку как ме-
сто пересечения разных сфер и направлений: искусства 
и литературы, науки и техники, истории и современ-
ности. И как место встречи культурных, религиозных 
традиций разных народов. 



290	 Наталия Большакова-Минченко

Отец Александр видел в Кате тот потенциал, кото-
рый поможет ей возглавить библиотеку и сделать ее та-
ким мостом между различными языками, националь-
ностями, конфессиями, потому что отец Александр сам 
был человеком диалога и понимал, что без открытости, 
«обмена дарами» невозможно преодолеть разделения, 
ненависть, ксенофобию, что будущее человечества – 
только в диалоге, в просвещении и сотрудничестве. Он 
уговорил академика Вячеслава Всеволодовича Иванова 
стать генеральным директором Библиотеки имени Ру
домино, временно, с тем, что вскоре Катя (которая при 
Иванове стала заместителем директора) будет генераль- 
ным директором, что произошло уже после убийства 
отца Александра. Катя приняла это, и, как мы знаем, 
блестяще осуществила эти идеи. 

В это же время, в конце 80-х годов отец Александр 
и познакомил меня с Катей. И с тех пор, более 25 лет, 
мы были связаны и духовным отцом, и дружбой, а по-
сле его гибели – и сотрудничеством, – поскольку мы в 
Риге, в декабре 1990 года создали общественную орга-
низацию – Благотворительный фонд имени Александра 
Меня, чтобы иметь возможность проводить публичные  
встречи, конференции по его наследию, издавать его 
труды и журнал, задуманный вместе с ним. И я воз-
главила Фонд. Катя очень поддерживала нашу деятель- 
ность, у нас был многие годы (по ее инициативе) офи-
циальный договор о сотрудничестве с Библиотекой 
иностранной литературы, в рамках которого мы много 
чего делали вместе. Катя приглашала нас участвовать 
во всех конференциях по наследию А.  Меня и в эку-
менических и общественных дискуссиях, проводимых 
и в Москве и в других городах России и в Западной 
Европе. Присылала своих сотрудников в Ригу для уча-
стия в проводимых нашим Фондом конференциях.



В пространстве памяти	 291

Все годы существования альманаха «Христианос»  
(с 1991) Катя всегда была его верным читателем, во вре-
мя наших встреч не забывала высказать свои коммента-
рии по прочитанным материалам последнего выпуска. 
Позиция редакции, темы, над которыми мы работали, 
качество текстов и переводов, свобода и отсутствие  
какой бы то ни было «партийности» в статьях «Хрис- 
тианоса» неизменно ее радовали и, порой, даже удив-
ляли. И в этом тоже она видела верность нашему ду-
ховному отцу – протоиерею Александру Меню. Мы с 
ней были из одного гнезда, обе родились там, «откуда 
берутся духовные дети – в Брюссельской капусте» (но-
водеревенская шутка 1980-х годов). Эта общность ду-
ховной биографии создавала особую интонацию, что 
ли, между нами, особенную простоту в отношениях, 
мы общались «по-родственному». И то, что мы могли 
не совпадать в каких-то оценках, взглядах и т. д. – ни-
чего не меняло, не отражалось на нашей «родственно-
сти». И с течением времени наши отношения обретали 
все большую глубину, во всяком случае, я это так ощу-
щала, хотя виделись мы нечасто, но когда встречались 
лицом к лицу, или в телефонном разговоре, то так про-
сто, естественно, как будто и не расставались. 

…Вспоминаю, как раздается телефонный звонок и 
милый бодрый голос говорит: «Знаешь, мы едем к вам, 
будет встреча в Национальной библиотеке, и тебе обя-
зательно надо познакомиться с…». Или: «Натусик, ты 
должна выступить на антифашистском Форуме, кото-
рый состоится в Москве…» – «Я?..» – «Да, я просмотре-
ла твои статьи, темы выступлений на конференциях у 
нас… Именно ты выступишь от Латвии, я уже отправи-
ла твои данные в Латвийское отделение Фонда Сороса, 



292	 Наталия Большакова-Минченко

пойди к ним и оформи командировку… Через неделю 
пришли мне, пожалуйста, тему твоего доклада минут 
на тридцать… Целую…»

…Думали мы, что Катя появится в альманахе и в ка-
честве автора, когда будет затронута «ее тема». Высоко 
оценивая «Христианос», Катя считала необходимым рас- 
пространять его по областным библиотекам России, 
чтобы сделать его доступным для российского читате-
ля в провинции, что и делалось благодаря программе 
«Большое чтение». 

Но то, что мне придется писать о Кате по ее кончине 
и публиковать в альманахе воспоминания о ней в ру-
брике «Памяти Екатерины Гениевой», – этого я просто 
не могла себе представить… Мне это странно и горько! 
Но не делать этого я не могу. 

Открывая презентацию ХХ-го «Христианоса» в 
Овальном зале Библиотеки 5-го декабря 2011 года, Катя  

Презентация ХХ-го выпуска альманаха «Христианос» 
в Овальном зале БИЛ. 05.12.2011 г. Выступает 
Екатерина Гениева. Фото: Владимир Спектор



В пространстве памяти	 293

сказала: «Дорогие отцы! Дорогие друзья! Дорогие На- 
таша и Вася!

Вы знаете, это вообще чудо, конечно, что вот это 
прекрасное издание – альманах «Христианос» сущест
вует, и так успешно существует 20 лет!

Вообще, даже поверить в это невозможно, потому 
что за это время многие из созданных журналов, аль-
манахов, закрылись, а вот здесь за 20 лет такой напря-
женной работы, требующей полной отдачи, альманах 
этот, можно сказать, все больше набирает силу, и се-
годня его даже не с чем сравнить!

Мы с Наташей вспоминали, каков же юбилей изда-
тельства и самого Фонда им. Александра Меня в Риге. 
И, оказывается, что уже 21 год… Нет нужды и гово-
рить, насколько важны вот эти числа: 20 лет, 21 год в 
нашей жизни, в нашей общей жизни…

И то, что вы выбрали Овальный зал для того, что-
бы праздновать свой День рождения, я в этом усмат
риваю естественную закономерность, потому что где  
же еще в Москве представлять «Христианос», как не  
в Овальном зале, который освящен присутствием, бы- 
тованием, мыслями, выступлениями таких выдающих
ся людей, как отец Александр Мень, отец Георгий Чис
тяков (имевших самое прямое отношение к альманаху),  
да и многих, с кем это замечательное издание нас сое-
диняет, и кого «Христианос» привел сегодня сюда, как 
Наташа сказала, в этот зимний московский, не очень 
веселый вечер.

Наташенька и Вася! Я вас от души поздравляю. На 
самом деле вы сами по себе являетесь чудом, потому 
что, судя по всему, в редакции находятся два челове- 
ка, ну, не считая авторов, конечно, которые привлека-
ются, но чтобы делать из года в год такое издание и, 



294	 Наталия Большакова-Минченко

порой, – вопреки всему – требуется немало упрямства 
и веры в то, что ты делаешь необходимую вещь и в то, 
что с Божией помощью это будет продолжаться. 

Поэтому поздравляю вас, потому что, как Наташа 
определила, 21 год – это возраст возмужания и совер-
шеннолетия, и я, конечно, поздравляю всех нас, что мы  
можем иметь такое ценное издание в руках, и все то, 
что здесь представлено – и альманахи, и книги (пока-
зывает на экспозицию наших изданий), я, иначе, как чу-
дом Божиим, назвать не могу. 

Поэтому, дай вам Бог здоровья, сил, уверенности, 
Божией помощи, и, если будете отмечать 25-летие, 
30-летие, то, конечно двери этого зала всегда для вас 
открыты. 

Поздравляю и надеюсь, что наши встречи будут про- 
должаться столько, сколько Господу будет угодно. 

Поздравляю вас, дорогие!».

И вот – 25-летие… 
И в XXV выпуске альманаха – рубрика памяти Кати 

с воспоминаниями ее друзей и коллег…
Ибо пространство памяти – это тоже измерение куль- 

туры.

* * *

Не могу хотя бы не упомянуть и о том, как в 2000-ом  
году, к 10-летию кончины отца Александра, когда Ми- 
хаилу Горбачёву была присуждена международная 
премия имени Александра Меня «За сближение между 
народами и преодоление национальной розни», вруче
ние которой происходило в Германии, в Духовной ака-
демии г. Штутгарта, при участии членов правительства 



Конференция «Покаяние, прощение, примирение, 
ответственность». Слева направо: Н. Большакова, 

Е. Гениева, о. Георгий Чистяков, Андрис Вилкс 

Конференция «Покаяние, прощение, примирение, 
ответственность». Слева направо: о. Георгий Чистяков, 

архиепископ Тадеуш Кондрусевич, Е. Гениева



Во время перерыва на конференции. Слева направо: 
Л.Улицкая, Н. Большакова, Е. Гениева

Конференция «Покаяние, прощение, примирение, 
ответственность». Слева направо: о. Александр Борисов, 

Л. Улицкая, Е. Гениева



В пространстве памяти	 297

и бывших канцлеров Германии, дипломатов, интеллек
туальной элиты, духовенства, – Катя пригласила и ме
ня присоединиться к их делегации из России. Это было 
потрясающее, незабываемое событие, думаю, – уни-
кальное по своей сути. Но оно требует отдельного раз-
говора.

Хочется вспомнить 2-х дневную международную 
конференцию (Рига, 2004 г.) памяти Александра Меня 
на тему «Покаяние, прощение, примирение, ответствен- 
ность», подготовленную и проведенную нашей орга-
низацией совместно с Библиотекой иностранной лите- 
ратуры и с Латвийской национальной библиотекой, в  
которой принимали участие Екатерина Гениева; Анд- 
рис Вилкс – генеральный директор Национальной биб- 
лиотеки; Карина Петерсоне – директор Фонда Нацио- 
нальной библиотеки; Артур Приедитис, культуролог – 
директор Центра мультикультурализма; бывший посол 
Германии в России Эрнст-Йорг фон Штудниц; Фальк 
Бомсдорф из Фонда Фридриха Наумана; профессор Ив 
Аман из Парижа; Улдис Тиронс – главный редактор 
журнала «Ригас лайкс»; священник Георгий Чистяков –  
директор Центра религиозной литературы ВГБИЛ; про- 
тоиерей Александр Борисов, настоятель храма свв. бес- 
сребреников Космы и Дамиана в Шубине, президент  
Российского Библейского общества; архиепископ Тадеуш  
Кондрусевич, возглавляющий архиепархию Божией 
Матери Римско-Католической Церкви в Москве; писа-
тельница Людмила Улицкая; Александр Кобак – испол-
нительный директор международного благотворитель-
ного фонда имени Д. С. Лихачёва и другие участники 
из Москвы, Петербурга, Иерусалима, Таллина, Риги. 

Еще одно немаловажное событие, в котором Екатери- 
на Юрьевна пригласила меня участвовать и выступить,  



298	 Наталия Большакова-Минченко

связано с изданием исторического четырехтомника «Ла- 
тыши и Латвия» (на латышском языке), презентация 
которого проходила в Овальном зале БИЛ 16 апреля 
2014 г. Четырехтомник привезла в Москву представи-
тельная делегация из Латвии, возглавляемая вице-пре-
зидентом Академии наук Латвии Талавсом Юндзисом; 
вел презентацию почетный член Академии наук, кино-
режиссер Янис Стрейч; в презентации также участво-
вала чрезвычайный и полномочный посол Латвии в 
России госпожа Астра Курме.

Это было наше последнее совместное мероприятие, 
хотя намечено у нас было на 2014 год так много всего!

Презентация 4-х томника «Латыши и Латвия» 
(на латышском языке) в Овальном зале БИЛ. Слева 

направо: директор Библиотеки г-жа Екатерина Гениева, 
кинорежиссер г-н Янис Стрейч, посол Латвийской 

Республики в Российской Федерации г-жа Астра Курме. 
Фото: Василий Минченко



В пространстве памяти	 299

За неделю до этого Катя сказала мне о своем угро-
жающем диагнозе рака 4-ой степени, с метастазами, о 
чем она буквально только что узнала сама. А в середине 
января 2014 г. Катя приезжала в Ригу, в свой любимый  
отель «Gutenbergs», соединяющий в своем интерьере чер-
ты позднего Средневековья с комфортом XXI века, где, 
поднявшись на лифте в кафе на открытую террасу, мож-
но оказаться прямо напротив башни Домского собора, и  
над черепичными крышами Старой Риги, а спустив-
шись в подвальный этаж, попасть в атмосферу дорогого 
ресторана с бесшумно передвигающимися официантка-
ми в средневековых нарядах. Зимой Катя любила здесь 
выпить «Горячий бальзам» – напиток, состоящий из го-
рячего сока черной смородины и 50 г черного рижского 
бальзама – очень ароматный, вкусный, согревающий. 

Встретившись в «Gutenbergs», мы, расположившись 
за овальным столом, приступили к обсуждению пла-
нов, к построению проектов. Мы запланировали нашу 
совместную работу не только на весь 2014 год, но мно-
гое и на 2015  г., так как это был год 80-летия со дня 
рождения о. Александра Меня и 25-летия его мучени-
ческой кончины. За все годы нашего сотрудничества с 
«Иностранкой» Катя никогда не включала нас с такой 
интенсивностью в «орбиту» своих планов, как на эти 
два года. Считая, что о нашем служении слишком мало 
знают в России, Катя назначила на сентябрь 2014  г. 
масштабное представление нашего Фонда в БИЛ – со 
всеми изданиями, видеорядом; также вечер в посоль-
стве Латвии в Москве; к тому же я должна была под-
готовить программу для проведения «Одного дня с от-
цом Александром» в Центральной детской библиотеке 
в Москве – для детей, подростков и родителей; кроме 
всего этого – планировались совместные издания и в 
Риге и в Москве; конференции и поездки. 



300	 Наталия Большакова-Минченко

Было радостно от перспективы захватывающе инте-
ресной общей работы!

Но этим нашим планам не суждено было сбыться 
(хотя Катя, мужественно борясь с напавшей на нее смер-
тельной болезнью, много работала, продолжала ездить, 
и Библиотека существовала в своем обычном рабо- 
чем ритме), кроме одного, – очень значимого для нас. 
Я имею ввиду издание сборника «На пороге бессмер-
тия. Последние встречи с отцом Александром Менем. 
Свидетельства». Авторами идеи этой книги являются 
Е. Ю. Гениева и ее муж Ю. С. Беленький, и мы все уча-
ствуем в ней в качестве авторов.

В последний наш разговор с Катей по телефону, в 
мае 2015 г., она говорила, как ей понравился мой текст, 
написанный для этого сборника, благодарила за него. 
Мне это очень дорого. И поразительно, что в последние 
месяцы своей жизни она думала и говорила об этом, ей 
было это важно!

Книга вышла в свет в издательстве БИЛ «Центр 
книги им. М. И. Рудомино» в первых числах сентября 
2015 г., как и планировалось, но Кати с нами уже не бы- 
ло. Но я совершенно точно знаю, что она радуется, что 
задуманное дело сделано, вовремя и хорошо. Книга «На  
пороге бессмертия…» открывается предисловием Кати 
(написанным за восемь месяцев до ее ухода) – очень 
сильным, некоторые строки воспринимаешь как ее ис-
поведание веры, Пасхальной веры, я никогда не слыша-
ла, чтобы Катя так говорила. 

В конце она пишет: «Он принадлежит к той редкой 
породе людей, которых можно определить как люди-мо-
сты. И доказательством того, что они существуют, ста-
новится тот факт, что мы, такие разные, продолжаем об-
щаться, понимать и любить друг друга через него». Сама 
Катя тоже из этой редкой породы, что и отец Александр. 



В пространстве памяти	 301

И потому мы собрались в Риге 15 марта 2016 го- 
да, в Национальной библиотеке Латвии, чтобы вместе 
вспоминая ее, быть ближе друг к другу. Это была и 
очень важная деловая встреча, так как в тот день два 
генеральных директора – самой крупной Латвийской 
национальной библиотеки и одной из крупнейших би-
блиотек России – БИЛ подписали договор о сотруд-
ничестве, и это был и вечер воспоминаний, согретый 
любовью к Кате всех присутствующих, среди ее фото-
графий, ее книг и любимых ею цветов – синих ирисов, 
и не хотелось нам расходиться, продолжали делиться 
воспоминаниями за трапезой и всем нам было хорошо 
вместе, москвичам и рижанам, латышам и русским. 

А 1-го апреля 2016 г. в день своего 70-летия Катя опять 
собрала нас. По приглашению БИЛ и мужа Кати Юрия 

Участники вечера памяти Екатерины Гениевой, 
проходившего в Риге 15 марта 2016 г. в ЛНБ.

Фото: Роберт Свиженец



302	 Наталия Большакова-Минченко

Беленького, мы с мужем 
поехали в Москву, чтобы 
день ее рождения прове-
сти вместе с родными и 
коллегами Кати, сотруд-
никами «Иностранки», 
многие из которых за эти 
годы стали нашими друзь- 
ями. День этот начался 
с молитвы, с панихиды 
на могиле Кати. Ее похо
ронили на Введенском 
(Немецком) кладбище, в 
месте захоронения ее де-
душки, бабушки и мамы. 
На этой же аллее находит- 
ся могила доктора Фёдора  
Петровича Гааза. Это ста- 

рое (с 1771 года) кладбище, со своей историей. 
А на 17-30 было назначено открытие памятника Кате 

во внутреннем дворике Библиотеки, который Катя на-
зывала «Атриум», и где по ее инициативе образовался 
своеобразный «пантеон» памятников и скульптурных 
портретов многих святых и рыцарей культуры.

Честно сказать, я боялась увидеть памятник ей… Но 
реальность оказалась лучше, чем я думала. Катин па-
мятник хорош тем, что, стоя на ступеньках, слева пе-
ред центральным входом в «Иностранку», Катя жестом  
радушной хозяйки словно приглашает нас войти в этот 
Дом, которому она подвижническим каждодневным 
трудом в течение 40 лет придала тот облик, то новое ка- 
чество, которое преобразило все библиотечное дело. 

Введенское кладбище. 
На могиле Е. Гениевой 
01.04.2016.
Фото: Василий Минченко



Памятник Е. Ю. Гениевой перед центральным входом 
в БИЛ. 01.04.2016. Фото: Василий Минченко



304	 Наталия Большакова-Минченко

День был очень холодный, совсем зимний, но людей 
собралось на открытии памятника много, в том числе, 
цвет культурной элиты Москвы и большое количество 
иностранных гостей. 

И на вечере памяти в большом зале «Иностранки» 
негде было сесть, зал был переполнен. Вечер был пре-
красно подготовлен и оформлен с большим вкусом –  
во всем чувствовалась любовь – это было приношением  
всех сотрудников Библиотеки своему директору ко Дню  
рождения. Вел вечер режиссер Гарри Бардин, друг Кати. 
Выступления были самые разнообразные, было мно-
го искренности, сердечности, благодарности и любви. 

Выступающие на открытии памятника; в первом ряду 
слева направо: Ю. С. Беленький – супруг Е. Ю. Гениевой; 

М. Е. Швыдкой – специальный представитель президента 
РФ по международному культурному сотрудничеству; 
В. Р. Мединский – министр культуры РФ; В. В. Дуда – 

генеральный директор БИЛ им. М. И. Рудомино.
Фото: Василий Минченко



На открытии памятника Е. Ю. Гениевой. 01.04.2016.
Фото: Василий Минченко

Награды Е. Ю. Гениевой. 
Фото: Василий Минченко 



306	 Наталия Большакова-Минченко

Настроение вечера было таким трепетным, празднич-
ным и светлым, наполненным чувством единения. В 
соседнем Мраморном зале собравшиеся могли увидеть 
изящно оформленную выставку фотографий, инстал-
ляций, портретов, а также – российские и зарубежные 
награды Екатерины Гениевой.

Каждого гостя одарили книгой «Феномен Катя», из-
данной к этому дню. 

Пишу, и не верится самой, что уже год прошел… 
Отчетливо помню, как утром 10 июля 2015 г., это была 
пятница, раздался телефонный звонок из Тель-Авива, и 
Юра Беленький сказал мне, что вчера вечером, в кли-
нике, скончалась Катя. 

Как без веры воспринимать, переносить разлуку с  
родными, уход дорогих и необходимых людей – не знаю,  
представить себе не могу… Не сомневаюсь, что Катя 
ушла туда, где нет ни болезни, ни печали, ни воздыха-
ния… но Жизнь бесконечная, бытие Любви, и что ей 
там так хорошо, как нам на земле не бывает. 

И то, что это Событие, ее смерть, а для нас, христи-
ан – рождение в вечность, произошло на Святой Земле 
Израиля, и то, что Катя в последние часы жизни осоз-
нанно соединилась с Христом («Иисусе, Сыне Божий, 
приди и соедини меня с Тобою навек» – из молитвы 
перед причастием) на Его земле, – Фаворским светом 
освящает весь путь ее жизни, делая его невероятно 
цельным. И является для нас таинственным свидетель-
ством милосердия Бога к человеку.

«У Бога нет мертвых, у Бога все живы!» – любил по-
вторять наш пастырь, словно делясь с нами своей ве-
рой, желая наполнить нас своим упованием. 

Латвия, Рига
Июль, 2016 г.



Андрис Вилкс

Директор Латвийской национальной библиотеки. Член  
международного Попечительского совета ВГБИЛ.

ЕЁ ЛИЧНОСТЬ 
ЛОМАЛА СТЕРЕОТИПЫ1

9 июля 2015 года 22:45. «10 минут как не стало Кати.  
Люда». Скорбная весть всегда горька – ушла из жиз-
ни Екатерина Юрьевна Гениева, генеральный директор 
Всероссийской государственной библиотеки иностран-
ной литературы, кавалер Креста Признания Латвий- 
ской Республики. Через несколько минут скорбная весть 
уже идет бегущей строкой на телеканале «Дождь».

Я был знаком с Екатериной Юрьевной 25 лет. Мы 
познакомились во время конгресса библиотекарей в 
Стокгольме. Наша дружба была закреплена, когда сле-
дующий конгресс состоялся в Москве во время путча. 
Тогда мы поняли, что находимся на одной стороне бар-
рикад. Затем мы встретились в Совете библиотечной 
программы Института «Открытое общество» (Фонд Со- 
роса), который поддерживал развитие библиотек в Вос- 
точной Европе.

Екатерина Юрьевна была человеком мира. Будучи 
глубоко культурным человеком и патриотом России, 
истинным православным, она была исключительно от-
крыта всем нациям и толерантна по отношению к любой 
религии. Она строила мосты между славянскими наро-
дами, бывшими советскими народами, а также между  

1 Выступление на вечере памяти Е. Гениевой в ЛНБ 
(Рига, 15 марта 2016 г.).



308	 Андрис Вилкс

англо-американскими, франкоязычными, южноевропей
скими и ближневосточными культурами и странами. 
Исходя из своего происхождения, с некоторыми земля- 
ми у нее были особенные отношения. Одна из них – 
Латвия. Очень хочется надеяться, что Латвия занима
ла особенное место в жизни Кати не только благодаря 
обычному жизненному контексту (вдовец Юрий Самуи- 
лович Беленький имеет тесные связи с Ригой). Несмот
ря на чрезмерную нагрузку и бессчетные перелеты по 
России и миру, она практически каждый год находила 
возможность приехать в Ригу.

Вначале неформально, затем посредством двусторон
него договора началось сотрудничество Всероссийской 
государственной библиотеки иностранной литературы  
(ВГБИЛ) и Латвийской национальной библиотеки (ЛНБ).  
Были организованы классические профессиональные ме- 
роприятия – выставки, конференции и т.д., но благода-
ря размаху Екатерины Юрьевны, вскоре они перешли 
границу традиционных форм и содержания. Красной 
нитью и главной задачей этих мероприятий всегда был 
честный и равный диалог. Это не был разговор старшего 
брата или сестры с младшим ребенком.

Каждый раз, когда мы встречались, у Кати были 
нескончаемые идеи – конференции, выставки, публи-
кации и т.д. Невозможно перечислить все совместные 
мероприятия. Идей всегда было больше, чем возмож-
ностей их воплощения. Это была Катина тактика – сде-
лать много и на высоком уровне. Проделанная работа 
являет собой событие блестящего интеллектуального, 
гражданского и творческого характера. Конференция и  
дискуссии в Риге, посвященные отцу Александру Ме- 
ню. Круглый стол, посвященный книге «Соловки» и 



Генеральный директор Латвийской национальной 
библиотеки Андрис Вилкс выступает на вечере памяти 

Екатерины Гениевой, проходившем в Риге 
15 марта 2016 г. в ЛНБ.

Фото: Василий Минченко



310	 Андрис Вилкс

другие беседы в связи с подаренной ЛНБ энциклопеди-
ей о ГУЛАГе и многие другие. Наши московские кол-
леги всегда помогали ориентироваться в море книг и 
периодических изданий, а также преподносили книги 
в дар. Благодаря Екатерине Юрьевне и ее Библиотеке 
ЛНБ получила в дар не сотни, а тысячи новых книг. Так- 
же было опубликовано мультибилингвальное издание 
поэмы М. Ю. Лермонтова «Демон».

В Москве в ВГБИЛ проходили круглые столы с уча-
стием исследователей, политиков и деятелей культуры 
обеих стран. Там же были организованы презентации 
книг об истории Латвии и книги бывшего президента 
Латвии Вайры Вике-Фрейберги. Обе библиотеки пыта
лись содействовать разрешению болезненного вопроса  
о реституции культурных ценностей. Последнее сов- 
местное мероприятие – фрагменты спектакля Латвий- 
ского Национального театра «Сны Райниса» (режиссер 
Кирилл Серебренников). В мероприятии принял участ
ие директор театра Ояр Рубенис (Райнис тоже когда-
то был директором этого театра) и русский писатель 
Роальд Добровенский2. Не менее важно, что многие со-
трудники обеих библиотек стали крепкими партнера-
ми и даже хорошими друзьями.

В то же самое время, Екатерина Юрьевна всячески 
способствовала тесному контакту между библиотечны-
ми специалистами разных отраслей: комплектования, 
информационных систем, реституции, детского обслу-
живания, непрерывного образования работников и др.

2 Роальд Григорьевич Добровенский – русский прозаик, 
латвийский журналист. Переводчик с бурятского, якутского, 
монгольского, чукотского, латышского языков. Член Союза 
писателей России и Латвии. Почётный член Латвийской 
академии наук (2002).



Её личность ломала стереотипы	 311

Со времен Яниса Петерса3 и Иманта Даудиша4, ны- 
не покойного, посольство Латвийской Республики в Рос- 
сийской Федерации получало поддержку в лице ВГБИЛ. 
Екатерина Юрьевна могла мгновенно создать прекрас-
ные отношения с очередным послом Латвии в России.

В 2000 году Екатерина Юрьевна стала членом меж-
дународной комиссии экспертов, созданной при содей-
ствии ЮНЕСКО для воплощения проекта нового зда-
ния ЛНБ. В 2001 году, будучи членом другой комиссии 
ЮНЕСКО, Екатерина Юрьевна Гениева была одним из 
главных защитников номинации латвийского «Шкафа 
Дайн» Кришьяниса Баронса5.

Будучи на посту международного эксперта, Екате- 
рина Юрьевна значительно повлияла на продвижение 
проекта ЛНБ. Это не была архитектура, фонды, предо-
ставление электронных ресурсов или услуг, по край-
ней мере не в прямом виде. Это было глобальное ви-
дение о новой роли библиотеки в образовании, науке 
и культуре. Это выражалось как социально активное, 
даже проактивное сотрудничество с многочисленны-
ми партнерами – представителями разных отраслей 
деятельности. Она видела место, где встречается текст, 
автор и читатель и происходит диалог. Сама о том не 
подозревая, Екатерина Юрьевна стала соавтором идеи, 
которая воплощена в рижской библиотеке. Мы очень 
признательны, что Екатерина Юрьевна смогла принять 

3 Янис Петерс – латышский поэт, публицист, латвийский  
дипломат и общественный деятель. Первый посол незави-
симой Латвии в новой России.

4 Имантс Даудиш был послом Латвии в России после 
Я. Петерса. 

5 Криш́ьянис Бар́онс (1835–1923) – латышский писатель, 
фольклорист и общественный деятель, собиратель дайн – 
латышских народных песен. 



312	 Андрис Вилкс

участие в символическом моменте – «Цепочке друзей 
книг» 18 января 2014 года, когда при температуре –14 
градусов по Цельсию 14 тысяч человек дружно переда-
вали книги от старого здания библиотеки в новое.

Думая о Кате, я поймал себя на мысли, что размах ее 
личности выходит за рамки традиционных библиотек, 
но не заменяя их чем-либо посторонним, а привнося 
новые дискурсы – толерантность, демократию, истин-
ную дружбу и мирное сосуществование разных стран, 
наций и религий. В моем представлении Екатерина 
Юрьевна ассоциируется с определениями «мужествен-
ная» и «женственная». Ее личность ломает стереоти-
пы, когда и где эти слова необходимо применять. Катя 
была очень мужественная, но вместе с тем оставалась 
удивительно женственной.

14 июля 2015 г., когда нам пришлось прощаться с 
Екатериной Юрьевной, свои искренние соболезнования 
принес не только действующий посол Латвии в России 
Астра Курме, но и три других посла, которые раньше ра-
ботали в Москве – Андрис Тейкманис (Лондон), Элита 
Гравале (Тбилиси) и Эдгарс Скуя (Вена), а также Фонд 
поддержки Латвийской национальной библиотеки и На- 
циональная комиссия Латвии по делам ЮНЕСКО. Это 
верное доказательство того, что Екатерину Юрьевну в 
Латвии любили и ценили. Ее уход – моя личная утрата, 
а также большая потеря для ЛНБ и нашей страны.

Несмотря на это, нам необходимо продолжать сотруд-
ничество с ВГБИЛ. Возможно, что нам удастся во внут
реннем дворике ВГБИЛ открыть памятник Райнису, 
150-летие которого отмечали в 2015 году. Скорее всего 
обе библиотеки в продолжение сотрудничества будут 
находить и воплощать все новые и новые идеи. 

Перевод с латышского



Вадим Дуда 

Генеральный директор Библиотеки иностранной ли- 
тературы (Москва).

ЕКАТЕРИНА ГЕНИЕВА: 
ТО BE CONTINUED1

Ничто не может сравниться с торжественным убран-
ством хорошей библиотеки. Открытые и застекленные 
полки, где в почти маниакальном порядке расположе-
ны десятки тысяч книг – и совсем новенькие, только 
что полученные из типографии, и прожившие долгую 
жизнь. В отличие от всех остальных мест большого 
города, тонущих в грохоте и суете, именно здесь, по-
среди спокойствия и мудрости фолиантов, могут про-
изойти судьбоносные встречи твоей жизни. И встречи 
с книгами, которые могут изменить привычное рус-
ло повседневных дел, и встречи с людьми, которые 
оставляют неизгладимый след в твоей жизни. Встречи, 
которые открывают тебе иные горизонты. Придают 
новый смысл давно привычным вещам и понятиям. 
Позволяют взглянуть на многое под иным углом – и 
нагромождение сложных дел и трудных задач превра-
щается в понятную картинку, с четкими закономерно-
стями и предсказуемыми алгоритмами решений, помо-
гают найти ту самую тонику для разрешения зависшей 
доминанты. Такие люди далеки от всепрощения и жа-
лости ко всему сущему – они требовательны и задают  

1 Продолжение следует (англ.).
Выступление на вечере памяти Е. Гениевой в ЛНБ (Рига, 

15 марта 2016 г.).



Вадим Дуда – генеральный директор 
Библиотеки иностранной литературы (Москва)

выступает на вечере памяти Екатерины Гениевой, 
проходившем в Риге 15 марта 2016 г. в ЛНБ.

Фото: Василий Минченко



Екатерина Гениева: То be Сontinued	 315

крайне высокую жизненную планку. Impossible, but 
doable2 – говорят они, сталкиваясь с новыми вызовами, 
заряжаясь энергией и энтузиазмом, загораясь от воз-
можности сделать что-то новое, дерзкое и необычное, 
чтобы еще и еще раз убедиться (и убедить окружаю-
щих, неверующих), что сила духа и интеллекта, сила 
мысли и добрых намерений смогут сокрушить любые 
препятствия.

Такие люди становятся Учителями. Их не бывает  
много, не всегда их появление в жизни очевидно, и 
часто мы лишь по прошествии многих лет видим тот 
неоценимый вклад, который был привнесен в нашу 
жизнь. Настоящий Учитель не читает длинных нота-
ций, он скорее является камертоном, с которым мы мо-
жем сравнить настройку своей жизни, чтобы обрести 
гармонию и смысл – если у нас хватает таланта и опы-
та, чтобы такую настройку провести и поддерживать 
гармонию – и щедро делится своим опытом и светом, 
почувствовав попадание в тон.

Несомненно, что Екатерина Гениева для многих бы
ла настоящим Учителем. Да, конечно же и талантливым 
ученым, литературоведом, великим гуманитарным де-
ятелем, так много сделавшим для развития библиотек 
нашей страны, для установления таких глубоких, дру-
жеских и доверительных связей между дипломатами, 
деятелями культуры, писателями, простыми людьми 
разных стран. Она оставила щедрое научное и литера-
турное наследство, но я уверен, что основное достоя-
ние – люди, которые подпали под ее влияние и харизму, 
были втянуты в орбиту высоких дел и проектов. Те, кто 
настроен на гармонию, на высокую планку, верящие в 

2 Невозможно, но выполнимо (англ.).



316	 Вадим Дуда

силу культуры и тяги к прекрасному у всех хороших лю-
дей на планете. Ее ученики, последователи, преемники.

Никто не работал так красиво, как она – как будто 
в полете или танце, всегда элегантная и собранная,  
настроенная на победу в любом деле. Ее стиль общения 
редко бывал нормально-вежливым, безличным. Она не 
часто была удовлетворена простым утвердительным от- 
ветом, ей нужны были доказательства, что «на другом 
конце» ее четко понимают и ее замыслы находятся в 
надежных руках. И мелочей здесь просто не существо-
вало! И по сути, и по форме. Иногда даже жаль, что 
электронная почта так прочно вошла в нашу жизнь – 
хорошо могу представить себе ее конверты с запахом 
фиалок и сургучной печатью с монограммой... Из сво-
их многочисленных поездок она всегда возвращалась с 
новыми представлениями о библиотеках, о жизни, обо 
всем на свете. И непременно – с полными силами, с жи-
вым желанием действовать и успеть использовать все 
лучшее и современное в «Иностранке», в других парт
нерских проектах.

«Так много проектов, так мало времени…» – сказала 
Екатерина Гениева в одном из своих интервью. Не сов
сем так. Камертон продолжает звучать, и все так же –  
сила добрых намерений в сердцах хороших людей  
сможет преодолеть все препятствия. И именно поэтому 
– to be continued…



ПРИНОШЕНИЕ «ХРИСТИАНОСУ» 





Валентин Курбатов

Соль и крапива1

Альманах «Христианос»: мужество веры

С вечера дул сильный ветер, и берёзы и сосны Ми–
хайловского метались под ним, как мачты или сорван-
ные паруса. Их зелень, кармин и золото зрелой осени 
были замутнены и неприветливы. А ночью пошёл снег.

Я спал под мансардным окном, выходящим в небо, 
и, когда среди ночи включил настольную лампу, белые 
хлопья кинулись на свет, как в летние месяцы летят 
на огонь бабочки. Да они даже и не летели, а, кажется, 
рождались прямо из тьмы, ударялись о стекло с оду-
шевлённым недоумением (ведь они только вылетели!), 
жадно припадали к стеклу, чтобы лучше разглядеть 
свет, и тотчас таяли. Хлопья были большие и малень-
кие, и жизнь их от этого была дольше или короче.

Сердце во мне улыбнулось грустной прямоте обра
за: ведь это мы! мы! Явиться из тьмы, удивиться на миг 
слепящему чуду жизни и исчезнуть. Да и не было тут 
никакой образности и усилия ума, а только урок. Как 
Господень взгляд, безмолвное прикосновенье. Ум, ко-
нечно, тоже своего не упустил и тотчас добавил хвос
тик, что и всякий образ – это Господня улыбка на-
встречу твоему открытому сердцу, благодарность за 
напряжение души, восхищённой жизнью.

В другой-то час, может быть, и не увидел бы или  
подумал о другом, но тут передо мной подле лампы 

1 Опубликовано в журнале «Истина и жизнь». 
М., 2003, № 1.



320	 Валентин Курбатов

высилась стопка альманаха «Христианос»2 за одиннад
цать лет существования этого напряжённого, беспокоя
щего издания, и мысль который день настойчиво кру-
жилась вокруг его проблематики. Осмотреть сейчас 
этот большой путь просто невозможно. Да и ум для 
этого надобен повместительнее и повооружённее мое-
го, чтобы уметь обнять высокое богословие, причины 
исторического расхождения Церквей (альманах внима-
тельно слушает православную мысль, не минуя като-
ликов и протестантов), тонкости религиозной поэтики 
и иконы и эсхатологические упования нашей противо-
речивой, взаимно неуступчивой и менее всего ищущей 
духовного объединения ойкумены.

Альманах обращен к читателю, ещё редкому в нашей  
Церкви, живущему более интенсивной и более церков-
ной жизнью, чем живу я, но и моё сердце отзывается 
многому в нём с настоящей остротой, любовью, а то и 
страданием, и это даёт мне право на суждение.

Наш брат – интеллигент первого поколения («нас 
тьмы и тьмы...»), пришедший в Церковь не с рождени-
ем, а когда «было позволено», а то уж когда быть некре-
щёным делалось и неловко (как ещё недавно быть ве-
рующим среди боевого комсомола и партии), – объект 
для Церкви необыкновенно сложный. Как правило, это 
человек смущённый, закомплексованный и оттого тре-
бовательный, а то и капризный: всё ему хочется места 
поближе. Грешников легче спасти, чем книжников. Но 
и упростить книжника до бабушки – труд, во-первых, 
тяжёлый, а во-вторых, неблагодарный. И тут вернее 
всего взгляд С. С. Аверинцева: «В Церкви нет приви-

2 Христианос. Альманах. Издатель – Международный 
Благотворительный Фонд имени Александра Меня. Рига. 
Латвия. Выпуски I–XI. 1991–2002.



Соль и крапива	 321

легированных мест, а если есть, они принадлежат са-
мым убогим. Интеллигент – не лучше никого другого, 
может быть, – хуже всех; но он наряду со всеми нуж-
дается в спасении своей бессмертной души, а для того 
чтобы ему помочь, его необходимо понять именно в ка-
честве интеллигента» («Христианос-IХ», 2000 г. С. 18).

Драгоценность альманаха именно в том, что он, про- 
должая традицию благословившего, но не успевшего  
увидеть это издание отца Александра Меня, говорит 
именно и прежде всего с интеллигентом, который прино- 
сит в Церковь и своего Толстого с его напряжённым во-
прошанием и отрицанием чудес, и своего Достоевского 
с его «возвращением билета», если спасутся не все. Мы 
ведь приходим в Церковь готовые и норовим сразу вы-
прямить ее по нашей мерке, а когда не выходит, остав-
ляем так же дружно, как пришли в конце 80-х годов, 
сетуя на непонимание. «Очарование церковностью, что 
наступает после эпохи гонений, быстро отцветает, и 
Церкви так или иначе предстоит встретиться всерьёз 
как с новым вызовом секуляризма, не щадящим ни свя-
щенных наших воспоминаний, ни священных умиле-
ний, так и с натиском как бы «харизматического», почти 
наркотического сектантства, обещающего рай немед-
ленно, безо всякой там догматики» (отец Владимир Зе- 
линский, «Христианос-VII», 1998 г. С. 172). Да уж и не 
предстоит, а встречается Церковь с этим двойным вы-
зовом неоатеизма и сектантства, привезённых духов-
ными «челноками» и легко освоивших простодушный 
интеллектуальный рынок.

Но, слава Богу, после очередного отлива остаётся 
на прибрежных камнях несколько настоящих тяжёлых 
кристаллов, которые не уносятся волной случайно-
сти. Церковь находила исповедников в годы гонения. 



322	 Валентин Курбатов

Находит она их и в годы не менее опасного благополу-
чия. Альманах благодарно вспоминает их живой опыт 
и крепит неуверенные души тех, кто стоит, кажется, 
твёрже других, но тоже часто изнемогает, сталкиваясь с 
механическим обрядом, с утратившим творческую си- 
лу бытом Церкви. Обряд – высшее достижение отто-
чившей его до кристалла Церкви, но он же, может быть, 
и самое тяжкое искушение «чистому» интеллигенту, 
не умеющему увидеть евхаристической чаши за пла-
точками наших ревнивых к Церкви старух, которые уж  
очень снижают высокую мысль горячего, ищущего не- 
бесной высоты многоумного верующего своим пря-
мым «язычеством».

Отец Александр Мень умел в этих случаях найти са-
мые верные, удерживающие порывистых интеллиген
тов слова: «Сейчас дуют сильные и холодные ветры (это  
он писал в 1975 году, до настоящего вхождения интелли-
генции в Церковь, да только эти ветры не теплее и сей-
час, а разве ленивее, что хуже и опаснее силы, – В. К.).  
Возможности выращивать много хрупких и прекрас-
ных цветов почти нет. Весьма важно, чтобы хранились 
корни. А они – иррациональны, темны, народны, по-
язычески грубы и чувственны. Однако всякая культу
ра, в том числе и церковная, вырастает на этой почве... 
Корни всегда безобразны. Если бы остались одни цветы –  
они недолго бы выжили» («Христианос-XI», 2002 г. С. 30).

Но, помня о корнях, он думал и о плодах. Как ду- 
мал о них напряжённо сосредоточенный отец Сергий 
Желудков в Пскове («Христианос-II»,  1993  г., «Хрис- 
тианос-III», 1994 г., «Христианос-IV», 1995 г.), когда-то  
с благородным вызовом назвавший свою, до сего дня 
хранимую у меня, по-домашнему переплетённую кни-
гу «Почему и я христианин?», самим именем утверж-



Соль и крапива	 323

давшую лучшее, к чему и он рад примкнуть с любовью 
и радостью сотворчества. Все прекрасные люди –  
христиане. Вот и я – тоже. Тут была улыбка, но и урок 
свободы мысли и веры. Думали о плодах и авторы са-
миздатовского журнала «Выбор», из которых потом 
вырастали хорошие церковные публицисты и священ-
ники, как один из глубоких мыслителей, ясных бого
словов и деятельных авторов «Христианоса» отец Вла- 
димир Зелинский.

Искал плодов и работал на них в малом городке 
Альметьевске горячий, гневный, смущавший бежавшие  
от него издательства, прошедший лагеря, ссылки и по- 
ражения в правах Б.  С.  Бакулин («Христианос-VII», 
1998 г.), в одиночку составивший шеститомный «Право
славный богословский словарь» и много других столь 
же объёмных книг. Он ничего из них не напечатал, по-
тому что был резок и прям в оценке состояния бого-
словия 70–80-х годов, как в свой час были резки со сво-
им временем святители Василий Великий и Григорий 
Богослов, но его мысль плодоносила в самом воздухе 
русской мысли и Церкви, потому что она была полна 
слышанием Бога Живого даже в удушающем молчании 
и делала свою созидательную работу.

Сейчас, вглядываясь в эти имена на страницах «Хрис- 
тианоса», поневоле думаешь: пока ты жил, бегал, суе
тился в своей вечной советской озабоченности освое-
нием новых земель, строительством непременно самых 
крупных ГЭС, промышленными и сельскохозяйствен-
ными совнархозами, неперспективными деревнями, пя- 
тилетками в четыре года, моральными кодексами и дви-
жением коммунистических бригад, по соседству с тобой 
в деятельной незримости твои сверстники или люди по-
старше тебя ни на минуту не теряли из виду неба.



324	 Валентин Курбатов

Они слышали Бога с сыновней любовью и естест
венной, ни на минуту не обрывающейся наследованно-
стью и сыновним же пониманием целостности и непре-
рывности церковной жизни.

Они были детьми времени не в сиюминутном смыс-
ле, а времени как вечности, как Господня дня, который 
взошёл с Воскресением и завершится только со Вторым 
Пришествием, детьми не земного, любящего себя и своё  
преходящего града, но Града Небесного, которому нет  
конца (если вспомнить «Два Града» блаженного Ав
густина).

Они не страшились противоречий веры-доверия и 
веры-достоверности, зная глубиной сердца о прямом 
сестринском родстве этих вер. Авторы альманаха опыт-
ны и сильны: митрополит Антоний (Блум), архиепис
коп Иоанн (Шаховской), игумен Иннокентий (Павлов), 
архимандриты Зинон (Теодор), Виктор (Мамонтов) и 
Иоанн (Крестьянкин), а с ними те, кого они воскреша-
ют в воспоминаниях и размышлениях: старец Силуан 
и архимандрит Таврион (Батозский), схиархимандрит 
Косьма и митрополит Вениамин (Федченков), и чем да-
лее ты идёшь за ними, не отделяя их текстов, а слов-
но приращивая их друг другом, тем увереннее светает 
твоё сердце и ты яснее чувствуешь молодую свободу 
и бесстрашную открытость миру настоящих христиан, 
не ведающих нашей благочестивой трусости и осмот
рительности, уклоняющейся от творчества. Для них как  
будто не существует дуализма между знанием и верой, 
потому что они каждое мгновение слышат в себе при-
сутствие Непостижимого, которое предшествует всяко-
му знанию и содержит его в себе. Они берут в спутники 
бесед с интеллигенцией самых серьёзных «испытате-
лей веры» С. Франка и Л. Шестова, М. Бубера и С. Вейль 



Соль и крапива	 325

и не уклоняются от последних вопросов равно Ветхого 
и Нового Заветов, помня о полноте Богосыновства и о 
драматизме исторического пути христианства до и по-
сле разделения целостного корневого мира на далеко 
разошедшиеся ветви иудаизма, православия, католиче-
ства и протестантизма.

И тут, наверное, надо сказать о главном достоинстве 
альманаха. С первого номера он помнит Павлово апос- 
тольское слово о том, что во Христе нет ни эллина, ни 
иудея, и не страшится идти по тревожной грани, за 
которой для иудеев соблазн, а для эллинов – безумие. 
Авторы альманаха – мужественные люди и настоящие 
христиане. Они знают, что путь, в который они вышли – 
путь напоминания о миновавшем единстве и упования 
на единство будущее, – сегодня, среди разбегающихся 
народов, идеологий и вер, оставлен всеми. На словах 
ещё нет-нет и прозвучит призыв к единству, но немощ-
ность и равнодушие призыва скоро выдадут неискрен-
ность или просто неуверенность зовущего. Авторы от- 
лично видят, что пора горячих надежд отца Сергия 
Булгакова, матери Марии (Скобцовой), К.  С.  Льюиса, 
Терезы из Лизье и многих, многих страдающих от раз-
деления людей в России и Европе на очищение засо-
рённых историей истоков Церкви прошла.

Всё вошло в вязкие берега, устраивающие все Церк- 
ви. Они знают это, глядят реальности в лицо, не укло-
няясь, но не оставляют своей муравьиной работы. Об 
этом знает бенедиктинский иеромонах Габриэль Бунге, 
высокий практик «личной молитвы по преданию свя-
тых отцов», видя усталость и даже осмеянность экуме
нических усилий; но он знает также, что «небесный 
Иерусалим... всегда больше любого своего проявления –  
исторического, местного, временного», и потому всё не 



326	 Валентин Курбатов

оставляет речи о «единой Церкви, чьё вертикальное бо-
жественное измерение неизменно остаётся определяю-
щим для её горизонтально-человеческого измерения» 
(«Христианос-X», 2001 г. С. 164). Не забывают об этом 
священники Георгий Чистяков и Владимир Лапшин и  
знающие догматическую тонкость границ Церкви и 
потому взвешенно ответственные в анализе сложных 
проблем богослужебного языка и обряда Илья Басин и 
Андрей Десницкий. Постоянно помнит и отец Владимир 
Зелинский, много сделавший для общего дела перево-
дами книг итальянских и французских католических 
богословов, православным священническим служени-
ем в Брешии и точными, выверенными выступления-
ми на экуменических конференциях. Одна из глав его 
большой работы «Болезнь не к смерти» и называется 
«Умирание экуменизма»: «Он валится наземь от право-
славных анафем, ибо они приговаривают его к небы
тию, как лазутчика, пробирающегося за церковную 
ограду из чужого враждебного лагеря. Он угасает и на 
Западе или, скорее, погружается в летаргический сон с 
мирными и приятными сновидениями, ибо, несмотря 
на всё возрастающую активность, вдруг оказывается, 
что больше ему уже нечего делать... Он кажется уже 
архаичным в книжных магазинах, заполненных трак-
татами на тему духовности православной, католиче-
ской, буддистской, экзотической и всякой другой, ка-
кой вам будет угодно...» И вот тут и вырывается у отца 
Владимира главное, разом всё освещающее слово: «Он 
оказывается лишним, когда исцеляется от боли разде-
ления, когда сводится к простой терпимости (а затем и 
безразличию), к гарантии прав человека (избирать бога 
себе по вкусу), когда лишается своей соли и больше не 
вспоминает о былой своей солёности» («Христианос-
VIII», 1999 г. С. 276).



Соль и крапива	 327

«Когда исцеляется от боли...»
Подлинно – сколько книг! И каких! Сколько пре-

красных статей, высоких встреч, умнейших конферен-
ций! А христианство всё замкнутее, ветви всё дальше и 
словно уж и не одного корня. Кто-то ещё по привычке 
говорит о «Церквах-сестрах», но о сестрах уж едва ли 
и троюродных.

То-то и беда, что чем убедительнее, ярче слова, тем 
меньше в них боли разделения. Как в литературе, поли-
тике, так, увы, и в Церкви. Слово всё скорее выветри-
вается и становится опустелым звуком. Вроде и мысль 
прекрасна, и одета она безупречно, а сердце не повер-
гается на колени и не забывается в отчаянной молитве, 
в острой тоске сиротства. И это повсюду, повсюду! На 
яснополянских писательских встречах этого года, не 
сговариваясь, об этом думали писатели разных поколе-
ний и разной крови О. Павлов, А. Ким, А. Нурпеисов. 
Будто слова перестали слушаться их и они с болью до-
гадались, что время от времени слово ищет не звука, 
а жертвы, прямого дела, молчаливого креста, немого 
слушания.

Вот и тут, кажется, довольно было прочитать заме-
чательного англичанина К. С. Льюиса, умеющего вла-
стью собравшейся во Христе души воцерковить каждое 
побуждение мысли (на полях его работ Николай Эппле 
так и называет главу за главой: «воцерковление филоло-
гии», «воцерковление мифологии», «воцерковление пла- 
тонизма»; «Христианос-XI», 2002 г.), или вслушаться в  
великое, полное горечи слово Католикоса всех армян 
Гарегина I, чтобы если не забыть разделение, то до ост- 
рой боли устыдиться его. Но приходит пора очередного 
номера, и надо начинать всё сначала. И раз от разу ты уже  
внимательнее читаешь не собственно теоретические  



328	 Валентин Курбатов

статьи, а жития и биографии, дневники и свидетель-
ства тех, кто ни на минуту не исцелялся от боли раз-
деления, кто не забывал, что христианство живо, пока 
оно солоно, как человеческие слёзы, кто слышал глубо-
кую простоту главного: «Чтобы внести нашу особую 
христианскую лепту в повышение качества жизни в 
нашем современном мире, так сильно искушаемом ма-
териальными ценностями и чрезмерным и сугубым по-
требительством, мы должны сделать нашу «солёность» 
достаточно солёной, потому что, как Господь наш напо-
минает нам: «Вы – соль земли. Если же соль потеряет 
силу, то чем сделаешь её солёною? уже ни к чему не 
годна, как разве выбросить её вон на попрание людям» 
(Мф 5:13)». (Гарегин I. «Христианос-VI», 1997 г. С. 224).

«Мы должны быть чем-то вроде крапивы, которая об-
жигает. Подошёл вплотную к христианину – на тебе дол-
жен остаться какой-то отпечаток» (архиепископ Сергий 
Евкарпийский. «Христианос-VIII», 1999 г. С. 231).

«Делай, что должно, и будь в том, что делаешь» (Хо
семария Эскрива. «Христианос-ХI», 2002. С. 250).

Или, как замечательно сказалось матерью Терезой, 
когда после вручения ей Нобелевской премии на во-
прос журналиста о том, что неладно в Церкви, она от-
ветила: «Вы и я».

Жития и свидетельства есть в каждом номере, и чте-
ние их прекрасно и странно. Паутина времени рвётся, 
воздух редеет, и оказывается, что времена мученичест
ва и подвига никогда не проходят. Всегда где-то для 
христианина – ночь и время гефсиманской молитвы. 
Здесь это материалы допросов и завещание Патриарха 
Тихона «Христианос-IV», 1995  г.), письма и дневники 
отца Дмитрия Клепинина и матери Марии (Скобцовой) 
из немецких лагерей («Христианос-VIII», 1999  г.), это 



Соль и крапива	 329

дневники и письма из тех же немецких лагерей вели-
кого пастора, трезвого свидетеля обезбоженного ми- 
ра и мужественного утешителя Дитриха Бонхёффера 
(«Христианос-IX», 2000  г.). Они из ада находят слова 
света, потому что близость креста и страшная тяжесть 
жизни приближают к ним Голгофу и Распятого до на-
стоящего усыновления и преображения. Так же когда-
то потрясла меня безымянная книга «Отчизна неизве
стная», напечатанная в журнале «Москва». Человек 
писал её в сталинских лагерях, и она через все страда
ния и смерть светилась любовью, словно он, как и все  
они, сидели в других лагерях, чем Солженицын, Жигу- 
лин, Шаламов. Они за заботами немыслимого быта да
же не всегда и говорят о Христе, но свет Его светит в 
них так очевидно, что надо только прийти и увидеть, 
ибо свет этот выше самого умудрённого богословия. 
Как икона – богословие в красках, так мученичество –  
икона и богословие христианина в час безумия мира.

И как не вспомнить не такую уж далёкую от нас по 
времени гибель в мусульманских странах сознательно  
шедших туда для свидетельства Господнего единства  
в человечестве брата Шарля де Фуко или брата Крис- 
тиана де Шерже, успевших оставить прощающее и при-
зывающее слово и потому находящих последователей 
в лице Малых братьев и Малых сестёр Иисуса Христа, 
чьи принципы бесстрашия так замечательно изложены 
сестрой Магдаленой в её послании «сестрицам»: «Не 
бойся... Не все поймут тебя... Твоя среда, народ и раса 
обвинят тебя в том, что ты бросила и предала их. А 
тем, кого ты выбрала так искренне и с такой любовью, 
трудно будет поверить в твою искренность и любовь» 
((«Христианос-VII», 1998 г. С. 89).



330	 Валентин Курбатов

А много ли легче бескровный путь брата Роже из 
общины Тэзе, чья жизнь, начатая в пустыне и нищете, 
отдана единству и больше не оставляет основателю об-
щины ни минуты покоя? Или отца Ламбера Бодуэна, 
вышедшего в путь единства так рано, что Католическая 
Церковь предпочла изгнать его из созданного им мо-
настыря, чтобы понять глубину его призыва лишь де-
сятилетия спустя? Или отца Жака Лёва, разделившего 
с докерами Марселя всю их жизнь и труд, чтобы слы-
шать их сердце изнутри?

Христианство – это всегда вверх по течению, к исто-
кам, к одиночеству и Голгофе, которые – единственное 
условие победы и света. И сам уже одиннадцатилетний 
«Христианос», за что благодарность и поклон неизмен-
ному редактору Наталии Большаковой, – это то же не
утомимое служение и свидетельство, подвиг мужества 
и терпения, потому что и наша, и Католическая Церкви, 
обременённые заботами повседневного служения, пока 
предпочитают менее вопросительные пути.

Отец Владимир Зелинский, заканчивая уже цитиро-
ванные мной размышления об экуменизме, предлагал 
избегать этого износившегося и потерявшего значение 
и первоначальный смысл понятия, чтобы возвратить-
ся к более глубокому и верному, не оставляющему гу-
манистических лазеек единству «в общении Святого 
Духа» («Христианос-VIII», 1999 г. С. 283). И напоминал 
об «образе раба», принятом Христом для понимания 
человека. «Этот образ раба, слуги, ученика или хотя бы 
слушателя при встрече с иным верованием и благоче-
стием иногда может нести в себе больше покоряющей 
силы, чем упорно яростное или холодное отстаивание 
своего» («Христианос-VIII, 1999 г. С. 285). А у чудес-
ного белорусского филолога Инны Войцкой в статье о  



Соль и крапива	 331

поэзии Ольги Седаковой есть такой образ: «Что есть 
культура: погребальный плач? Те, кто умерли, кто идут 
впереди нас, дают нам возможность их услышать – это 
их форма любви к нам, которой мы все даны друг другу 
в этот краткий миг существования» («Христианос-ХI», 
2002 г. С. 286). Но разве это о культуре? Или только о 
ней?

Авторы «Христианоса» и его «герои» – Патриарх 
Афинагор I, митрополит Леонид (Поляков) и архиепис- 
коп Михаил (Мудьюгин), Оливье Клеман и С. С. Аве- 
ринцев, мать Мария и протоиерей Александр Мень, 
кармелитка сестра Тереза Младенца Иисуса и право-
славная монахиня Иоанна (Рейтлингер), протопресви-
тер Александр Шмеман и епископ Серафим (Сигрист) –  
живые и усопшие, идут впереди нас и освещают нам 
путь светом Истины и любви. Все они общим усилием 
настойчиво и терпеливо, как подобает Матери-Церкви, 
словом и опытом убеждают нас, что время разгово-
ров, хотя бы и очень благочестивых, позади. Приходит 
пора становиться, учиться мужеству быть христиа
нином и встречаться с другим христианином в Духе 
Святом, «делать, что должен, и быть в том, что дела-
ешь». Христос всё протягивает руку к смоковнице, всё 
ждет её соучастия в чуде жизни. И стыдно будет нам, 
если мы не услышим урока этой притчи, и окажем- 
ся бесплодными, как она, и будем обречены иссыха- 
нию. «Отсидеться в траншее до Второго Пришествия» 
(А. Ерёмин. «Христианос-VI», 1997 г. С. 93) не удастся. 
Ни православным, ни католикам (см. об этом у прото- 
иерея Владимира Фёдорова – «Христианос-X», 2001 г., 
иеромонаха Антония Ламбрехтса и кардинала Жана-
Мари Люстиже – «Христианос-II», 1993  г., «Христиа- 
нос-III», 1994 г.). Ни протестантам, о чём с замечательной  



332	 Валентин Курбатов

открытостью и доверчивой свободой говорил архи
епископ Лютеранской Евангелической Церкви Латвии 
Янис Ванагс («Христианос-IX», 2000 г.).

...Человеческие снежинки всё летят из тьмы и ударя-
ются о стекло с изумлением и жаждой преодоления. Я 
всё думаю, что это за стекло, что за преграда – такая 
прозрачная, такая неодолимая? Наверно, это человече-
ская история, где всё понятно, но где всё твёрдо и вну-
тренне непроницаемо. Мы будем всё время расшибать-
ся о неё, пока не научимся идти прямо к Богу, лететь 
к свету, минуя её посредничество, учась быть солью и 
крапивой. 

Россия, Псков 
Октябрь 2002 г.



Священник Сергий Круглов

«ХВАЛИТЕ ГОСПОДА, ВСЕ НАРОДЫ»1

Рецензия на альманах «Христианос-ХХ»

Кто-то из христиан сказал: раскол не менее, а то и 
более, опасен, чем ересь. Догматические заблуждения 
могут быть выяснены и исправлены при наличии люб-
ви и взаимопонимания, но раскол – грех против самой 
любви, заповеданной нам Господом… 

Важнейшей теме – теме единства – посвящен толь-
ко что вышедший в свет ХХ номер альманаха «Хрис
тианос». Слова подвижников духа, свидетельства цер-
ковнослужителей, изыскания исследователей истории 
Церкви – материалы номера задают направление мыс-
ли читателя в сторону как единства поместных Хрис
товых Церквей, так и единства евреев и христиан (сло-
ва Папы Иоанна Павла II: «Каждый, кто встречается 
с Иисусом Христом, встречается с иудаизмом. […] Ев-
рейская религия не является для нас “внешней”; неко-
торым образом она “внутренняя” для нашей религии» 
цитируются составителями альманаха в обращении к 
читателю), и единства разрозненного, разбитого гре-
хом человека – внутри-себя, достигаемого в процессе 
личного Богообщения, ведущего к чаянию единства 
всех людей как детей Божьих.

Высокая планка в деле восстановления этого все
стороннего единства задана первым разделом – «Хва-
лите Господа, все народы», в котором приведены вы-
сказывания о молитве и Богопознании, и сами молитвы 

1 Опубликовано в журнале Вестник РХД, № 199. Париж, 
2012. С. 198–201.



334	 Священник Сергий Круглов

христианских, мусульманских, иудейских, буддистских  
подвижников. «Мы ни в коем случае не проповедуем 
идею, что все религии мира одинаковы и нет между 
ними никакой разницы. Мы просто приглашаем вслу-
шаться в глубину надежд и устремлений, воплощен-
ных в слова этих молитв», – отмечают составители. 

О разных способах достижения этого чаемого един- 
ства в Церкви Христовой, о том, какие опасности под-
стерегают на путях увлечения ложными методами 
объединения, говорит в продолжение темы священ- 
ник Коптской Православной Церкви Матта-эль-Мескин  
(1919–2006) в статье «Христианское единство»: «Не до-
пусти, о Господь, чтобы […] единства искали через раз-
ницу во взглядах, братолюбие смешивали с политикой, 
а расово-национальные группировки считали бы ду-
ховной силой». Не столько в действиях официальных  
церковных структур, подчас движимых политическими  
и иными отмирными соображениями, лежит основа 
единства христиан, сколько в самой Богоданной приро-
де Церкви как Тела Христова. Этот аспект – природа 
церковной соборности – в историко-лингвистическом 
экскурсе освещает священник Антоний Лакирев («О 
Церкви, единстве и смысле слов далекого прошлого»), 
о почитании на Востоке и Западе святых неразделенной 
Церкви пишет служитель МП РПЦ протоиерей Олег 
Батов («Вражда будет побеждена»), взгляд на присут
ствие восточного Православия на Западе приведен в пу-
бликуемом докладе блаженной памяти о. Георгия Чис- 
тякова «Место для встречи» (Мюнстер, 1999 г.).

Живое сердце человеческое, внутри которого, по сло- 
ву Христа, есть Царство Божие и которое исихасты на-
зывают мистическим центром человека, есть основное 
место поиска единства человека с Богом и верующих 



«Хвалите Господа, все народы»	 335

между собою. Раздел «Монашеское призвание – служе-
ние единству» открывается свидетельством «Об исто-
ках одного монашеского и экуменического призвания» 
архимандрита Эммануила Ланна (1923–2010), активно-
го участника экуменического диалога, и продолжается 
статьей «Монашеская жизнь и экуменический диалог» 
Энцо Бьянки, настоятеля Свято-Преображенского мо-
настыря в Бозе (Италия): «Присутствуя во всех вели-
ких религиях, даже в тех, что, подобно исламу, пыта-
лись ее искоренить, монашеская жизнь питаема своей 
собственной антропологией: целомудрие, общинная 
жизнь или уединение, искание абсолюта и аскетика в 
разных ее формах, – все это составляющие монаше-
ской жизни, запечатлевающиеся на плоти, на теле, на 
всей целокупной личности до такой степени, что мы 
отмечаем сходство, «монотропию» (единонаправлен-
ность устремления) среди тех, в чьих жизнях присут-
ствуют эти элементы, даже если религиозная среда, в 
которой они живут, различна…». Именно антрополо-
гическая основа монашества, вектор направленности 
сердца монаха к Горнему, по мнению автора, а также и 
то, что монашеское делание есть «эпиклеза, постоян-
ное призывание Духа, внутри Церквей», способствует 
подлинному церковному единству (хотя, как отмечено 
в статье, за века истории само монашество и немало по-
грешило против этого единства). Яркой иллюстрацией 
темы служит обзор писем и дневниковых записей св. 
Терезы Калькуттской «Нести свет тем, кто во мраке…», 
сделанный литературоведом Светланой Панич. 

Раскол между евреями и христианами из «языков» 
– трагедия, положившая начало общецерковному рас-
колу. Каким образом почитатели Бога Единого ста-
ли врагами, до каких пор еврей для христианина – и  



336	 Священник Сергий Круглов

наоборот – будет «евер» – чужак «с того берега», когда 
наконец от осторожного рассматривания религиозных 
традиций друг друга евреи и христиане перейдут к жи-
вому единению в Боге? Раздел «Иудеи, христиане, му-
сульмане – пути к диалогу» открывает беседа блажен-
ной памяти о. Александра Меня «Иудейство, иудаизм, 
христианство», произнесенная им в 1973 году в кругу 
прихожан, но основной посыл которой: «Иудейская ре- 
лигия задумана – я употребляю этот термин специаль
но – Богом как мировая религия. Это явствует из всей  
Библии. Эта религия не может оставаться в рамках Из- 
раиля. То, что было сложено в рамках нашего народа, 
должно быть и было вынесено для всего мира» – се-
годня, перед лицом вызовов все более обезбоживаю
щегося мира, актуален как никогда: как иудеи долж-
ны увидеть в Иешуа восполнение Завета и исполнение 
мессианских обетований Израилю, так и христиане – 
увидеть в иудаизме не косную систему обрядоверия, 
но живые, кровные отношения с Богом Единым. Эту 
же тему раскрывают статья библеиста, вице-президен
та Общества иудео-христианской дружбы Сандрин Ка- 
нери (Франция) «Евангелие, Ветхий Завет и устное пре-
дание», вдохновенное эссе православного христианина 
Александра Кантора (Израиль) «Радуйся, Сионе, мати 
Церквей!», посвященный острой боли арабо-израиль-
ского конфликта отрывок из книги малой сестры Анни 
Иисуса «Испытание любви», выступление раввина Да- 
вида Розена «Диалог Церкви с ее старшими братьями», 
сделанного им на Синоде Католической Церкви в Риме 
в октябре 2010 года. Записи бесед Наталии Большако- 
вой со служителями Церкви Христовой, живущими в  
Израиле (священником Рафиком Хури; священником  
Давидом Нойхаузом; малым братом Йохананом Элиха



«Хвалите Господа, все народы»	 337

ем) – свидетельство того, какую подпитку горению ду
ха дает христианину прикосновение к Земле Ветхого 
Завета.

Ряд тем, обозначенный альманахом – лишь камень, 
брошенный в стоячую воду, а круги по воде – возмож-
ность для читателей – верующих разных конфессий и 
традиций осмыслить и начать свой путь к единству в 
Боге и преодолению раскола – греха, ответ за который, 
в той или иной степени, предстоит держать каждому 
из нас.

Россия, Минусинск
Ноябрь 2011 г.



Священник Владимир Зелинский

ПРИНОШЕНИЕ «ХРИСТИАНОСУ»1

Если мы посмотрим на все выпуски альманаха «Хрис- 
тианос», пробежим глазами оглавления 20 его номеров, 
у нас, вероятно, возникнет ощущение пути, выбранно-
го с самого начала, но пролагаемого с трудом, а затем 
становящегося все более уверенным, я бы сказал инди
видуальным. Но прежде чем говорить об этом пути, 
хочу напомнить, что эти 20 выпусков принадлежат, мо-
жет быть, самой захватывающему периоду в истории 
нашей Церкви – 20-летию свободы. Уж как ни называть 
это время, более свободных лет за более, чем 1000 лет 
у Русской Церкви не было. А что означает свобода в 
Церкви? А то, что со свободой выясняется среди про-
чего, что видимая всему миру церковная жизнь состоит 
не только из богослужений, указов, назначений и явле-
ний иерархов народу, но также и из жизни мирян, в том 
числе и жизни в культуре. И эта жизнь определяет по 
своему лицо Церкви и память о ней, которая останется 
после нас.

«Христианос» вырос, прежде всего, из памяти, из 
того духовного завещания, которое о. Александр Мень 
оставил Наталии Большаковой незадолго до того, как 
вышел из дома и пошел по тропинке к поезду, направ-
ляясь в храм 9 сентября 1990 года. Этот день, ставший 
границей между его физической жизнью и физической  
смертью, осветил собою духовную жизнь, над которой  

1 Текст был написан и прислан в качестве приветствия к 
презентации альманаха «Христианос-ХХ», состоявшейся в 
Москве, в Овальном зале БИЛ 05.12.2011. 



Приношение «Христианосу»	 339

смерть уже не имела власти. Оказалось, что о.  Алек- 
сандр, не считая множества духовных детей и многих 
книг, коих, казалось, не под силу было создать одному 
человеку, оставил не одно, а множество наследств, при-
чем совсем разных: вот Общедоступный православный 
университет, носящий его имя, вот группа доброволь-
цев, столько лет работающих в Российской детской кли-
нической больнице, вот и альманах «Христианос», во-
площающий в себе предложенный отцом Александром 
тип диалога с другими исповеданиями и новый, во 
многом неожиданный для православия, поворот к тай-
не народа Израиля. 

Надо сказать, что наследие о. Александра заключа-
ется не только в делах и словах, но в самом его облике, 
в его вере и верности, открытости, радости, которую 
он излучал, в его заветах милосердия, в его обаянии, 
в его молитве, в самом воздухе, который окружал его, 
и, конечно, в его мученичестве. Все это вобрал в себя 
«Христианос». Он не стал, разумеется, повторять или 
воспроизводить то, что уже говорилось, но нащупал, 
угадал, пролил свет на эти следы и стал пролагать их 
дальше. 

Одна из особенностей «Христианоса» в том, что он 
обращается не столько к проблемам, сколько к лично-
стям, в которых эти проблемы становятся жизненной те-
мой, болью, верой, надеждой, любовью. Возьмем труд- 
ную тему христианского единства, одну из ключевых 
для «Христианоса». Она трудная, потому что всегда на 
поверхности, о ней так много говорят и спорят, что все 
слова, которые вращаются вокруг, стираются и приеда-
ются, вызывая у кого-то даже аллергию. 

«Христианос» не берется разрешить загадку разде-
ления, над которой бьются уже сто лет одна экумени-



340	 Священник Владимир Зелинский

ческая конференция за другой, он вызывает или скорее 
приглашает свидетелей – облако свидетелей – по слову 
апостола Павла, начиная с самого о.  Александра, ма- 
лых сестер Иисуса Магдалину и Клер, брата Роже из 
Тэзе, архим. Тавриона (Батозского), Ирину Михайловну 
Поснову, о. Георгия Чистякова, о. Габриэля Бунге, архи-
епископа Ванагса, Энцо Бьянки, Оливье Клемана, епи-
скопа Болеслава Слосканса, Наталью Трауберг – всех 
не упомнишь и не перечислишь. У каждого из них –  
свой путь, свое особое исповедание, свое таинство встре- 
чи с Богом, которое никак не описывается расхожим 
термином «экуменизм». Но можно обозначить его как 
«жажду вселенскости», как открытие Христа в другом, 
в ином, непохожем, дальнем, но покоряюще подлинном. 
И в этом открывается для нас миссия «Христианоса» –  
не в одной лишь проповеди соединения и примирения 
«да будут все едины», но в узнавании этого единства во 
Христе – не только в многообразии (и это слово, увы,  
претерпело инфляцию), но в неисчерпаемости Его при- 
сутствия. Потому что каждое христианское свидетель-
ство, когда оно от веры, всегда подлинно. И всякая 
подлинность обладает своей силой, своей неоспоримо-
стью, я бы добавил, своей диалогичностью и притяга-
тельностью.

Я коснулся лишь одной темы, несущей на своих 
крыльях все выпуски альманаха, но тем иных в нем, 
разумеется, немало. Последние номера стали тематиче
скими; один посвящен преимущественно красоте, дру-
гой – Царству Божию, третий – иудео-христианскому 
диалогу, четвертый – тайне добра и зла. Если полет 
«Христианоса» продолжится, и дай Бог, чтобы это было 
так, то, он одну за другой облетит когда-нибудь основ-
ные ключевые загадки веры, те пути-дороги, ведущие 



Приношение «Христианосу»	 341

к единому центру, который есть Христос, Христос, жи-
вущий в людях, узнанным или неузнанным, открытым 
или зашифрованным. Конечно, каждый взлет, каждый 
выпуск Альманаха достается нелегко, как нелегко в на- 
ше слишком практическое время что-то регулярно изда- 
вать, не обещая авторам иного вознаграждения, кроме 
«круговой поруки» духа, объединяющей людей общей 
атмосферой дружества, единства при всех возможных 
разномыслиях, и наконец, любви к одним и тем же 
звездам над головой. 

Уже многие годы наблюдая, в качестве одного из ав-
торов альманаха, рождение «Христианоса», понимаю, 
что появление каждого номера – дело хлопотное, труд-
ное, жертвенное, требующее как воли, так и родитель-
ской заботы. Вдохновитель и составитель его, Наталия 
Большакова, над каждым выпуском бьется «как орли-
ца над орленком», заботливо, ласково, иногда и грозно, 
и вот он всякий раз рождается неожиданно как чудо. 
Христианских журналов издается, может быть, не так 
уж мало, но «Христианос», несмотря на то, что изда-
ется в другой стране, ставшей ныне малопроницаемой, 
остается альманахом российским, не только по языку,  
но и в силу причастности к какой-то «ойкумене» (Сер- 
гей Аверинцев) взаимопонимания, открытости, вселен-
скости, всечеловечности, в том ее звучании, которую 
придал ей когда-то Достоевский. 

Что сказать на прощание? Дай ему Бог и дальше 
оставаться – «Христианосом» – христианином и учени
ком Христовым. И будем благодарны тем, кто над ним 
трудится, прежде всего – Наталии Большаковой и Ва
силию Минченко.

Италия, Брешия
Ноябрь 2011 г.



СОДЕРЖАНИЕ

Школа христианства................................................................ 5

СОВРЕМЕННОЕ МОНАШЕСТВО

Адальберто Майнарди
Свидетельство христианского монашества
в современном мире................................................................ 9

Архим. Савва (Мажуко)
Бургундский треугольник, или
Как один монах в Европе «веру продавал»........................ 24

ХРИСТИАНСКОЕ
МОНАШЕСТВО НА ЗАПАДЕ

Диакон Максим Юдаков
Монастырь Пресвятой Троицы в Думенце (Италия)......... 37

К 800-летию основания

Доминиканского Ордена

Сестра Мария Святого Сердца
Святой Доминик и монахини Ордена
Проповедников. (Перевод с английского)............................ 59

К 500-летию Реформации

Д-р Герхард Кнодт
Жить и верить вместе – пробуждение монашеской 
общежительной жизни в Немецкой Евангелической 
Церкви. (Перевод с немецкого)............................................. 82

МОНАШЕСКИЕ КОНФЕРЕНЦИИ

Архим. Амвросий (Шевцов)
Взаимное доверие в отношениях игумена и братии.........109



Содержание	 343

Архим. Савва (Мажуко)
Евхаристия и иночество....................................................... 117

Архим. Филарет (Егоров)
О внутренней сути монашества..........................................125

Архим. Савва (Мажуко)
Монашеское призвание: дар и крест...................................130

К 125-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ
ПРЕПОДОБНОМУЧЕНИЦЫ

МАРИИ (СКОБЦОВОЙ) (1891–1945)

Наталья Белевцева
Мать Мария (Е. Ю. Скобцова)
и сестра Иоанна (Ю. Н. Рейтлингер):
биографические и творческие пересечения.......................143

Мать Мария (Скобцова)
О монашестве
(Из трудов второй половины 1930-х годов)........................171

Е. Ю. Скобцова
Из «Жатвы духа»:

Иоанникий Великий........................................................193
Виталий-монах.................................................................201

СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ПРОБЛЕМЫ

Прот. Дионисий Мартышин, свящ. Павел Бочков
Духовные идеалы Православной Церкви
и преодоление социальной изоляции
на церковном приходе..........................................................211

Беседа с игуменом Петром (Мещериновым) –
настоятелем подворья Данилова монастыря
в деревне Долматово Московской области
Монашество не заключается в клобуках и рясах…..........233



344	 Содержание

ПАМЯТИ ЕКАТЕРИНЫ ГЕНИЕВОЙ

Митр. Волоколамский Иларион (Алфеев)
Проповедь, произнесенная на отпевании
Екатерины Юрьевны Гениевой, 14 июля 2015 года...........253

Евгений Рашковский
Человек против тьмы:
из воспоминаний о Екатерине Гениевой............................257

Ив Аман
«Делайте!».............................................................................272

Вента Коцере
Катя в моих воспоминаниях................................................275

Наталия Большакова-Минченко
В пространстве памяти
(Из воспоминаний о Екатерине Гениевой)........................ 289

Андрис Вилкс
«Её личность ломала стереотипы»
Выступление на вечере памяти Е. Гениевой
15.03.2016 (Рига) (перевод с латышского)......................... 307

Вадим Дуда
«Екатерина Гениева: to be continued»
Выступление на вечере памяти Е. Гениевой
15.03.2016 (Рига)....................................................................313

ПРИНОШЕНИЕ «ХРИСТИАНОСУ»

Валентин Курбатов
Соль и крапива
Альманах «Христианос»: мужество веры........................319

Священник Сергий Круглов
«Хвалите Господа, все народы»..........................................333

Протоиерей Владимир Зелинский
Приношение «Христианосу»...............................................338



SOMMAIRE

Ecole du christianisme................................................................5

LE MONACHISME CONTEMPORAIN

Adalberto Mainardi
Témoignage de la vie monastique chrétienne dans le monde 
d’aujourd’hui...............................................................................9

Archimandrite Savva (Mazhouko)
« Le triangle de Bourgogne » où comment un moine 
« a trahi sa foi » en Europe.......................................................24

LE MONACHISME CHRÉTIEN À L’OCCIDENT

Diacre Maxime Joudakov
Monastère de la Sainte Trinité à Dumenza (Italie)...................37

Pour les 800 ans de la fondation de l’ordre Dominicain

Sœur Marie du Sacré Cœur
Saint Dominique et les moniales de l’Ordre des Prêcheurs
(Traduit de l’anglais)................................................................59

Pour les 500 ans de la Reforme

Dr . Gerhard Knodt
Vivre et croire ensemble – la renaissance de la vie monastique 
communautaire dans l’Eglise Evangélique Allemande 
(Traduit de l’allemand).............................................................82

COLLOQUES SUR LA VIE CONSACRÉE

Archimandrite Ambroise (Shevtsov)
La confiance mutuelle entre l’igoumène et les frères.............109

Archimandrite Savva (Mazhouko)
Eucharistie et vie consacrée.................................................... 117

Archimandrite Filaret (Jegorov)
Sur la force intérieure de la vie consacrée..............................125



346	 Sommaire

Archimandrite Savva (Mazhouko)
La vocation monastique : don et croix....................................130

POUR LES 125 ANS DE L’ANNIVERSAIRE
DE LA VENERABLE MARTYRE

MÈRE MARIE (SKOBTSOVA) (1891–1945)

Natalie Belevtseva
Mère Marie (E. J. Skobtsova)
еt sœur Ioanna (J. N. Reitlinguer):
сroisements biographiques et artistiques................................ 143

Mère Marie (Skobtsova)
Le monachisme
(Des travaux de la fin des années 1930)................................. 171

E. J. Skobtsova
De “La moisson de l’Esprit”

Ioannikios le grand............................................................193
Le moine Vitalis................................................................201

PROBLÈMES ACTUELS DE L’ÉGLISE

Archiprêtre Dionisy Martychkine, prêtre Pavel Botchkov
Les idéaux spirituels de l’Eglise Orthodoxe et le surpassement 
de l’isolation sociale dans la paroisse..................................... 211

« L’habit ne fait pas le moine… »
Entretien avec l’igoumène Piotr Mescherinov –
Doyen du métochion du monastère Danilov dans
 le village Dolmatovo dans la région de Moscou...................233

A LA MEMOIRE D’EKATERINA GUENIEVA

Mitropolite Illarion de Volokolamsk (Alfeev)
Homélie pour l’office des défunts célébré pour 
Ekaterina Yourievna Guenieva,
14 juillet 2015..........................................................................253



Sommaire	 347

Yevguenij Rachkovskiy
L’homme contre les ténèbres:
Souvenirs sur Ekaterina Guenieva.........................................257

Yves Hamant
«Faites !».................................................................................272

Venta Kocere
Katia dans mes souvenirs....................................................... 275

Natalia Bolchakova-Mintchenko
Dans l’espace de la mémoire
(Souvenirs sur Ekaterina Guenieva).......................................289

Andris Vilks
«Sa personnalité détruisait les stéréotypes»
Discours à la soirée pour la mémoire de E. Guenieva
15.03.2016 (Riga) (Traduit du letton)......................................307

Vadim Douda
«Ekaterina Guenieva: to be continued»
Discours à la soirée pour la mémoire de E. Guenieva
15.03.2016 (Riga)..................................................................... 313

OFFRANDES A «CHRISTIANOS»

Valentin Kourbatov
Sel et orties
Almanach “Christianos”: le courage de la foi....................... 319

Prêtre Serguey Krouglov
«Louez Dieu, tous les peuples».............................................. 333

Archiprêtre Vladimir Zelinsky
Offrande à «Christianos»........................................................ 338



CONTENTS

The School of Christianity.......................................................... 5

CONTEMPORARY MONASTICISM

Adalberto Mainardi
The Witness of Christian Monasticism in the Contemporary 
World........................................................................................... 9

Archimandrite Savva (Mazhuko)
The Burgundian Triangle, or
How One Monk in Europe “Sold Faith”................................... 24

CHRISTIAN MONASTICISM IN THE WEST

Deacon Maxim Yudakov
The Monastery of the Holy Trinity in Dumenza (Italy)........... 37

The 800th Anniversary of the Founding

of the Dominican Order

Sister Maria of the Sacred Heart
St. Dominic and the Nuns of the Order of Preachers
(Translated from the English)................................................... 59

The 500th Anniversary of the Reformation

Dr. Gerhardt Knodt
To Live and Believe Together – the Awakening to the
Cenobitic Life in Monasteries of the German Evangelical 
Church (Translated from the German)..................................... 82

MONASTIC CONFERENCES

Archimandrite Amvrosy (Shevtsov)
Mutual Trust in Relations between a Hegumen and His 
Brothers................................................................................... 109

Archimandrite Savva (Mazhuko)
The Eucharist and Monastic Life.............................................117



Contents	 349

Archimandrite Filaret (Yegorov)
On the Essence of Monasticism.............................................. 125

Archimandrite Savva (Mazhuko)
The Monastic Calling: Gift and Cross.................................... 130

THE 125TH ANNIVERSARY
OF THE VENERABLE MARTYR

MARIA (SKOBTSOVA) (1891–1945)

Natalia Belevtseva
Mother Maria (E.Yu. Skobtsova) and 
Sister Ioanna (Yu.N. Reitlinger):
Biographical and Creative Intersections..................................143

Mother Maria (Skobtsova)
On Monasticism
(From the writings of the second half of the 1930s)................171

E.Yu. Skobtsova
From «The Harvest of the Spirit»:

Ioannikios the Great.......................................................... 193
Vitaly the Monk................................................................. 201

CONTEMPORARY CHURCH PROBLEMS

Archpriest Dionisy Martyshin, priest Pavel Bochkov
Spiritual Ideals of the Orthodox Church 
And Overcoming Social Isolation in a Church Parish….........211

Monasticism is not in Cowl and Cassock
Conversation with Hegumen Petr (Meshcherinov) –
Superior of the metochion of Danilovsky Monastery
in the village Dolmatovo, Moscow region.............................. 233

IN MEMORIAM OF EKATERINA GENIEVA

Metropolitan of Volokolamsk Hilarion (Alfeev)
Sermon at the burial service of 
Ekaterina Yuryevna Genieva, 14 July, 2015........................... 253



350	 Contents

Evgeny Rashkovsky
A Human Being against the Darkness:
remembering Ekaterina Genieva............................................ 257

Yves Hamant
«Do it!»................................................................................... 272

Venta Kotsere
Katia as I remember her.......................................................... 275

Natalia Bolshakova-Minchenko
In the Space of Memory
(Remembering Ekaterina Genieva)........................................ 289

Andris Vilks
«Her Personality Broke the Stereotypes»
A Talk at the Evening in Memory of E. Genieva
15.03.2016 (Riga) (translated from the Latvian)..................... 307

Vadim Duda
“Ekaterina Genieva: to be continued”
A Talk at the Evening in Memory of E. Genieva
15.03.2016 (Riga) (translated from the Latvian)......................313

AN OFFERING TO «CHRISTIANOS»

Valentin Kurbatov
Salt and Nettles
Almanac «Christianos»: the courage of faith..........................319

Priest Sergiy Kruglov
«Praise the Lord, All Ye Nations».......................................... 333

Archpriest Vladimir Zelinsky
An Offering to «Christianos»................................................. 338



351

Международным Благотворительным Обществом
имени Александра Меня

(Рига, Латвия) изданы (1991–2016)

Альманах «Христианос» – выпуски I – XXV
Альманах «Отчий Дом»

Книги:
Протоиерей Александр Мень 
«Практическое руководство к молитве»

«Апокалипсис» – 
Комментарий протоиерея Александра Меня

«Крестный Путь». Молитвенные размышления и молитвы
Вселенского Патриарха Варфоломея

Архимандрит Зинон (Теодор) «Беседы иконописца»

Владимир Френкель «Время пустыни». Стихи

Малая сестра Магдалена Иисуса «По следам брата 
Шарля» (Зеленая тетрадь)

Иеромонах Габриэль Бунге «Скудельные сосуды» –
практика личной молитвы по преданию Святых Отцов

София Рукова «Отец Александр Мень»
Протоиерей Александр Мень «Истоки религии» 
(«Reliģijas pirmsākumi») на латышском языке

Артуро Каттанео «Брак: дар и служение»

Иеромонах Габриэль Бунге
«Другой Утешитель. Икона Пресвятой Троицы 
преп. Андрея Рублева»

Светлана Домбровская «Пастырь»
(Повесть об отце Александре Мене)

Иеромонах Габриэль Бунге
«Вино дракона и хлеб ангельский» – 
учение Евагрия Понтийского о гневе и кротости



352

Священник Владимир Лапшин
«Деяния Святых Апостолов» – Комментарии

Иеромонах Габриэль Бунге
«Акедия» – духовное учение Евагрия Понтийского
об унынии

Наталия Большакова
«Христианство осуществимо на земле»
(История создания и жизнь монастыря 
Покрова Пресвятой Богородицы в Бюси-ан-От (Франция)

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Коринфянам,
Послание к Галатам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Фессалоникийцам,
Послание к Римлянам – Беседы»

Наталия Большакова 
«Жизнь и служение епископа 
Кампанского Мефодия (Кульмана)»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Филиппийцам,
Послание к Колоссянам, Послание к Филимону,
Послание к Ефесянам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Титу,
Послания к Тимофею,
Послание к Евреям – Беседы»


