
XXVI

2017РИГА

XXVI



ISSN – 1407 – 0898

Обложка работы архимандрита Зинона (Теодора)

Редакционный совет

Наталия Большакова-Минченко – 
главный редактор, Латвия

Протоиерей Владимир Зелинский, Италия
Андрей Десницкий, Россия

Ответственный за выпуск
Василий Минченко

При перепечатке материалов
ссылка на альманах обязательна

© Международное Благотворительное Общество
имени Александра Меня

Рига, Латвия, 2017



Путям,
которыми идет душа
человеческая к Богу,

посвящен этот альманах.
Особенно значима для нас

жизнь христиан нашего времени,
войдем же и мы вместе с ними

в святое любовное
единение с Богом – Отцом,
и Сыном, и Духом Святым,

Троицей единосущной
и нераздельной. Аминь.





ПУТЬ ЦЕРКВИ

«Церковь есть вселенская дружба учеников Христо- 
вых. “Вы друзья Мои”1 – было сказано в ночь основания 
Церкви. Ночью была основана Церковь, на пороге страда-
ний, и долгая светозарная ночь – ее благодатный исто- 
рический путь. Человеку нет большей радости в пустыне 
пути, как увидеть, что он не один, что кругом, как после 
Двенадцати Евангелий в Великий четверг, идут со свеча-
ми люди. Это и есть Церковь, – пустыня пути открыва-
ется Церковью»2.	  (Сергей Фудель)

В этом году отмечается столетие Всероссийского По- 
местного Собора 1917–1918 гг., ставшего главным событи-
ем церковной жизни ХХ века в России. 

По этому случаю Священный Синод РПЦ 4 мая 2017 
года постановил «включить в богослужебный месяцеслов  
соборную память Отцев Поместнаго Собора Церкви Рус
ския 1917–1918 гг.» согласно утвержденному списку, ко-
торый включает в себя 36 монашествующих лиц (в основ-
ном, представителей епископата), 7 священнослужителей 
из числа белого духовенства и 3 мирян. Важным событием 
станет публикация всего корпуса соборных материалов, 
ранее полностью не издававшихся. Знакомство с докумен- 
тами Собора и Предсоборного Присутствия (1905–1906 гг.),  
которое составило четыре тома по всем вопросам обнов
ления церковного устройства, преобразований богослу
жебной практики и т.д., закрытое обер-прокурором Свя- 
тейшего Синода К. П. Победоносцевым, и возникшее за-
ново уже после Февральской революции, весной 1917 г., 
несомненно, очень важно и для настоящего и будущего 
бытия Русской Церкви. 

1 Ин 15:14
2 Фудель С. И. Церковь верных. М.: Русский путь, 2012. 

С. 23.



6	 От редакции

«К 1917  г. Российская империя подошла в состоянии 
глубокого кризиса «государственной церковности». Так, 
«государственной церковностью» выдающийся эмигрант- 
ский историк Игорь Смолич именовал систему государ-
ственно-церковных отношений, сложившуюся в импер-
ский период3. Она предполагала, прежде всего, подчине-
ние жизни Церкви интересам имперского государства и 
включение ее в государственный аппарат в качестве од-
ной из его составляющих, как «ведомство православного 
исповедания»4. 

Удивительно живо выглядит свидетельство С. Н. Бул- 
гакова, уже вернувшегося в православие (после безверия 
в семинарии с ее формальной религиозностью и факти-
ческим безбожием), и желавшего принять священство, но  
стоящего перед непреодолимым препятствием: «…то была  
связь православия с самодержавием, приводившая к уни-
зительной и вредоносной зависимости церкви от государ-
ства и своеобразного цезарепапизма. Через это я не мог 
перешагнуть, не хотел и не должен был. Это препятствие 
внезапно отпало в 1917 году с революцией: церковь оказа-
лась свободна, из государственной она стала гонимой. На 
Всероссийском соборе (которого я был членом) Церковь, 
в лице патриарха Тихона получила достойного и неустра-
шимого главу. Собор же явился каноническим органом 
церковного управления. Вместе с Церковью и я получил 
для себя свободу действий»5. 

Уникальность Всероссийского Собора состоит и в уни- 
кальности той ситуации и исторического контекста. «Свер- 

3 Смолич И. К. История Русской Церкви. 1700–1917. Чч. 1–2.  
М., 1996. Ч. 1. С. 21.

4 Беглов Алексей. Российская революция и Священный 
Собор Православной Российской Церкви 1917–1918  гг.: от 
«церковной революции» – к «канонической реставрации» // 
Христианос, вып. XXVI. Рига: ФИАМ, 2017. С. 24.

5 Булгаков Сергий, прот. Автобиографические заметки. 
Paris: YMCA-Press, 1991. C. 38.



	 Путь Церкви	 7

шилась воля Божия, – говорилось в Послании Св. Синода 
от 9 марта 1917 года, за несколько месяцев до открытия  
Собора, – Россия вступила на путь новой государствен-
ной жизни. Да благословит Господь нашу великую Роди
ну счастьем и славой на ея новом пути!».

А дальше… мы хорошо знаем, что вскоре великая пра-
вославная держава станет первой страной массового ате-
изма. Как же это могло случиться?! Н. М. Зёрнов, автор 
известной книги «Русское религиозное возрождение ХХ 
века», уже в эмиграции, спустя десятилетия после этих 
событий, вглядываясь в них, ища ответов на мучившие 
его вопросы, пишет: «Мы создали бытовое благочестие, 
но не научились отстаивать независимость Церкви. Мы 
основали православное царство, но не сумели установить 
правосудие и защитить достоинство и свободу личности. 
… мы хвалились верностью отеческим преданиям и с по-
дозрением относились к творческой мысли. 

Все, что было непросвещенного и несостоятельного в 
нашей церковной действительности, обнаружилось с осо-
бой силой в последние годы империи. Недостаточность 
пастырской работы способствовала бурному росту сек-
тантства. Правящие круги формально соблюдали обряды,  
но не знали и не ценили православия. Церковь была пара-
лизована придирчивой государственной опекой, духовен-
ство было принижено своей нищетой и зависимостью от 
консисторской бюрократии. … 

Все это призывает нас к безбоязненному признанию 
исторических недостатков русской церковной жизни и к 
упорному исканию их преодоления. Одной из самых на-
сущных задач является достижение церковной независи-
мости, укрепление подлинной соборности, радикальный 
пересмотр взаимоотношений между епископатом, свя-
щенством и мирянами»6. 

6 Зёрнов Н. М. За рубежом. Белград-Париж-Оксфорд. 
Paris: YMCA-Press, 1973. С. 554, 555.



8	 От редакции

И для нас сегодня, для нашей церковной действитель-
ности это весьма актуально, особенно способность к при-
знанию недостатков в церковной жизни…

В прошлом, 2016 году произошло очень важное, с точ-
ки зрения истории Церкви, событие, не коснуться кото-
рого мы не могли – в Неделю Пятидесятницы, на Крите 
состоялся Всеправославный Собор, идея которого воз-
никла еще в начале ХХ века, а подготовка его началась во 
второй половине прошедшего столетия. Очень жаль, что 
РПЦ МП, в лице своих иерархов принимавшая активное 
участие в подготовительной работе, в создании докумен-
тов Собора, в последний момент отказалась приехать на 
Собор, начинавшийся совершением таинства Евхаристии 
всеми предстоятелями поместных православных Церквей.  
Это большое разочарование для всех, кто в РПЦ годами 
ждал это событие, ведь этот отказ – и от имени всех нас…

Материалы последней рубрики «Христианоса-XXVI» 
посвящены нашему духовному отцу – архимандриту Вик- 
тору (Мамонтову), человеку, без которого невозможно себе  
представить работу редакции альманаха, так как после  
убийства отца Александра Меня о. Виктор взял на себя –  
вместе с нами – ответственность за это нелегкое служение.  
И, с другой стороны, «Христианос» вернул о.  Виктора 
(филолога по образованию) к литературной работе, чему 
он был рад, и, благодаря публикациям в альманахе, пропо-
ведь о. Виктора весьма широко распространилась, и мно- 
гие встретились с ним через его статьи и беседы, вступи-
ли с ним в диалог.

Редакционный совет 
альманаха «Христианос»



К 100-ЛЕТИЮ ПОМЕСТНОГО СОБОРА
ПРАВОСЛАВНОЙ 

РОССИЙСКОЙ ЦЕРКВИ
1917–1918  гг.





Священник Илья Соловьёв

Илья Владимирович Соловьёв родился в 1966 г.; окон-
чил исторический факультет Московского государст
венного университета (1991 г.), духовную семинарию 
и духовную академию. С 1991 года работал в Отделе 
внешних церковных связей, впоследствии являлся руко
водителем издательства Крутицкого патриаршего по- 
дворья в Москве (с 1991 по 2011 год). Главный редактор 
журнала «Церковно-исторический вестник», кандидат  
богословия, кандидат исторических наук, автор более  
70 статей и публикаций по истории Русской Право
славной Церкви. В 2013–2016 гг. – настоятель храма  
св. Георгия Победоносца на территории Новой Москвы. 
С апреля 2016 года – второй священник храма Живо- 
творящей Троицы в с. Язвище Волоколамского района 
Московской области.

ВСЕРОССИЙСКИЙ 
ПОМЕСТНЫЙ СОБОР 1917/18 ГОДОВ.

ВЗГЛЯД ЧЕРЕЗ СТОЛЕТИЕ

В нынешнем году Русская Православная Церковь 
масштабно отмечает столетие Всероссийского Помест
ного Собора 1917–1918 годов1. В преддверии этого юби- 
лея по решению церковного руководства был образован  
специальный «Организационный комитет празднования  

1 До 1917 года Соборы в Русской Церкви не созывались 
более двух веков, причем последний по времени Московский 
Собор 1666–1667 годов имел своего рода чрезвычайный 
характер. На нем был низложен патриарх Никон (Минин), 
а также утвержден ряд богослужебных и церковно-админи
стративных реформ.



12	 Священник Илья Соловьёв

100-летия открытия Священного Собора Православной 
Российской Церкви и восстановления Патриаршества 
в Русской Православной Церкви», который возглавил  
митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсо- 
нофий (Судаков). Помимо проведения целого ряда офи- 
циальных мероприятий и торжественных богослужений  
архиерейский Священный Синод Русской Православной 
Церкви в своем заседании 4 мая 2017 года постановил 
«включить в богослужебный месяцеслов соборную па-
мять Отцев Поместнаго Собора Церкви Русския 1917–
1918 гг.» согласно утвержденному списку. В этот спи-
сок вошли 36 монашествующих лиц (по большей части 
представители епископата), 7 священнослужителей из 
числа белого духовенства и 3 мирянина. Празднование 
юбилея ознаменовано долгожданной публикацией ма-
териалов Собора 1917/18 годов, до сего времени пол-
ностью не изданных и потому сокрытых от широкой 
общественности в архивных хранилищах Москвы и Пе- 
тербурга. Без всякого сомнения, полноценная и сколь-
ко-нибудь научно подготовленная публикация всего 
корпуса соборных материалов позволит полнее оце-
нить значение этого церковного форума, хотя уже и те-
перь ясно, что именно он стал главным событием цер-
ковной жизни ушедшего ХХ столетия.

Всероссийский Собор 1917/18 годов обладал неиз-
менным авторитетом на протяжении почти всей цер-
ковной истории ХХ века вплоть до падения большевиз-
ма в России, что было связано в первую очередь с тем 
фактом, что в его работе приняла участие вся Полнота 
Церкви: епископы, клирики и миряне. Важно отметить,  
что соборяне не были специально подобранной по чьей-
то воле группой людей, если не все они, то, по крайней 
мере, значительная их часть была избрана подлинно  



Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие	 13

соборным путем и они, таким образом, обладали под- 
линным каноническим представительством, т. е. явля- 
лись выразителем голоса многомиллионной Православ
ной Российской Церкви. 

Авторитет Собора покоится и на том, что его созыв 
стал возможен в условиях установившейся в России 
гражданской свободы. В этом состоит уникальность 
Собора 1917 года. Парадоксально, что ощущавшая себя 
православной монархия в лице последнего русского 
императора Николая II вплоть до своего падения так и 
не допустила созыва Поместного Собора. Вину за это 
некоторые историки склонны возлагать непосредствен-
но на последнего русского монарха, который, опасаясь 
«брожения умов», счел созыв Поместного Собора «не-
благовременным». Однако (выходя из категорий исто-
рического мышления) нетрудно предположить, что мог 
бы представлять собой Собор при обер-прокурорском 
контроле со стороны К. П. Победоносцева, под наблю-
дением синодальных чиновников «Ведомства право-
славного исповедания» и при условии утверждения его 
решений носителем верховной власти, т.е. собственно 
государством.

Временное правительство, пришедшее к власти после  
акта 2 марта 1917 года об отречении от прародитель-
ного престола императора Николая II и последовавшим  
вслед за тем отречением Великого князя Михаила Рома- 
нова, сразу же заявило о необходимости созыва церков-
ного Собора и, несмотря на колоссальные экономиче-
ские трудности, дефицит бюджета, военную опасность 
и полураспад государства, выделило на эти цели зна-
чительную по тем временам сумму. Временное прави-
тельство (хотя и не сразу) упразднило должность «го-
сударева ока» – обер-прокурора Святейшего Синода, 



14	 Священник Илья Соловьёв

бывшего проводником решений государства в Синоде, 
оно не оказывало на соборян никакого давления, так что 
последние могли работать без оглядки на стороннее по-
лицейское вмешательство. Чрезвычайно важно то, что  
решения Собора не подлежали «рецепции» со стороны 
Временного правительства и это обстоятельство дава-
ло Собору неслыханные прежде в церковной истории 
России возможности. Можно сказать, что созыв Собора 
стал завершением церковной программы благоверного 
Временного правительства, руководители которого при- 
сутствовали на его торжественном открытии в авгус
те 1917 года. Нельзя не согласиться с мнением совре-
менного церковного историка профессора-протоиерея 
Георгия Митрофанова о том, что «Поместный Собор 
1917 года – это результат кратковременной деятельно-
сти только что пришедшей к власти (и долго у власти 
не находившейся) российской демократии».

 Безусловно, что большевики, воцарившиеся в стра-
не с октября 1917 года, уже самым фактом своего су-
ществования оказывали на Собор определенное внеш-
нее давление, о чем мы будем говорить особо, но и это 
влияние не было всеобъемлющим, оно оставляло со-
борянам возможность свободно выражать свой голос. 
Свидетельством этого являлась смелая и справедливая 
оценка соборными деятелями проводимой большеви-
ками разбойничьей внутренней и внешней политики.

Наконец, авторитет Собора покоится на том, что его 
созыву предшествовала многолетняя подготовитель-
ная работа, ведшаяся лучшими научными и богослов-
скими силами дореволюционной России, переживав-
шей в начале века золотой период в развитии церковной 
науки. Начало предсоборной работе было положено в 
условиях определенного ослабления государственного 



Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие	 15

контроля над Церковью, последовавшего в результате 
революционных волнений 1905-1906 годов. Созванное 
в 1906 году Предсоборное Присутствие могло опереть-
ся в своих трудах на собранные в 1905 году, по почину 
Святейшего Синода, «Отзывы епархиальных архиере-
ев по вопросу о церковной реформе». Эти материалы, 
подготовленные в епархиях при живом участии всех 
местных научных и богословских сил, были дважды 
опубликованы для всеобщего ознакомления, сначала во  
всероссийских официальных «Церковных ведомостях»,  
а затем и отдельным изданием с подробнейшим указа-
телем. 

Огромное значение в подготовке Собора имело ши-
рокое обсуждение в повременной печати целого ряда 
церковных вопросов, в котором приняли участие не 
только представители духовенства, но и миряне, весь 
цвет тогдашней богословской науки, представители ин- 
теллектуальной элиты, профессора духовных школ и 
т.д. В свое время А. С. Хомяков указывал, что многие 
беды Российской Церкви проистекают из равнодушия 
подавляющей части ее мирян к делу церковного строи-
тельства. В начале ХХ века, в годы подготовки Собора 
лед этого равнодушия существенно подтаял: российская 
интеллигенция в определенной своей части потянулась 
к Церкви, в обществе распространились богоискатель-
ские настроения и можно говорить, что этот интерес 
к церковной жизни пробудила именно идея подлинно-
го церковного обновления на соборных началах, – тот 
самый грядущий Собор, мысль о созыве которого во-
одушевляла многих не равнодушных к Церкви людей. 
Наконец, огромное значение в подготовке Собора имело 
Предсоборное совещание, открытое в 1912 году и осо-
бенно Предсоборный Совет 1917 года, созыв которого 



16	 Священник Илья Соловьёв

произошел опять-таки в условиях свободной России, 
уже после падения самодержавия. Как показывают не-
давно изданные документы Предсоборного Совета, на 
его заседаниях развернулась свободная богословская 
дискуссия, которая сама по себе имеет большое церков-
ное и историческое значение.

Авторитет Собора признавался практически всеми 
церковными людьми последующей за ним эпохи, озна
меновавшейся невиданными на Руси гонениями на 
Церковь. Нет никакого сомнения, что эти гонения ста-
ли своего рода ответом общества на существовавшую 
в России до революции «симфонию» Церкви и государ-
ства, реакцией на ту чиновничью роль, которую игра-
ло наше духовенство на протяжении столетий. Кровь, 
пролитая церковными людьми в годы советской влас
ти, была той дорогой ценой, которую была вынуждена 
заплатить Русская Церковь за свое государственное по-
ложение в дореволюционной России.

Авторитет Собора признавался в ХХ веке в разде-
ленной Российской Церкви практически всеми образо
вавшимися в ней «юрисдикциями». В подъяремной 
России в ходе полемики о преемстве церковной власти 
к решениям Собора неизменно апеллировали все оппо
зиционные официальной церковной власти группы. 
Особняком стояли представители, так называемого, 
«обновленчества», которые под давлением властей, из-
за сиюминутной политической конъюнктуры, подвер-
гали критике контрреволюционность Собора, а равно 
и его отдельные деяния. Однако и «обновленческая» 
критика, насколько мы можем судить о ней по сохра-
нившимся источникам, не была совершенно огульной, 
так как Собор 1917–1918 годов все-таки не объявлялся 
«обновленцами» лже-собором, а потому и совершенно 



Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие	 17

не отвергался ими как законный источник церковной 
власти. Более того, на своих соборах в 1923 году и осо-
бенно в 1925 году «обновленцы» пытались в каком-то 
виде реконструировать данный Собором 1917/18 годов 
механизм церковного управления, хотя и видоизменив 
его, удалив некоторые его части как, например, инсти-
тут патриаршества. При этом идея Собора 1917/18 годов 
о живом участии в церковном управлении епископов, 
клириков и мирян находила у «обновленцев» полную 
поддержку.

Несмотря на церковные разделения, авторитет Собо- 
ра признавался и в Русском Зарубежье, причем как пред-
ставителями Русского Западно-Европейского Экзархата  
во главе со стоявшим на прочной канонической осно-
ве митрополитом Евлогием (Георгиевским), так и об-
разовавшимися в результате юрисдикционного хаоса 
группами под водительством митрополита Антония 
(Храповицкого) в Европе и митрополита Платона (Рож- 
дественского) в Америке. Одним словом, значение Все
российского церковного Собора 1917/18 годов в цер-
ковной жизни нескольких последующих десятилетий 
оставалось очень существенным.

Сегодня, спустя 100 лет после открытия Собора, 
естественно возникает вопрос о том, что было главным 
в его деяниях? В современной литературе утвердилось 
мнение о том, что главным наследием Собора оказалось 
восстановление института патриаршества, упразднен-
ного в Православной Российской Церкви в результате 
церковной реформы императора Петра Великого. Это 
утверждение представляется нам более чем спорным. 
Дело в том, что Поместный Собор не просто воссоздал 
титул патриарха Московского, но сконструировал це-
лую систему церковного управления, составной частью 



18	 Священник Илья Соловьёв

которого и являлся патриарх Всероссийский. По опре-
делению Собора от 4 ноября 1917 г.2 «В Православной 
Российской Церкви высшая власть – законодательная, 
административная, судебная и контролирующая – при-
надлежит Поместному Собору, периодически, в опреде-
ленные сроки созываемому, в составе епископов, кли- 
риков и мирян». Восстанавливая титул патриарха, Со
бор признавал его носителя «первым среди равных», 
указывал не его подотчетность Собору, а определени-
ем от 7 декабря 1917  г.3 устанавливалось, что в цер-
ковном управлении патриарх действует «совместно со 
Священным Синодом и Высшим Церковным Советом». 
Важно отметить, что и Св. Синод, и Высший Церковный 
Совет не рассматривались в соборных постановлениях  
как портативные при первоиерархе учреждения. Чле- 
ны Св.  Синода, как и большинство членов Высшего 
Церковного Совета, избирались на Поместном Соборе, 
а на совместном заседании этих учреждений (т. н. «со
единенном присутствии») должны были быть принима
емы самостоятельные коллегиальные решения. Важно 
подчеркнуть, что поступившие на разрешение Синода 
или Высшего Церковного Совета дела по решению 
Собора не могли быть сняты патриархом с обсуждения, 
первоиерарх не мог «препятствовать постановлению по 
ним решений, ни приостанавливать приведение сих ре-
шений в исполнение». При всем том патриарху (если им 
будет признано, что решения не соответствуют поль- 
зе и благу Церкви) предоставлялось «право протеста»  
и самостоятельного решения, которое впоследствии  

2 Собрание определений и постановлений Священного 
Собора Православной Российской Церкви 1917–1918  гг. 
Вып. 1. М., 1994. С. 3. 

3 Там же. С. 7–10. 



Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие	 19

должно было быть вынесено на рассмотрение Помест
ного Собора.

Справедливости ради необходимо заметить, что 
сконструированная Собором система Высшего церков-
ного управления просуществовала очень короткое вре-
мя и никогда и нигде впоследствии не была проведена 
в жизнь. Ее фактическое упразднение произошло уже 
при патриархе Тихоне (Беллавине), что не в последнюю 
очередь было связано с вмешательством в церковную 
жизнь большевиков. Но даже в условиях свободы, в 
русском зарубежье, – в Русском Западно-Европейском 
Экзархате эта система существовала лишь частично,  
без той ее части, которую представляло собой патри
аршество. Все это позволяет сегодня некоторым исто-
рикам говорить о том, что Собор 1917/18 года был 
«Собором обреченных», так как его решения никогда  
не получали своего практического воплощения. Обре
ченность этих решений была обусловлена еще и тем, что 
они были рассчитаны на применение в условиях сво-
бодной самоуправляющейся Церкви, живущей в сво- 
бодном государстве, в условиях, когда Церковь уже не 
является государственным «ведомством», когда она, 
во всяком случае, свободна в своем волеизъявлении и 
самостоятельном соборном решении внутренних во-
просов. Ясно, что в условиях большевистской дикта-
туры никакого практического применения эти реше-
ния иметь не могли. Не получили они применения и 
впоследствии, а некоторые из них были пересмотрены 
уже после падения советской власти, когда Церковь, в 
известной степени, возвратилась к дособорной, доре-
волюционной практике, а некоторые опасения против-
ников восстановления патриаршества, похоже, начали 
сбываться.



20	 Священник Илья Соловьёв

Говоря о большевистском влиянии на ход Собора 
нельзя не указать на то, что оно проявилось, прежде все-
го, в том, что Собор увлекся рассмотрением существу-
ющего в стране политического положения, отложив в 
сторону скорейшее рассмотрение некоторых собствен-
но церковных вопросов. Трагизм ситуации заключался 
в том, что деятели Собора были склонны преувели-
чивать его влияние на ситуацию в стране, наивно по-
лагая, что соборные декларации если не приостановят 
ход истории, то, по крайней мере, как-то существенно 
повлияют на развитие событий и на общественные на-
строения. Последнее обстоятельство объясняет увлече-
ние соборян разного рода воззваниями и посланиями, 
которые во многих случаях хотя и предавались глас-
ности, но по существу лишь оставались на бумаге. В 
России стремительно разрастался революционный хаос,  
получали развитие низменные материальные инстинк
ты населения, лилась братская кровь, развивались цен-
тробежные тенденции. Пребывавшая во мгле страна 
сползала в пропасть и никакие церковные декларации 
уже не могли изменить ситуацию. Вместе с тем, многие 
соборяне так и не осознали, что установившаяся в стра-
не власть большевиков утвердится всерьез и надолго, а 
потому рассмотрению на Соборе порой подвергались 
такие вопросы церковной практики, которые носили 
уже чисто теоретический и, можно даже сказать, умо
зрительный для тогдашней революционной России ха-
рактер. 

Без всякого сомнения, большевистское влияние на 
ход Собора проявилось и в ускорении решения вопро-
са о восстановлении патриаршества, который не полу-
чил положительного разрешения на заседании Пред- 
соборного Совета 1917 года. Однако под влиянием 



Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие	 21

совершавшихся в стране событий рассмотрение это-
го вопроса перешло (как сказал об этом член Собора 
И. Громогласов) с канонической почвы на почву «мо- 
ральную» и он, (говоря словами профессора Н. Н. Фио- 
летова) «получил ненормальную остроту и страст-
ность». В критический для России момент, когда орды 
большевиков штурмовали самоотверженно защища-
емый юнкерами Кремль, сторонники патриаршества 
говорили о необходимости немедленного избрания па-
триарха, так как в самое ближайшее время Собор может 
быть разогнан. Речь шла теперь уже преимущественно 
о том, что в условиях смуты и гонений Церкви необ-
ходим духовный вождь и молитвенник, который будет 
способствовать церковному и даже государственному  
единству. В этом отчаянном, как казалось многим, по-
ложении чаша весов постепенно перевешивалась в сто- 
рону сторонников реставрации патриаршества в Рус
ской Церкви.

На историческом заседании Собора 30 октября 1917 
года – в день голосования по вопросу об избрании па-
триарха, согласно архивному экземпляру протокола 
Деяний, присутствовало 225 членов. Позднее чья-то ру- 
ка увеличила число присутствовавших до 315, а в офи-
циальном издании число участников заседания дове-
дено до 317, хотя председательствующий на заседании 
митрополит Тихон (Беллавин) публично обозначил чис- 
ло присутствовавших цифрой 220. Точнее определить 
число лиц, участвовавших в работе пленарного заседа-
ния 30 октября, позволяют результаты голосования по 
вопросу о необходимости избрания патриарха. За это 
предложение был подан 141 голос, против – 112 и 12 
соборян воздержалось. Таким образом, в голосовании 
приняло участие 265 соборян, из 564 числившихся по 



22	 Священник Илья Соловьёв

спискам членов Собора, т.е. чуть менее 50% от обще-
го числа членов Собора. Не трудно подсчитать, что за 
немедленные выборы патриарха проголосовало 25% от 
общего числа членов Собора. Этот исторический факт 
заслуживает особого упоминания при характеристике 
как самого Собора, так и тех настроений, которые ца-
рили в соборной палате в те тревожные для Отечества 
дни.

Оставляя в стороне соборные решения об устроении 
Высшего церковного управления отметим, что целый 
ряд не менее важных вопросов так и не был рассмотрен 
Собором. К их числу относятся некоторые проблемы, 
связанные, например, с литургической практикой, во-
просы церковно-канонической дисциплины и т.д. Вся 
эта «половинчатость работы» во многом явилась ре-
зультатом той политической обстановки в стране, ко-
торая, как мы видели, существенно влияла на ход со-
борных деяний.

И все же Московский Всероссийский церковный 
Собор 1917/18 годов имел огромное историческое зна-
чение для судеб Русской Православной Церкви. Его 
главным делом стала не реконструкция патриаршества 
и даже не создание новой системы церковного управле-
ния, равно как и не некоторые иные церковные преобра-
зования, а утверждение в сознании верных чад Церкви 
идеи соборности, которая никак не сводится к созыву 
периодических церковных собраний разного уровня, 
но заключается в деятельном участии в церковной жиз-
ни всех членов Церковного Тела – мирян, клира и епи-
скопата. Активное привлечение мирян к делу церков-
ного строительства в какой-то степени помогло Церкви 
пережить грядущие гонения. Можно сказать, что на со-
борных заседаниях произошло сплочение клира, епис- 



Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие	 23

копата и мирян по целому ряду вопросов и существо-
вавшая между ними в дореволюционной России про-
пасть на время, как будто бы, перестала существовать.

И в заключении нам хотелось бы сказать несколь-
ко слов о том, какое значение могут иметь решения 
Собора 1917/18 года в грядущей исторической перспек-
тиве. Ясно одно, что слепое копирование созданной 
Собором системы церковного управления не может 
стать панацеей от всех церковных бед. Сегодня можно 
со всей определенностью сказать, что некоторые части 
этой системы показали свою явную несостоятельность 
и не оправдали возложенных на них членами Собора 
ожиданий. История Российской Церкви пошла по ино-
му сценарию, чем думали многие соборные деятели. 
Реализация некоторых отдельных соборных решений на  
практике станет возможной и по настоящему церков-
но-целесообразной только в условиях существования 
свободной, самоуправляющейся по соборному принци
пу, Церкви и только в свободном государстве. 

Москва
Июль 2017



Алексей Беглов 

Алексей Беглов – старший научный сотрудник Инс
титута всеобщей истории Российской академии наук; 
доцент Национального исследовательского ядерного 
университета МИФИ; член Научно-редакционного со-
вета по изданию документов Собора 1917–1918 гг.

РОССИЙСКАЯ РЕВОЛЮЦИЯ 
И СВЯЩЕННЫЙ СОБОР

ПРАВОСЛАВНОЙ РОССИЙСКОЙ ЦЕРКВИ 
1917–1918 гг.: ОТ «ЦЕРКОВНОЙ РЕВОЛЮЦИИ» – 

К «КАНОНИЧЕСКОЙ РЕСТАВРАЦИИ»

Русская революция положила конец имперскому пе- 
риоду русской истории, равно как и синодальному пе- 
риоду истории Русской Православной Церкви. Рево
люция разорвала узы, которые связывали церковь и 
государство в течение 200 лет и которые к концу этого 
периода тяготили как церковь, так и самодержавие. Тем 
самым для Русской церкви, как ни парадоксально, ре-
волюция принесла освобождение. Только после марта 
1917  г. оказалось возможным созвать собор, который 
знаменовал возвращение Церкви к самоуправлению, 
построенному по ее внутренним законам, а не по зако-
нам, продиктованным самодержавной властью.

В настоящей статье мы увидим, как Церковь восполь-
зовалась открывшимися после марта 1917 г. возможно-
стями по восстановлению своего внутреннего строя и 
демонтажу наследия синодального периода. Чтобы в 
полной мере оценить это, мы остановимся и на этом 
наследии, на тех проблемах, которые накапливались в 



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 25

жизни церкви в конце имперского периода. А также – 
на обстоятельствах «церковной революции», захлест-
нувшей Русскую церковь в первой половине 1917 г.

I. Кризис в отношениях империи и Церкви 

К 1917 г. Российская империя подошла в состоянии 
глубокого кризиса «государственной церковности». Так,  
«государственной церковностью» выдающийся эми-
грантский историк Игорь Смолич именовал систему го-
сударственно-церковных отношений, сложившуюся в  
имперский период1. Она предполагала, прежде всего, 
подчинение жизни Церкви интересам имперского го-
сударства и включение ее в государственный аппарат 
в качестве одной из его составляющих, как «ведомство 
православного исповедания». Кризис «государственной 
церковности» выражался в неспособности этой системы 
решить основные проблемы русской церковной жизни.

Современные историки, в частности, американский 
исследователь Грегори Фриз называют около 10 проб
лем, из которых складывался кризис во взаимоотноше-
ниях церкви и государства, все более углублявшийся 
к моменту революции. Это были проблемы разного 
масштаба и разной хронологической длительности. Не- 
которые из них к началу ХХ в. имели 200-летнюю исто-
рию, некоторые – возникли и развивались перед самой 
революцией. Перечислим эти проблемы, останавлива-
ясь подробнее на особенно важных.

1. Огосударствление – «бюрократизация» церкви.
Неканонический характер высшего церковного управ-

ления предполагал необходимость ликвидации Синода  
1 Смолич И. К. История Русской Церкви. 1700–1917. 

Чч. 1–2. М., 1996. Ч. 1. С. 21.



26	 Алексей Беглов

и замены его собором. А также – восстановление до-
стоинства предстоятеля Церкви, который фактически 
отсутствовал в течение 200 лет.

Бюрократизация системы церковного управления,  
т.е. главенство светских чиновников над епископатом 
и духовенством давала себя знать на всех уровнях цер-
ковного организма. На центральном и на епархиальном 
уровнях она выражалась в том, что церковное дело-
производство фактически контролировали чиновники 
обер-прокуратуры и секретари духовных консисторий. 
На приходском уровне бюрократизация выражалась в 
том, что на приходских священников был возложен ги-
гантский объем нерелигиозных функций. К ним отно-
сились ведение актов гражданского состояния, выдача 
справок с этим связанных, ведение государственной 
статистики, списков мужчин, подлежащих призыву в 
армию, отчетов о заболеваемости инфекционными бо-
лезнями и многое другое. Эти бюрократические функ-
ции приходских священников наносили вред их пас
тырским обязанностям2.

Бюрократическая система церковного управления 
воспринималась современниками как одно из главных 
зол, как то, что отнимает у Церкви ее самостоятельность.

2. Политика власти в области расширения веротер-
пимости, при игнорировании интересов Православной 
церкви.

2 Беглов А. Л. Делопроизводство православного прихода 
Российской империи в конце XIX – начале XX в.: социаль- 
ный аспект // Электронный научно-образовательный жур- 
нал «История», 2015. Выпуск 6 (39) [Электронный ресурс]. 
Доступ для зарегистрированных пользователей. URL: 
http://history.jes.su/s207987840001170-6-1 (дата обращения: 
06.08.2015). DOI: 10.18254/S0001170-6-1.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 27

Особенно это проявилось в вопросе расширения прав 
старообрядцев. На определенном этапе, после 1906  г.  
старообрядческие общины обладали большими юри-
дическими правами, чем православные приходы3.

3. Вопрос о церковном и светском браке.
Церковный брак оставался единственным видом брач- 

ного союза, который признавала законным Российская 
империя. Соответственно и условия развода также ре-
гулировались церковным законодательством и крайне 
ограничивали возможности расторжения брака. В ус-
ловиях растущей секуляризации общества это стано-
вилось проблемой, причем массовой. К 1917 г. в епар-
хиальных консисториях, по оценкам Грегори Фриза, 
скопилось около 60 тысяч заявлений о церковном рас-
торжении брака. Только 10% из них рассматривались 
Синодом. Однако правительство так и не пошло на вве-
дение института гражданского брака и внеконфессио-
нального состояния подданных Российской империи4.

3 Полное Собрание Законов Российской Империи. Собра-
ние 3. СПб., 1909. Т. 26. Отд. 1. 17 октября 1906 г. № 28424. 
С.  904–915; Журналы и протоколы заседаний Высочайше 
учрежденного Предсоборного присутствия. Т.  1–4. СПб., 
1906–1907. Т. 91 и др.

4 Freeze G. L. “Bringing Order to the Russian Family: Mar
riage and Divorce in Imperial Russia, 1760–1860,” Journal of 
Modern History, 62 (December, 1990): 709–748; Freeze G. L. 
“L’ortodossia russe e la crisi delle famiglie. Il divorzio in Russia 
tra la rivoluzione e la guerre (1917-1921),” in: L’Autunno della 
Santa Russia, 1917–1945. Atti del VI Convegno ecumenico in-
ternazionale di spiritualità in Russia, ed. Adalberto Mainar-
di (Magnano: Qiqajon, 1999), 79–117; Freeze G. L. “Krylov v. 
Krylova: ‘Sexual Incapacity’ and Divorce in Tsarist Russia,” in: 
The Human Tradition in Modern Russia, ed. William Husband 
(Wilmington, Delaware: Scholarly Resources, Inc., 2000), 5-17; 
Фриз Г. Л. Мирские нарративы о священном таинстве: Брак 



28	 Алексей Беглов

4. Церковь, власть и народное образование: вопрос о 
церковно-приходских школах.

Начальное образование в Российской империи было 
представлено школами разных типов и разной ведом-
ственной принадлежности. Наряду с государственны
ми «министерскими» школами, подчинявшимися Ми- 
нистерству народного просвещения, существовали и 
церковно-приходские школы, подчинявшиеся особому 
Училищному совету при Синоде, в создании которых 
участвовало духовенство и прихожане. В начале ХХ в. 
вставал вопрос о создании единой системы начально-
го народного образования. Поэтому и правительство, и 
депутаты Государственной думы ставили вопрос о сли-
янии «министерских» и церковно-приходских школ. 
Что очень болезненно воспринималось Церковью, рас-
сматривалось как попытка секуляризации народного 
образования5.

5. Культурно-бытовые вопросы.
В частности, вопрос о сокращении числа официаль-

но нерабочих дней, большинство из которых были цер-
ковными праздниками.

6. Вмешательство императорской власти в канони-
зацию святых.

Особенно это сказалось в деле епископа Варнавы 
(Накропина) – в 1915 г. самовольно канонизировавшего 
Тобольского святого Иоанна Максимовича, но поддер-
жанного царской властью против Синода.

и развод в позднеимперской России // Православие: кон-
фессия, институты, религиозность (XVII–XX вв.). Сборник 
статей / под ред. М. Долбилов, Б. Колоницкий, П. Рогозный. 
СПб., 2009. С. 122–175.

5 См., например: Рожков Владимир, прот. Церковные во-
просы в Государственной Думе. М., 2004. С. 113–187.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 29

7. Приходский вопрос.
Еще одной хронической проблемой русской церков-

ной жизни была неурегулированность приходского во-
проса. Беспомощность главной и самой многочислен-
ной церковной структуры – православного прихода, его  
зависимость от церковных и светских властей была 
ясна еще в 1860-е гг. Тогда императорская власть попы-
талась разбудить инициативу прихожан, позволив им 
создавать Приходские попечительства при православ-
ных церквах. Однако скоро стало ясно, что этот опыт 
неудачен. В 1880–1890-е  гг. правительство пыталось 
инициировать новую приходскую реформу, которая не 
была осуществлена. Одновременно со своими проекта-
ми реанимации приходской жизни выступали предста-
вители местного самоуправления (земцы), но их пред-
ложения духовное ведомство неизменно блокировало. 
Между тем, кризис прихода углублялся, и в период 
первой русской революции дело дошло до прямого не-
повиновения прихожан духовенству и епархиальным 
властям, в частности, до отказов отчислять приходские 
средства на общецерковные нужды. Это явление полу-
чило тогда название «забастовок церковных старост»6.

В этом контексте в связи с более общим движени-
ем за церковные реформы был поставлен вопрос об из- 
дании (впервые в истории Российской Церкви) при-
ходского устава, который четко обозначил бы права 

6 Беглов А. Л. Приходские попечительства при право-
славных церквах Российской империи в 1890-е  гг.: итоги 
30-летней деятельности // Российская история. 2014. № 6. 
С. 104–127; Беглов А. Л. Конформизм приходской реформы 
К. П. Победоносцева // Quaestio Rossica. 2014. № 3. С. 107–
123; Беглов  А.  Л. Земские проекты переустройства право-
славного прихода. 1860–1890-е  гг. // Государство, религия, 
Церковь в России и за рубежом. 2014. № 1(32). С. 172–200.



30	 Алексей Беглов

прихожан и дал бы им большую самостоятельность во 
внутриприходской жизни. Вопрос о приходском уставе 
особенно стимулировался тем, что как раз в 1905 г. по-
сле долгих проволочек был наконец принят такой устав 
для православных приходов Финляндии, российской 
самоуправляющейся провинции, где православные на-
ходились в лютеранском окружении. Общественность 
проявляла повышенное внимание к приходскому во-
просу. Депутаты Государственной думы предложили  
несколько своих проектов приходской реформы. Вид- 
ные публицисты и общественные деятели разрабаты-
вали свои проекты приходского устава. Однако обер-
прокуратура постаралась перехватить инициативу у 
общественности и заняться самостоятельной разработ-
кой устава. В результате с 1906 по 1914 гг. было создано 
шесть синодальных проектов приходского устава, но 
ни один из них так и не дошел до обсуждения в пра-
вительстве и Государственной думе. Несмотря на лич-
ные напоминания императора, синодальная система не 
смогла предложить эффективное решение даже такого 
значимого вопроса7. 

7 Freeze G. L. All power to the parish? The problems and 
politics of church reform in late imperial Russia // Social Identities 
in revolutionary Russia / ed. by Madhavan K. Palat. Palgrave, 
2001. P. 174–208; Беглов А. Л. «Община, учреждение, брат-
ство...»: Поиск идентичности православного прихода в про-
ектах и дискуссиях конца XIX – начала ХХ в. // Диалог со 
временем. 2014. № 48. С. 241–264; Беглов А. Л. Православ-
ный приход на иноконфессиональных окраинах Россий-
ской империи: случай Финляндии // Государство, религия, 
Церковь в России и за рубежом. 2014. № 4(32). С. 107–135; 
Беглов  А.  Л. Государственная дума и проект организации 
православного прихода в 1911 г. // Российская история. 2016. 
№ 5. С. 87–92; Беглов А. Л. Духовное ведомство и приходские  



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 31

8. Вопрос о материальном обеспечении духовенства.
С приходским вопросом непосредственно была свя-

зана проблема неэффективности церковного (приход-
ского) хозяйства и материального обеспечения духо-
венства. С начала XIX в. государство отбирало деньги 
у приходов, чтобы финансировать систему духовного 
образования. Для приходской жизни это имело тяже-
лые последствия: прихожане были отстранены от веде-
ния приходского хозяйства, священники превратились 
в фискальных агентов, обязанных следить за постоян-
ным поступлением приходских средств в вышестоящие  
инстанции, что вело к психологическому отчуждению 
между духовенством и паствой. В последующие деся-
тилетия число обязательных и полуобязательных еже-
годных сборов с приходов увеличивалось и к последней 
четверти XIX в. достигало 80 наименований. Светские 
и церковные власти отбирали у приходов в зависимо-
сти от региона от 50 до 80% их ежегодных доходов. При 
этом доходы эти постоянно падали, поскольку прихо-
жане все меньше жертвовали на церковь8.

Это напрямую отражалось на уровне жизни священ-
ников, поскольку и в начале ХХ в. главным источником  
институты: проект положения о православном приходе в 
редакции В. К. Саблера 1912 г. // Электронный научно-об-
разовательный журнал «История». М., 2013. Выпуск 7 (23) 
[Электронный ресурс]. Доступ для зарегистрированных 
пользователей. URL: http://mes.igh.ru/s207987840000560-5-1 
(дата обращения: 07.02.2017).

8 Подробнее см.: Беглов А. Л. Православный приход Рос-
сийской империи как объект фискальной политики светских 
и церковных властей в конце XIX – начале ХХ вв. // Вестник 
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного универ-
ситета. Серия II «История. История Русской Православной 
Церкви». 2014. № 2(57). С. 56–81.



32	 Алексей Беглов

для духовенства была «плата за требы» и пожертвования 
прихожан, которые все чаще приходилось выпрашивать  
как милостыню. Большинство священников считали 
такой способ содержания крайне унизительным для 
пастыря. Они все чаще говорили о необходимости вве-
дения постоянного государственного жалования или 
особого налога с прихожан. При этом государственное 
финансирование существовало, но было крайне недо-
статочным. Это касалось не только многочисленного 
приходского духовенства, но и чиновников епархиаль- 
ных консисторий. В начале ХХ в. денежных сумм, вы-
деляемых государством духовным консисториям, хва-
тало на то, чтобы выплатить зарплату их служащим 
только с января по сентябрь. На оставшиеся 3 месяца 
консистории изыскивали средства самостоятельно. Как  
правило, они изобретали новые способы налогообло-
жения приходов. Что в свою очередь усиливало недо-
вольство епархиальной властью со стороны прихожан9. 
Возникал порочный круг.

9. Сословность православного духовенства как проб
лема церковной и государственной жизни.

Отчуждение прихожан от духовенства было обуслов- 
лено не только фискальной политикой государства, но  
и сословностью приходского духовенства. Наследствен- 
ный статус духовенства, передача приходских мест 
от отца к сыну или от тестя к зятю, замкнутая сослов-
ная система образования привели к тому, что белое 
(женатое) духовенство и социально, и юридически, и  

9 См., например: Пастырские беседы преосвященного 
Стефана, епископа Могилевского с отцами благочинными 
Могилевской епархии, с отцами депутатами Могилевской 
епархии // Прибавление к «Церковным ведомостям». 1905. 
20 августа. № 34. С. 1435–1436.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 33

психологически было отделено от остального населения 
империи, т.е. от своей паствы10. То обстоятельство, что 
церковное образование в империи носило сословный  
характер и финансировалось из приходских средств, 
принудительно изымаемых у приходов государством, 
давало повод обвинять духовенство (в целом справедли-
во) в том, что оно использует пожертвования верующих 
в своих сословных целях. При этом многократные при-
зывы к государству взять на себя финансирование ду-
ховных учебных заведений и тем самым устранить по-
вод к недовольству священниками со стороны прихожан 
неизменно отклонялись по финансовым соображениям.

10. Первая мировая война: углубление кризиса. 
Как видим, утилитарное отношение к Церкви, свой-

ственное основателю империи Петру I, сохранилось до 
конца существования созданной им империи. Первая 
мировая война, с одной стороны, заморозила решение 
большинства церковных проблем, с другой стороны –  
обострила их. В частности, экономическое положение 
духовенства в годы мировой войны только ухудшилось, 
государственные субсидии духовенству не индекси-
ровались (в отличие от выплат чиновникам), в неко-
торых областях семьи духовенства голодали. Церков- 
ное делопроизводство было, фактически, парализовано,  

10 Миронов Б. Н. Социальная история России периода 
империи (XVIII – начало XIX в.). Генезис личности, демо
кратической семьи, гражданского общества и правового  
государства. Т.  1–2. СПб., 1999. Т.  1. С.  76–77, 140–141; 
Беглов А. Л. Сословность православного приходского духо-
венства в России в начале ХХ века: региональные особенно-
сти // Электронный научно-образовательный журнал «Исто-
рия». М., 2013. Выпуск 5 (21) [Электронный ресурс]. Доступ 
для зарегистрированных пользователей. URL: http://mes.igh.
ru/s207987840000561-6-1 (дата обращения: 04.08.2016).



34	 Алексей Беглов

поскольку многие чиновники епархиальных консисто-
рий были призваны в армию. Но в наибольшей степени 
церковные проблемы обострились с падением монар-
хии в феврале 1917 г.

II. «Церковная революция» 1917 года 

События в России февраля – марта 1917 г. повлекли 
за собой слом старого порядка, разрушение всей преж-
ней системы государственной власти. Это не могло не 
затронуть и Церковь. Можно сказать, что русская ре-
волюция принесла Церкви «церковную революцию»11, 
и речь в данном случае идет не об участии Церкви в 
революционных преобразованиях – здесь она только 
следовала за общим ходом событий в стране, – а о рево-
люции внутри Церкви. Можно говорить о следующих 
четырех ее составляющих.

1. Прежде всего, о кризисе центрального церковно-
го управления, вызванного в том числе его столкнове-
нием с новой властью в лице «революционного обер-
прокурора» В.  Н.  Львова. Назначенный Временным 
правительством В. Н. Львов претендовал на роль «цер-
ковного диктатора», он заявлял о необходимости «вы-
чистить» епископат от «распутинских ставленников», 
стремился смещать недостаточно революционных, по 
его мнению, архиереев. Состав Синода, существовав-
ший накануне революции, был им распущен и созван 
новый.

2. Следующей составляющей «церковной револю-
ции» были конфликты духовенства с епископатом. В 

11 Рогозный П. Г. Церковная революция 1917 года: (Выс-
шее духовенство Российской Церкви в борьбе за власть в 
епархиях после Февральской революции). СПб., 2008.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 35

ряде епархий духовенство требовало удаления архи
ереев из епархий или прямо изгоняло их. Причем часто 
это было делом рук сравнительно небольшой группы 
недовольных. Так было в Орле, где церковную власть, 
прогнав епископа, захватила группа священников, что 
вызвало недовольство со стороны остального духовен-
ства епархии. В Твери против архиепископа Серафи- 
ма (Чичагова) консолидировано выступили диаконы и 
псаломщики.

3. Одновременно происходили столкновения внутри 
духовного сословия, в частности, конфликты младших 
клириков (диаконов и псаломщиков) с высшей стратой 
белого духовенства – священниками и протоиереями. 
Внутри сословия младшие члены причта часто оказы-
вались людьми второго сорта, они не могли занимать 
многие выборные должности, которые доставались свя- 
щенникам; при разделе пожертвований они получали 
меньшую часть. Поэтому диаконы и псаломщики тре-
бовали смягчения этого неравенства. На это наклады-
вались конфликты сельского духовенства с городским. 
Такая ситуация сложилась, например, в Киевской епар-
хии. Здесь сельское духовенство «восстало» против го- 
родского, которое обладало лучшим образованием, зна-
чительно большими доходами и занимало ключевые  
посты в епархиальной администрации, причем порой эти  
посты распределялись среди родственников и друзей.

4. Наконец, речь шла и о «приходской революции» –  
бунте прихожан, особенно на селе против неугодных 
священников, против старой системы епархиального 
и приходского управления. Уже в марте – апреле этот 
бунт выразился, фактически, в отказе содержать духо-
венство. Прихожане, прежде всего крестьяне отбира-
ли закрепленную за духовенством землю, на сельских 



36	 Алексей Беглов

сходах устанавливали предельно низкие ставки по 
оплате за требы, отказывались отчислять средства на 
епархиальные нужды, неугодных пастырей изгоняли 
и избирали новых. Одновременно прихожане начина-
ли самостоятельно распоряжаться храмовым и приход-
ским имуществом, которое ранее находилось в ведении 
клира. Нужно обратить внимание на то, что вопрос о 
расширении прав прихожан в сфере распоряжения цер- 
ковно-приходским имуществом и выборности приход-
ских священников обсуждался с 1860-х гг., но так и не 
был разрешен до революции 1917 г. Теперь же прихожа-
не явочным порядком взяли власть в приходах в свои 
руки. При этом духовенство было глубоко травмиро-
вано происходящим, оно искало защиты у новой вла-
сти (и этим также объясняется его подчеркнутая лояль-
ность Временному правительству).

Изучение «церковной революции» первой полови-
ны 1917 г. сегодня находится еще в начальной стадии12. 
Одним из обсуждаемых вопросов является такой: в ка-
кой степени «церковная революция» была обусловлена 
политическими факторами, и, в частности, политикой 
Временного правительства и его церковного уполномо-
ченного – В. Н. Львова. Мы полагаем, что все эти кон-
фликты были в наименьшей степени обусловлены по-
литической составляющей (за исключением конфликта 
обер-прокурора В. Н. Львова с Синодом). Их главной 

12 Фруменкова Т. Г. Высшее православное духовенство в 
России в 1917 г. // Из глубины времен. СПб., 1995. Вып. 5. 
С. 74–94; Фруменкова Т. Г. Синод в 1917 году. (Персональ-
ный состав) // 90 лет Февральской революции в России. 
СПб., 2007. С. 76–89; Рогозный П. Г. Церковная революция 
1917 года: (Высшее духовенство Российской Церкви в борь-
бе за власть в епархиях после Февральской революции). 
СПб., 2008.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 37

причиной были застарелые социальные и экономиче-
ские противоречия, которые вторгались в церковную 
ограду.

Так, конфликты духовенства с епископатом и в среде 
самого духовенства были вызваны внутрисословным 
напряжением: старым протестом белого (женатого) ду-
ховенства против епископата, приниженностью млад-
ших клириков, диаконов и псаломщиков перед стар-
шими. Протест прихожан был вызван их ощущением 
бесправности в приходских делах, несправедливости 
расходования церковных средств, когда их пожертво-
вания направлялись на сословные нужды духовенства, 
отчуждением от клириков.

Другое дело, что этот протест весной 1917 г. маски-
ровался под протест политический: в этот период епи-
скопа или священника было легче всего удалить, об-
винив в монархических симпатиях или недостаточной 
лояльности новой революционной власти. Некоторые 
организации псаломщиков прямо именовали себя рево-
люционными и даже террористическими группами. Но 
главный мотив «церковной революции» – перераспре-
деление власти в Церкви: священники стремились по-
теснить монашествующих, псаломщики – священни-
ков, миряне желали закрепления своих прав в приходе.

Задача Синода и Церкви в целом была – ввести сти-
хию «церковной революции» в каноническое русло и 
при этом провести действительно необходимые рефор-
мы. По выражению историка Елены Беляковой, надо 
было «церковную революцию» превратить в «кано-
ническую реставрацию». При этом высшая церковная 
власть понимала, что с новой реальностью церковной 
жизни необходимо считаться, но одновременно уже вес-
ной и летом 1917 г. пыталась хотя бы отчасти обуздать 
стихию «церковной революции».



38	 Алексей Беглов

В апреле Синод создал комиссию под председатель
ством архиепископа Новгородского Арсения (Стадниц- 
кого), которая разработала определение «О привлече-
нии духовенства и паствы к активному участию в цер-
ковном управлении», выпущенное в начале мая 1917 г. 
В нем оговаривались случаи, когда прихожане могли 
выбирать священника: за смертью занимавшего его 
члена причта, выходом за штат, перемещением или ли
шением места по суду. Причем за епископом сохраня-
лось право утвердить или отклонить предложенную 
кандидатуру. Таким образом, центральная церковная 
власть пыталась удержать прихожан от произвольного 
смещения приходских пастырей. Но этим же опреде-
лением она одобряла практику обсуждения на приход-
ских собраниях не только местных дел, но и вопросов 
церковной жизни в целом. Также определение пред-
писывало созвать «в ближайшие дни» епархиальные 
съезды духовенства и мирян, на которых начать обсуж-
дение «вопросов о положении православной Церкви в 
Русском государстве в связи с произошедшими переме-
нами в строе государственного управления и предстоя
щим созывом Церковного Собора и Учредительного 
Собрания, а также вопросов о желательных преобразо
ваниях в церковном управлении и церковно-общест
венной жизни с тем, чтобы о принятых съездами реше-
ниях и о высказанных пожеланиях по общим вопросам 
было доложено Святейшему Синоду»13.

В это же время еще одна созданная Синодом комис
сия под председательством епископа Уфимского Анд
рея (Ухтомского) в спешном порядке разработала 

13 О привлечении духовенства и паствы к активному уча-
стию в церковном управлении // Всероссийский церковно-
общественный вестник. 1917. 6 мая. № 21. С. 3.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 39

Временное положение о православном приходе, которое 
с одной стороны закрепляло сложившуюся ситуацию. 
Так, храмовое имущество объявлялось собственностью 
прихода, за прихожанами признавалось право избрания 
членов причта, но за епископом в этом вопросе сохра-
нялось право вето. С другой стороны, Временное по-
ложение пыталось ограничить произвольное смещение 
прихожанами клириков со своих мест, оговорив, что 
это может происходить только по суду или по их жела-
нию. Предсоборный совет, работавший в июне 1917 г., 
был еще консервативнее: согласно его решениям, при-
хожане не являлись собственниками церковно-приход-
ского имущества, а только его распорядителями.

Таким образом, весной и летом 1917  г. церковная 
власть, в определенной степени признавая «завоева-
ния» «церковной революции», все же стремилась вве-
сти ее в канонические рамки. Но главная роль в пре-
вращении «церковной революции» в «каноническую 
реставрацию» принадлежала Священному Собору Пра- 
вославной Российской Церкви 1917–1918 гг.

III. «Каноническая реставрация» 
на Соборе 1917–1918 гг.

Тому, что Собор стал органом не революции, а ка-
нонической реставрации способствовало поправение 
российского, в том числе церковного общества к лету 
1917 г. Все были напуганы государственной и церков-
ной разрухой и надеялись, что Собор, внеся успокоение 
в Церковь, благоприятным образом повлияет и на го-
сударство.

Собор собрался в Москве в день Успения Божией 
Матери, 15 (28) августа 1917 г. и закончил свою работу  



40	 Алексей Беглов

7 (20) сентября 1918 г. За 13 месяцев деятельности Со- 
бора состоялись три его сессии: 15 (28) августа – 9 (22) 
декабря 1917 г., 20 января (2 февраля) – 7 (20) апреля и  
6 (19) июля – 7 (20) сентября 1918 г. 

Его участники прекрасно понимали, что восстано
вить формы церковной жизни допетровской Руси и 
невозможно, и ненужно. Речь шла о воссоздании этих 
норм в новых условиях. Фактически, собор должен был 
заново создать Русскую церковь на канонических нача-
лах. Поэтому сам Собор, его участники тогда и позднее 
называли его церковным Учредительным собранием14. 
Напомним, что именно гражданское Учредительное 
собрание было тем единственным полностью легитим- 
ным органом власти, который мог определить будущую  
форму государственного устройства страны. Подобно  
ему и церковное учредительное собрание – Всероссий
ский собор должен был определить будущую форму 
церковного устройства.

Исключительность положения Собора определяла и 
исключительное его устройство. Собор охватывал все 
слои и группы населения России. Его членами по долж-
ности или по выбору своих корпораций были предста
вители органов государственной власти, армии, науч
ного мира, монашества. Основную часть соборян 
составляли члены епархиальных делегаций, каждая из 
которых состояла из шести человек: правящий архиерей 
(или его заместитель) был членом собора по должно-
сти, два клирика (один в пресвитерском сане, другой –  

14 См., например: Кривошеева Н.  А., Мраморнов  А.  И. 
Подготовка Всероссийского Церковного собора в апреле – 
середине августа 1917 года и документы о предсоборных 
трудах // Документы Священного Собора Православной 
Российской Церкви 1917–1918 годов. Т. 1. Кн. 1. С. 26.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 41

в любом сане от епископа до псаломщика) и три миря
нина избирались на епархиальном избирательным со-
брании15. (Его члены в свою очередь избирались на 
приходских и благочиннических избирательных собра- 
ниях.) В результате на собор должны были прибыть 
564 делегата: 80 епископов, 22 представителя черного 
духовенства (монашествующих), 163 представителя бе-
лого, женатого приходского духовенства (причем как 
священников, так и диаконов и псаломщиков, которые 
тогда считались членами клира) и 299 мирян. В про-
центном отношении структура Собора выглядела сле-
дующим образом: епископы составляли 14% членов 
Собора, монашествующие (но не епископы) – ок. 4%, 
белое приходское духовенство – 28%, миряне – 53%. 
Присутствие на Соборе клириков и мирян, а не одних 
только епископов реализовывало идею единства всех 
церковных групп, Собор оказывался зримым воплоще-
нием такого единства.

В рамках Собора были созданы тематические отде
лы, которые занимались разработкой конкретных цер- 
ковных проблем и документов. В частности, были 
созданы отделы высшего и епархиального церковного 
управления; церковного суда; благоустроения прихода; 
правового положения церкви в государстве; церковной 
дисциплины; внутренней и внешней миссии; о бого-
служении, проповедничестве и храме; монастырей и 
монашества; духовных учебных заведений; церковного 
имущества и хозяйства и др. Всего было создано 23 от-

15 Положение о созыве Поместного Собора Православ-
ной Всероссийской Церкви в Москве 15 августа 1917 года // 
Документы Священного Собора Православной Российской 
Церкви 1917–1918 годов. Т. 1. Кн. 2. С. 1183.



42	 Алексей Беглов

дела16. Состав отделов формировался по принципу сво-
бодной записи. Поэтому некоторые из них насчитывали 
несколько сотен членов, другие же – всего несколько че-
ловек. Так, для работы в отделе о благоустроении при-
хода записались 230 человек, а в отделе об устройстве 
православной церкви в Закавказье в связи с объявленной 
грузинами автокефалией своей церкви – только 1217.

Документы, подготовленные в отделах, поступали на 
рассмотрение в пленарные заседания Собора, в которых  
участвовали уже все его члены. Здесь порой развора-
чивалась новая горячая дискуссия, а проекты отделов 
могли быть существенно переработаны. Но не каждый 
одобренный пленарным заседанием Собора документ 
считался принятым окончательно. «Правилодательные 
или основоположные» постановления поступали на рас- 
смотрение Совещания епископов, которое объединяло  
всех архиереев – членов Собора. Оно могло одобрить 
документ, и тогда он приобретал статус соборного 
определения, но могло и отклонить его, вернув снова  
на рассмотрение отдела. Повторно отвергнутое Совеща- 
нием постановление не могло претендовать на статус 

16 Рункевич С. Г. Священный Собор Православной Рос-
сийской Церкви в Москве 1917–1918 гг. // Дело великого 
строительства церковного: Воспоминания членов Священ-
ного Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 
годов. М., 2009. С. 36–45.

17 ГАРФ. Ф. 3431. Оп. 1. Д. 268. Л. 19–25; Голубцов Георгий, 
протоиерей. Поездка на Всероссийский церковный собор. 
Дневник: (29 января – 18 апреля 1918 г.) // Российская Цер-
ковь в годы революции. (1917–1918). Сборник / публ. М. И.  
Одинцов. М., 1995. С. 156. При этом в работе отделов одно-
временно участвовало меньшее число соборян. Так, в при-
ходском отделе на заседаниях присутствовали от 17 до 150 
его членов.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 43

соборного решения18. Так случилось, например, с по-
становлением Собора «Об основаниях устройства цер-
ковного суда», которое было отвергнуто епископским 
совещанием в конце третьей сессии собора19.

Совещание епископов нельзя сопоставлять с неко
ей «верхней палатой» Собора, поскольку его члены 
были одновременно и полноправными участниками 
его пленарных заседаний20. Оно было своего рода дог-
матическим и каноническим фильтром, призванным 
проверять каждое основополагающее постановление 
Собора на предмет «соответствия его Слову Божию, 
догматам, канонам и преданию Церкви». Если широкое 
представительство различных церковных групп обес
печивало манифестацию на Соборе соборного начала, 
то через епископское совещание в устройстве Собора 
реализовывался иерархический принцип церковного 
бытия. Так был соблюден баланс между соборностью и 
иерархичностью в устройстве Всероссийского собора 
1917–1918 гг. Отметим, что этот баланс Собор стремил-
ся выдержать и в своих решениях относительно кон-
фигурации всех уровней церковной жизни, высшего, 
епархиального и приходского.

Остановимся кратко на ключевых решениях Собора. 
В ходе первой сессии развернулась дискуссия о восста-
новлении патриаршества, в результате которой было 

18 Устав Поместного Собора Православной Всероссий-
ской Церкви // Документы Священного Собора Православ-
ной Российской Церкви 1917–1918 годов. Т. 1. Кн. 2. С. 1188, 
1193.

19 См. подробно: Белякова Е. В. Церковный суд и пробле-
мы церковной жизни. Б. м., 2004. С. 188–192.

20 Ср.: Дестивель Иакинф, священник. Поместный собор 
Российской Православной Церкви 1917–1918 гг. и принцип 
соборности. М., 2008. С. 102–103.



44	 Алексей Беглов

принято соборное определение о его восстановлении 
при усвоении высшей власти в Русской Церкви помест-
ному собору; были проведены выборы патриарха и им 
был избран митрополит Московский Тихон (Белавин). 
Кроме того, были обсуждены перспективы государст
венно-церковных отношений, соборное мнение по это-
му вопросу было закреплено в определении «О право-
вом положении Православной Российской Церкви» от 
2 декабря 1917 г.

Текст «Определения о правовом положении» многое 
говорит о том, как Русская Церковь видела свое поло-
жение в стране после революции. Фактически, этот до-
кумент был проектом конкордата между Православной 
Церковью и новым Российским государством, адресо
ванным Учредительному собранию. Церковь отказы
валась от положения «господствующей» религии (этот  
статус был закреплен за ней в законодательстве Рос- 
сийской империи), но надеялась сохранить «первенство 
чести» среди других конфессий страны. Соборяне пред-
полагали, что будущее российское государство при- 
знает за Православной Церковью и другими ведущими  
конфессиями страны публично-правовой статус. Отно
шения с государством мыслились как партнерские, как 
отношения сотрудничества. Но при этом возможные 
конфликтные ситуации между Церковью и органами 
власти должны были разрешаться в судебном поряд-
ке, тем самым Церковь уже не мыслила себя как часть 
государственной системы, а мыслила себя как часть 
общества21. И этот путь был пройден Церковью за счи-
танные месяцы после падения самодержавия.

21 Подробнее см.: Беглов А. Л. От соборного Определения –  
к Декрету СНК. К вопросу о генезисе государственно-церков-
ных отношений советского периода // Альфа и Омега. 2007. 
№ 1(48). С. 146–170.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 45

Среди наиболее значимых решений Собора, приня-
тых на второй сессии, следует назвать определение о 
епархиальном управлении; приходский устав – самый 
обширный документ, принятый Собором; определение 
о поводах к расторжению брака; о миссии и о духовных 
средних учебных заведениях. При этом в ходе этой сес-
сии Собору практически постоянно приходилось реа-
гировать на антицерковные акции пришедших к власти 
большевиков. Новая власть своим Декретом «О свободе 
совести, церковных и религиозных обществах», приня-
тым 20 января (2 февраля) и опубликованным 23 янва-
ря 1918 г. (позднее он публиковался под названием «Об 
отделении церкви от государства и школы от церкви») 
лишила «церковные и религиозные общества» права 
владения собственностью, права юридического лица и 
объявила о национализации всех их имуществ. Декрет 
был воспринят верующими как кощунство. Такая оцен- 
ка была дана этому документу и Собором в обраще
нии 27 января (9 февраля) 1918  г. Несмотря на это, 
Священный Собор тогда же сформировал специаль-
ную делегацию, которой поручил установить контакт 
с представителями советского правительства и вести 
переговоры, защищая интересы Церкви и добиваясь 
пересмотра наиболее болезненных положений декрета. 
Одновременно Собор и священноначалие Российской 
Церкви призвали верующих оказать ненасильственное 
сопротивление политике новой власти в отношении ре- 
лигиозных объединений. Фактически, речь шла о при-
зыве к гражданскому неповиновению с целью добиться 
пересмотра дискриминационных для Церкви положе-
ний декрета. Силой, призванной в данной ситуации от-
стаивать интересы Церкви, по мнению Собора и Пат- 
риарха, должны были стать объединения верующих. 



46	 Алексей Беглов

Уже в посланиях Собора и Патриарха, опубликованных  
19 января 1918  г., содержался призыв организовывать 
«духовные союзы... которые силе внешней противо-
поставят силу своего святого воодушевления». Такие 
союзы мирян должны были возникнуть при приходах, 
монастырях и учебных заведениях. Они должны были 
иметь «просветительские и благотворительные задачи  
и именования», а их члены «защищать святыни и цер-
ковное достояние от посягательства» новой власти. «В  
крайних случаях, – говорилось в постановлении Пат- 
риарха и Синода от 28 февраля 1918  г., – союзы эти  
могут заявлять себя собственниками церковного иму-
щества, чтобы спасти его от отобрания в руки неправо-
славных или даже иноверцев»22.

На третьей сессии Собора были приняты, в частно
сти, определения о порядке избрания патриарха; о ме-
стоблюстителе патриаршего престола; о церковном 
управлении на Украине; о привлечении женщин к цер-
ковному служению. Во время работы третьей сессии 
Собора появилась инструкция Наркомата юстиции о 
порядке проведения в жизнь Декрета «Об отделении 
церкви от государства и школы от церкви», что знаме-
новало собой новый этап в становлении антицерковной 
политики советской власти. В этой связи Собор принял 

22 См.: Следственное дело патриарха Тихона. Сборник 
документов по материалам Центрального архива ФСБ РФ.  
М., 2000. С. 815–821; Русская Православная Церковь и ком-
мунистическое государство. 1917–1941. Документы и фото-
материалы. М., 1996. С. 20, 30–35; Кашеваров А. Н. Право-
славная Российская Церковь и советское государство. 
(1917–1922). М., 2005. С. 100–115, 130–131; Беглов А. Л. Объе-
динения православных верующих в СССР в 1920–1930-е гг.: 
причины возникновения, типология и направления разви-
тия // Российская история. 2012. № 3. С. 93–94.



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 47

решения, призванные нейтрализовать разрушительные 
для церковной жизни последствия принятой инструк-
ции. В условиях начинающейся гражданской войны 
Собор не завершил свою работу, передав ряд подготов-
ленных, но не принятых общим собранием документов 
на усмотрение Высшего церковного управления.

Охарактеризуем систему церковного самоуправле-
ния, как ее спроектировал Собор 1917–1918 гг. Прежде 
всего, Собор 1917–1918  гг. планировал, что в Русской 
Церкви будут существовать соборы, собираемые каж-
дые три года в составе епископов, клириков и мирян. 
Таким образом, эти соборы были бы зримым выраже-
нием как соборного начала Церкви, так и ее единства. 
Эти соборы должны были опираться на соборные ин-
ституты нижестоящих уровней: на соборы округов, 
включавших в себя несколько епархий, епархиальные 
и приходские собрания.

Председательствовал во всех соборных институтах 
представитель иерархии: священник на приходском 
уровне, епископ – на уровне епархии, митрополит на 
уровне округа, патриарх – на уровне всей церкви. Эти 
соборные институты (за исключением окружных собо-
ров) избирали постоянно действующие органы церков-
ного управления, в которых также председателем был 
представитель иерархии.

Так, при Патриархе учреждались органы высшего 
церковного управления. Таких органов было два. Это 
был состоящий из епископов Священный Синод – прин-
ципиально новый орган. Старый Синод был учрежден 
Петром I вместо патриарха и именовался Святейшим 
Синодом. Новый Синод был органом представитель-
ства иерархии при Патриархе и потому именовался  
Священным Синодом. Таким он остается и до сих пор.  



48	 Алексей Беглов

Вторым органом был Высший церковный совет, в ко-
торый входили как епископы, так и священники, и 
миряне. Он занимался в основном хозяйственными во-
просами. Члены обоих органов в своем большинстве 
избирались на Поместном соборе.

На уровне епархии постоянным органом церковно-
го управления был епархиальный совет, а на уровне 
прихода – приходский совет. Возглавляли их соответ-
ственно епископ и священник как представитель епис
копа. Характерно, что, если между органом церковного 
управления и представителем иерархии возникал кон-
фликт, разрешить его должен был орган управления 
вышестоящего уровня: для прихода – епископ и епар-
хиальный совет, для епархии – патриарх и синод. Если 
же конфликт возникал между Синодом и Патриархом, 
то Патриарх действовал по своему усмотрению, но 
спорное дело должен был вынести на ближайший или 
чрезвычайный Поместный собор, который и оказывал-
ся последней инстанцией в таких спорных случаях.

Несколько епархий (от 2-х до 4-х) объединялись в 
церковные округа, в пределах которых должны были 
периодически созываться окружные церковные соборы.  
Это было необходимо, чтобы децентрализовать церков
ное управление и наладить каноническое «горизонталь-
ное» взаимодействие епархий, число которых Собор 
1917–1918  гг. постановил значительно увеличить для 
приближения епископа к его пастве. При этом главная 
цель создания округов виделась как «миссионерско-
пастырская», но не «административно-судебная». То 
есть митрополит как «первенствующий архипастырь 
округа» не наделялся административными и судебны-
ми полномочиями по отношению к своим собратьям – 
епископам входящих в округ епархий (именно поэтому 



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 49

собор именовал округа «церковными», а не «митропо-
личьими»). Главное выражение «церковно-окружной 
жизни» заключалось в ежегодных соборах округа, на 
которые должны были съезжаться все епископы окру-
га, а в особых случаях – представители входящих в 
округ епархий из числа клира и мирян.

Заключение 

Как видим, «каноническая реставрация», предпри-
нятая Собором 1917–1918 гг. в условиях гражданской и 
церковной смуты, выражалась прежде всего в том, что 
в конкретных исторических условиях он смог найти ба-
ланс между иерархическим (апостольским) и соборным 
свойствами Церкви. Церковь восстанавливала иерар-
хический принцип, затушеванный в синодальный (им-
перский) период своей истории и попиравшийся тогда 
светской бюрократией. В рамках соборных органов вос-
станавливалось участие церковного народа, как белого 
духовенства, так и мирян в церковной жизни и в орга-
нах церковного управления, что обеспечивало единство 
Церкви, поскольку способствовало снятию внутрисос-
ловных противоречий и противоречий между прихожа-
нами и духовенством, так ярко проявившихся в «цер-
ковной революции» весны – лета 1917 г. Баланс между 
иерархическим и соборным началами был проведен на 
всех уровнях церковного организма: высшем, епархи-
альном и приходском. Так в конкретной исторической 
действительности реализовывались свойства Церкви, 
сформулированные в 9-м члене Никео-Цареградского 
символа веры: верую во «единую... соборную и апос
тольскую церковь».



50	 Алексей Беглов

Священный Собор Православной Российской Церкви 
был уникальным коллективным, по-настоящему собор
ным творческим актом. Это особенно хорошо видно на 
фоне тех разрушительных тенденций, что неодолимо 
охватывали русскую государственную и общественную  
жизнь во время его работы, и не вина Собора, что эти 
тенденции одержали верх. Система церковного управ-
ления, разработанная Собором 1917–1918 гг., была сба-
лансирована, но рассчитана на мирное существование 
Церкви. В условиях гонений, когда собирать регуляр-
ные соборы оказалось невозможно, она не могла сохра-
няться долгое время. Уже в первой половине 1920-х гг. 
иерархический принцип и связанный с ним принцип 
единоначалия начали превалировать над соборностью. 
Но их равновесие и вообще принципы, выработанные 
Собором 1917–1918 гг., рассматривались как образцовые 
на протяжении всего советского периода.

Сегодня у исследователей и широкого круга чита-
телей появляется возможность вновь открыть для себя 
Священный Собор 1917–1918 гг., поскольку в 2011 г. по- 
ложено начало реализации проекта по первому научно-
му изданию всех документов Собора. Этот проект осу-
ществляется московским Новоспасским ставропигиаль- 
ным мужским монастырем под руководством епископа  
Воскресенского Саввы (Михеева) при участии светских 
и церковных ученых. Предполагается, что в результате 
реализации проекта по современным научным стандар-
там будет опубликован весь сохранившийся в архивах 
корпус документов Собора. Речь идет не только о прото-
колах и стенограммах (деяниях) его пленарных заседа-
ний, которые частично были напечатаны еще во время 
работы Собора, но и о никогда не издававшихся ранее 
документах отделов, епископского совещания и других 



Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг. ...	 51

соборных органов. Сегодня уже выпущены в свет тома 
с документами Предсоборного совета, Совещания епи-
скопов, с краткими протоколами Собора, начата публи-
кация деяний Собора (подробных стенограмм его пле-
нарных заседаний), которая осуществляется с учетом не  
публиковавшихся ранее архивных материалов23. Ожи- 
дается выход в свет томов с документами соборных  
отделов. В рамках проекта ведется работа по сбору до-
полнительных материалов, в частности, планируется 
выпуск томов с биографиями всех членов Собора, с ма- 
териалами периодики 1917–1918 гг., посвященными Со- 
бору, с воспоминаниями современников о его работе. 
Хочется надеяться, что реализация этого проекта соз-
даст условия для появления новых исследований, по-
священных Священному Собору 1917–1918  гг., как в 
России, так и за рубежом.

Москва
Март 2017

23 Документы Священного Собора Православной Россий
ской Церкви 1917–1918 годов. Т. 1. Кн. 1–2. Предсоборная ра-
бота 1917 года. Акты, определявшие порядок созыва и про-
ведения Собора. М., 2012; Документы Священного Собора 
Православной Российской Церкви 1917–1918 годов. Т. 2. Про-
токолы Соборного Совета. М., 2013; Документы Священно
го Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 го- 
дов. Т. 3. Протоколы Священного Собора. М., 2014; Докумен
ты Священного Собора Православной Российской Церкви 
1917–1918 годов. Т.  4. Документы Совещания епископов и 
Судной комиссии Собора. М., 2015; Документы Священного 
Собора Православной Российской Церкви 1917–1918 годов. 
Т. 5. Деяния Собора с 1-го по 36-е. М., 2015.



Священник Иакинф Дестивель

Иакинф Дестивель (Hyacinthe Destivelle) – священ-
ник-монах из Ордена Доминиканцев. Родился в 1970 го- 
ду в Париже. Учился в Сорбонне (доктор славистики),  
в Парижском католическом институте, в Свято-Сер
гиевском православном богословском институте в 
Париже (доктор богословия) и в Санкт-Петербургском 
государственном университете (кандидат философ-
ских наук). Был директором парижского научно-цер-
ковного центра «Истина», настоятелем базилики свя-
той Екатерины в Санкт-Петербурге. С 2013 служит в 
Риме в Папском Совете по содействию единству хрис
тиан.

РЕФОРМА ДУХОВНЫХ АКАДЕМИЙ 
НА ПОМЕСТНОМ СОБОРЕ 

ПРАВОСЛАВНОЙ РОССИЙСКОЙ ЦЕРКВИ 
1917–1918 гг.*

Поместный Собор 1917–1918  гг. в Москве избрал 
обсуждение духовного образования одним из своих  
приоритетов. Действительно, две из его двадцати трех 
комиссий были посвящены духовным школам: 13-я, – 
«духовно-учебным заведениям», то есть училищам, се-
минариям и училищам для девушек, и 20-я, – Духовным 
академиям1. Мы предлагаем обозреть здесь основ-
ные вопросы, поднятые на Соборе в связи с рефор- 
мой Духовных академий и суммировавшие опыт подго-

* Перевод статьи, опубликованной в журнале Contacts: 
« La réforme des académies ecclésiastiques au Concile local de 
Moscou de 1917–1918 », Contacts 56 (2004), p. 164–188.



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 53

товки российского духовенства2. Для этой цели у нас 
имеется непосредственный источник – протоколы за-
седаний двадцатой комиссии и проекты новых Уставов 
для академий, предлагавшиеся по итогам обычно жар-
ких дебатов на пленарных заседаниях Собора3. Так как 
последние не имели возможности обсуждать проекты 
или издавать декреты на этот предмет, то протоколы 
комиссии стали единственным свидетельством собор-
ного обсуждения реформы академий. Тем не менее, это 
выдающееся свидетельство, так как сохранилось бо- 
лее 500 страниц протоколов и проектов от 44 заседа-
ний комиссии, проведенных с 12/25 сентября 1917 по 
3/16 сентября 1918 года, в которых принимали участие 
лучшие ученые своего времени, обменивавшиеся мне-
ниями по фундаментальному вопросу о российском 
высшем церковном образовании, в особенности, – об-
разовании богословском4.

После общего обзора комиссии мы представим 
три главных ее дискуссии: предназначение академий, 
управление академиями, и, в заключение, – образова-
ние, дающееся академиями.

Каков же был состав 20-й соборной Комиссии? Во-
первых, можно сказать, что количественный состав 
этой комиссии скромнее, чем прочих: 43 члена против 
среднего по другим комиссиям собора числа в 113. Но с 
точки зрения значимости в общественной жизни – это 
комиссия выдающихся людей: из 43 ее членов 20 состо-
яли в Правовом Совете, причем не по выбору, семеро 
были епископами, включая трех митрополитов и одно-
го архиепископа. Среди них – самые знаменитые имена 
Собора, такие как Арсений (Стадницкий) и Антоний 
(Храповицкий), оба выдвинутые кандидатами на па-
триарший престол вместе с митрополитом Тихоном 



54	 Священник Иакинф Дестивель

(Беллавиным). Это также и комиссия специалистов:  
27 ее членов – профессора академий или университе
тов; из семи архиереев четверо служили ректорами  
академий – Антоний (Храповицкий) в Санкт-Петер
бурге и Москве (1890), Арсений (Стадницкий) в Москве 
(1898), Феофан (Быстров) в Санкт-Петербурге (1909), 
Анатолий (Грисюк) в Казани (1917). Как и на всем 
Соборе, большинство в комиссии было сформировано 
мирянами (25 членов), из которых 20 были профессо-
рами. Некоторые из них сыграют в работе комиссии 
определяющую роль: знаменитый историк, профессор  
Петроградской академии А.  И.  Бриллиантов, про-
фессор апологетики Московской Духовной академии 
С.  С.  Глаголев и И.  В.  Попов, профессор Московской 
академии и вице-председатель комиссии. Из одиннад-
цати священников девять были представителями бело-
го духовенства и двое – архимандритами. Среди пер- 
венствующих – протоиерей Александр Рождественский, 
профессор Петроградской академии, который окажет 
выдающееся влияние на работу комиссии, председате-
лем которой он был избран.

Чтение протоколов заседаний и выступлений раз-
личных членов комиссии позволяет нам выделить три 
основных направления их мысли. Большинство членов 
комиссии может быть описано как «интеллектуалы» в 
педагогическом измерении, или «автономисты» в адми-
нистративном смысле. Даже если этот тренд традицион-
но более всего был востребован среди преподавателей, 
мирян или представителей белого духовенства, осо-
бенно в Санкт-Петербургской академии, но он обнару-
живается у всех категорий членов Комиссии5. Его наи-
более яркими представителями являлись И. В. Попов, 
В. З. Завитневич, протоиерей А. П. Рождественский, но 



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 55

также и епископ Анатолий. По их мнению, академия 
должна, прежде всего, посвятить себя академическому 
образованию – некоторые выступают за дальнейшее 
сближение с университетами, или даже предлагают 
создание богословских (теологических) факультетов в 
светских университетах. Их административные пред-
почтения восходили к либеральному Уставу 1869  г. и 
промежуточным Уставам 1905 и 1917 гг., которые уста-
навливали некоторую децентрализацию и демократи-
зацию академического управления (конец прямого под-
чинения епископам, выборы преподавателей, равенство 
прав клириков и мирян, открытие Ученого Совета для 
всех преподавателей и расширение его полномочий). 
Эта автономия и независимость является для них не-
обходимым условием свободы научного исследования. 
В учебной и академической политике они защищали 
вспомогательные дисциплины – историю, филологию, 
древнееврейский, современные языки – и выступали на 
стороне узкой специализации. В богословии они обыч-
но на стороне прочных библейских корней, в особен-
ности, – ветхозаветных, и защищают «историческую 
школу», «критический исторический метод».

Второй группой или течением, консолидированным 
меньшинством, в которое входили также выдающиеся  
личности, было то, которое можно условно назвать 
«духовным». Его влияние, ставшее заметным в издан-
ных в 1909–1911 гг. Уставах, регламентировавших под-
готовку священников, дисциплину и литургию, было 
отражено в интересном проекте «Высшей церковной 
богословской школы», предложенной Комиссии архи-
мандритом Гурием (Степановым). «Духовное» крыло 
представлено зелотами «ученого монашества», таки-
ми, как архимандрит Гурий или Иларион (Троицкий), 



56	 Священник Иакинф Дестивель

но также и архиепископами Антонием (Храповицким), 
Арсением (Стадницким), Сергием (Страгородским), 
епископом Феофаном (Быстровым). Для них академия 
должна была быть настолько же местом интеллекту-
ального становления, насколько и местом духовного 
и практического приуготовления будущих монахов и 
пастырей Церкви. Вот почему епархиальный архиерей 
должен иметь главенствующую роль, преподаватель-
ский состав и воспитатели должны быть набираемы 
преимущественно из клириков, в особенности – мо-
нахов. В учебной программе защитники этого взгляда 
отстаивали изучение традиционных источников, на 
первом месте – святоотеческого, аскетического, литур-
гического и канонического наследия. В богословии они 
не доверяли схоластике, но, с другой стороны, так же и 
историческому позитивизму, ища вместо этого аскети-
ческого синтеза в своего рода пан-морализме.

Последнее течение, которое можно было бы назвать 
«синодальным», более теоретическое, нежели реаль-
ное, было представлено в основном фигурой в риторике 
двух других: в действительности, в комиссии нашелся 
едва один истинный его представитель, в лице ее де-
кана и почетного председателя, митрополита Иакова. 
Эта позиция, доминировавшая до 1917 г. в первосвяти-
тельских кругах, защищала наследие академий таким, 
каким оно было зафиксировано в довольно консерва-
тивном Уставе 1884 г. Верная синодальной концепции, 
академия суть, согласно этому мнению, прежде всего, –  
кузница кадров церковного управления, служащих и, 
в особенности, преподавателей семинарий и училищ 
для духовного сословия. В административном подходе 
оно настаивает, как и «духовные», на сохранении цер-
ковно-иерархического принципа, но по иной причине. 



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 57

Действительно, если академия должна управляться ие-
рархией и клириками, то – прежде всего во избежание 
любых революционных возмущений. Процесс обуче-
ния и исследования должны строго контролироваться. 
В образовании «синодальные», как «интеллектуалы», 
защищают светские и вспомогательные дисциплины, 
но также по иной причине: эти предметы должны пре-
подаваться будущим семинарским преподавателям, а  
спекуляции и дискуссии вызывают некоторое недове
рие к ним. В богословии схоластика кажется им бо-
лее подходящей структуре умов будущих церковных 
функционеров, чем вопрошания критического истори-
ческого метода или дерзкие искания ревнителей.

Эти различные течения, особенно – первые два, – 
будут сталкиваться между собой, обогащая друг дру-
га, на протяжении трех основных дискуссий Комиссии.

Первая из дискуссий комиссии была посвящена при-
званию, предназначению академий, и выявила разли-
чие между духовной подготовкой и формальным обра-
зованием. В чем состоит задача академий? Должны ли 
они образовывать богословов-исследователей, готовить 
служителей Церкви (ученых, миссионеров или еписко-
пов), или простых учителей духовных училищ? Что 
важнее: обучение или воспитание? Таков был первый 
вопрос, на который должна была ответить Комиссия, и  
которому были посвящены семь ее встреч. Здесь уместно 
вспомнить, что «Духовный Регламент» Петра Великого 
трансформировал академии в своего рода школы гос-
служащих, существующие для того, чтобы обеспечи
вать Церковь и государство административными кадра- 
ми, которых не хватало6. При Александре I, при совер-
шенно «синодальном» понимании академий, вдохнов- 
ленная наполеоновской системой высшего образования  



58	 Священник Иакинф Дестивель

реформа 1814 г. имела целью обратить церковные ака-
демии в стандартные учебные заведения, которые 
должны были готовить учителей для училищ духовно-
го сословия: светская гимназическо-университетская 
система должна была соответствовать, для духовного 
сословия, иерархии семинарий и академий7. С Уставом 
1911  г., под влиянием «духовного» течения, академии 
обратились более к подготовке священников и мона-
хов – практический аспект оставался главенствующим. 
Предсоборная комиссия мая 1917 г. явно тяготела к на-
учной миссии академий.

Два этих же подхода, «академический» и «практиче-
ский», мы обнаруживаем и в соборной комиссии 1917-
1918 гг. Адвокаты идеи «научной» академии предъяв-
ляли четыре типа аргументов: 

1. Приоритет пастырской подготовки будет опасен 
для самой пастырской подготовки (как показал Устав 
1911 г.); 

2. Это приведет к вытеснению ученых, которые уй-
дут в светские университеты (образуя, таким образом, 
конкуренцию вне Церкви); 

3. Образовательное учреждение – это не место для 
пастырской или духовной работы; 

4. В конце концов, практический подход никогда не 
должен быть выше теории.

Сообществу «интеллектуалов», составлявшему яв-
ное большинство в Комиссии, составляло оппозицию 
сообщество сторонников «ученого монашества», ко-
торые предлагали проект «высшей церковной бого-
словской школы», с преимущественно практическими 
задачами, для обучения приходских священников, мис-
сионеров, ученых монахов. Пропоненты этого проекта 
критиковали академии, отдающие приоритет научному  



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 59

образованию и недостаточно уделяющие внимание 
подготовке будущих служителей и монахов, углубля-
ющие раскол между интеллектуальной и духовной 
жизнью, не отвечающие на чаяния общества. По по-
следнему поводу эти адвокаты приоритета практиче-
ского подхода критиковали, в частности, «интеллекту-
алов» за неспособность ответить на вопросы, которые 
ставит интеллигенция, которая на протяжении XIX в. 
обращалась в своих исканиях к традиции знаменитых 
монастырских обителей, таких, как Оптина Пустынь. 
Изоляция академических профессоров стала особенно 
явна в «Афонском противостоянии» между Святейшим 
Синодом и афонскими монахами-имяславцами8: поку
да последние получали – по различным причинам – 
поддержку многих представителей интеллигенции, та
ких, как поэт Осип Мандельштам, философ Николай 
Бердяев или профессор Сергей Булгаков, академиче-
ские богословы были зримо отрезаны от дискуссии, за  
несколькими исключениями, например отца Павла Фло- 
ренского9. Комиссия решит вопрос в пользу ученого 
призвания академий10, тем не менее допуская возмож-
ность дополнительных учреждений, таких как монаше-
ские академии, которые предлагал проект. Эта принци-
пиальная позиция породила множество практических 
вопросов, которые я просто перечислю здесь, начиная с 
набора учащихся и образа жизни в академиях: должны 
ли академии принимать только семинаристов, или так-
же и студентов светских высших учебных заведений, 
нужны ли экзамены, и какие, могут ли женщины допу-
скаться в число слушателей, должны ли студенты про-
живать в академии, или нет, и так далее. Чтобы обоб-
щить итоги этой дискуссии, позволим себе заметить, 
что комиссия показала более ясное разделение между 



60	 Священник Иакинф Дестивель

духовной формацией и ученым образованием. Оба под- 
хода не должны, тем не менее, представляться в ка-
рикатурном упрощении, как если бы один был чисто 
интеллектуальным и академическим предложением, а  
второй – абсолютно духовно-пастырским проектом. 
Разумеется, новые правила не полностью отменяют под- 
готовку в академиях будущих церковнослужителей и  
законоучителей, а церковный проект богословской 
школы, несомненно, не изгонял вон насущную необхо-
димость специального образования.

Вторая дискуссия комиссии касалась вопроса об 
администрации академий: автономия и отношения с 
высшим священноначалием Церкви. Этой теме были 
посвящены 11 сессий. Вопрос управления академиями 
монополизировал дискуссии предсоборного периода. 
В каких отношениях должны находиться академии с 
Учебным Комитетом Синода, академии – с епископа-
ми? На каких принципах должны быть основаны адми-
нистративные регламенты самих академий? Ответы на 
эти вопросы очевидным образом зависели от предназна-
чения, определенного академиям. В сохранении Устава 
1884 г. консервативные «синодалы» стремились сохра-
нить строго иерархические рамки отношений, с управ-
лением епархиального архиерея и в административном 
взаимодействии с Учебным Комитетом, где академии и 
их члены наследовали традициям церковной государ-
ственной службы. Но уже в 1905 г. представители «ин-
теллектуального» крыла будущей соборной комиссии – 
в частности, А. И. Бриллиантов и А. П. Рождественский 
из Санкт-Петербурга, И. М. Громогласов и И. В. Попов 
из Москвы, В.  З.  Завитневич и В.  П.  Рыбинский из 
Киева – отстаивали два принципа: децентрализации  
(независимости от церковного надзора, прямого управ-



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 61

ления епископов, автономии органов академий – Со
вета и Дирекции) и демократизации (выборов ректора 
и инспектора, расширения Совета и Дирекции). Эти 
принципы, которые были частично приняты в Уставе 
1869  г., были для них условием свободы исследова-
ния и примирения академий с гражданским обще-
ством11. Обратно тому, члены «духовного» крыла, как 
и консерваторы, хотели сохранить жесткие церковные 
структуры подчинения, которые делали епископа на-
стоящим начальником над богословским образова-
нием, но добивались они этого по причинам более 
экклезиологическим и духовным, нежели администра-
тивным. Устав 1910  г., пересмотренный в 1911  г., дал 
последним частичное удовлетворение требований, так 
как подчинил академии одновременно местным епи-
скопам и Учебному Комитету, назначавшему ректора 
и профессоров.

Соборная комиссия, после долгих дебатов, установи-
ла административное управление академиями на двух 
основаниях: 1. Внутреннее самоуправление, которое 
позволяло освободить академию от произвола ректора, 
считавшегося всемогущим и 2. подчинение высшему 
руководству Церкви, то есть собственно Святейшему 
Синоду и Высшему Церковному Совету. Это подчине-
ние делало возможным освободить академию, с одной 
стороны, от епархиального архиерея, который оставал-
ся лишь почетным покровителем, а, с другой стороны, –  
от Учебного комитета. Наибольшую выгоду от рефор-
мы получал Совет академии, истинный коллективный 
управляющий орган. Некоторые сожалели о риске раз-
мывания ответственности при такой коллегиальности 
управления12. Но наибольшие дискуссии вызвал во-
прос о составе Совета. Устав 1911 г. фиксировал, что, 



62	 Священник Иакинф Дестивель

как минимум, половина членов Совета должна быть 
составлена из клириков. Это положение было удалено 
и был установлен окончательный состав Совета, вклю-
чавший доцентов. Полномочия Совета также были рас-
ширены. Еще две чувствительные точки дискуссии, 
окончившиеся принятием решения в пользу «демокра-
тизации» – право избирать ректора и присваивать ака-
демические степени без необходимости утверждения 
Святейшим Синодом13.

И, наконец, третья дискуссия, которая заняла боль-
шую часть времени заседания Комитета (25 из 44 сес-
сий), касалась того содержания учебного процесса, ко-
торый должны предоставлять академии. Важнейшим 
вопросом стало разделение богословских и вспомога-
тельных дисциплин. Образовательная система церков
ных академий в России была, в реальности, унаследо
вана из нескольких источников, что выражалось во 
введении в обучение большого количества светских 
предметов. Духовные школы унаследовали, прежде 
всего, опыт Киево-Могилянской академии, в свою оче-
редь, основанной на иезуитской модели, предлагающей  
гуманистическое образование, основанное на изучении  
множества светских дисциплин14. Они, также, были 
хранителями первоначальных проектов Петра Вели
кого, стремившегося сделать академии школами адми-
нистраторов15; а также педагогических представлений 
обер-прокуроров Святейшего Синода, с их искушени
ем сделать из академий институты семинарских учи
телей, воплотившихся в Правилах 181416, 186917 и 
188418 гг. Но другими факторами, повлиявшими на раз-
витие этих не-богословских областей академического 
образования, были, во-первых, цензура, а, во-вторых, 
утверждение академических степеней Учебным коми



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 63

тетом, пытавшимся ограничить богословские иссле- 
дования и поощрявшим профессоров и студентов Ака- 
демий посвящать свои работы истории, археологии 
или филологии. Более того, во второй половине XIX в. 
«историческая школа», под влиянием университетов 
Германии, потребовала развития еще ряда светских 
дисциплин, вспомогательных по отношению к ее иссле-
довательскому методу. Большая часть преподавателей 
академий стояла за сохранение разнообразия предме-
тов, вносивших вклад в универсализацию богословско-
го образования19. С другой стороны, «духовное» кры-
ло, как это отразилось в Уставе 1910 г., сделавшем все 
богословские предметы обязательными, призывало к 
ограничению или отмене не-богословских курсов. 

Как и в случае с первыми двумя дискуссиями, де-
баты о содержании образования позволяют определить 
нюансы различий между позициями «интеллектуалов» 
и «духовных» в интересующей нас комиссии. Это осо-
бенно верно для педагогических аспектов дискуссии, 
в которой выразились две педагогические концепции. 
Исследователи защищали строгую формальную спе-
циализацию, по выбору из пяти отделений: библеис
тика, богословско-философские штудии, история, па-
стырское богословие и, в завершение, миссионерская 
в Казани. Эта самая научная повестка выражает три 
методологических подхода: исторический метод, фило
логический подход, сравнительный метод – методы, 
которые должны быть достигнуты практической рабо
той и написанием письменных тезисов. «Духовные» 
предлагали больший набор обязательных предметов, 
отдавая приоритет изучению источников.

За этими вопросами педагогики и методологии, 
тем не менее, встают вопросы наполнения различных 



64	 Священник Иакинф Дестивель

предметов обучения. И тут, снова, находится множест
во нюансов отличий «интеллектуалов» от «духовных». 
Несмотря на это, можно сказать, что Собор демонст
рирует меньше столкновений этих точек зрения, чем 
кажется при сравнении этих двух течений русского бо-
гословия, разделенного с XVIII в. и окончательно про-
явившего различия в кризисе имяславия.

На Соборе обсуждались в этой связи пять основных 
богословских вопросов. Первый: отдавать ли предпоч
тение в изучении Библии древнееврейскому или гре-
ческому языкам, нужно ли вводить курс иудаизма и 
какой статус придать археологии?20 Второй вопрос: 
как изучать историю Церкви – тут тоже есть греческий 
«якорь», но также и изучение истории инославных 
церквей, западных и восточных, особенно халдейских, 
или сирийских (в Ираке) – Армянской Церкви, исто-
рии Византийской Церкви, статус истории церкви на 
Украине, в то время (в 1918 г.) уже автономной. Здесь 
также вставал вопрос изучения Святых Отцов, порож-
давший дебаты между сторонниками «патрологии», 
понимавшейся в русле истории догматов, и привержен-
цами «патристики» как богословского синтеза. Третья 
проблема: как изучать систематическое богословие? 
Получив вдохновение из западной схоластики, Русская 
Церковь искала нового синтеза в начале XX в., согласно 
трем перспективам, дебаты о которых отзываются эхом 
на Соборе: предпочесть ли историцистский синтез (тен-
денция «интеллектуалов», выразившаяся московской 
«исторической школой»), моралистский (искушение 
«духовных», представителей русской традиции «мо-
рального монизма», заметно представленных в дискус-
сии епископами Сергием (Страгородским) и Антонием 



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 65

(Храповицким)), или синтез религиозно-философский  
(явленный в то время о.  Павлом Флоренским)? Чет- 
вертый вопрос касался вопроса отношений с иносла-
вием: в конце XIX в. инославие рассматривалось в фо-
кусе апологетики, как показали полемические заглавия 
программы перед 1917  г.: «обличение Западных церк-
вей, обличение Раскола...». Комиссия выразила стрем-
ление к более позитивному подходу, исходившему из 
сравнительной перспективы, что было применимо и к 
Западной Церкви (курс изучения которой более не на-
зывается «Полемическим богословием», но «Историей 
Западной Церкви») и старообрядцам (более не «обличе-
ние Раскола», но «история Старого обряда»), иудаизму, 
так же, как буддизму и исламу в Казани. В завершение, 
пятая тема касалась так называемых «практических 
дисциплин», при их обсуждении особенно активно 
«духовное» крыло членов Комиссии, которое стремит-
ся вновь «обогословствовать» предметы, прежде счи-
тавшиеся чисто практическими: «литургика» более не 
рассматривается как в основном изучение рубрик или 
археологии, но как полноценный курс литургическо-
го богословия; так и курсу канонического права пред-
шествует каноническая пропедевтика. В дополнение 
к этим содержательным дебатам обсуждалось также 
множество практических вопросов: как набирать про-
фессоров, как поощрять исследования, как организо-
вывать публикации, должно ли присуждение ученых 
степеней быть предметом публичной защиты или нет 
(немаловажный вопрос из-за риска обнародования бо-
гословских разногласий). 



66	 Священник Иакинф Дестивель

* * *

В целом, можно сказать, что при знакомстве с мате-
риалами комиссии мы становимся свидетелями живой 
работы Собора 1917–1918  гг. над вопросами реформы 
духовного образования и парадоксальной эволюции, 
которую я подытожу рассказом об институциональном  
разграничении и интеллектуальном вызове. В процес
се работы комиссии наблюдается сдвиг по направле-
нию к более ясному различению между собственно 
образованием и пастырской, или духовной формацией. 
Можно сказать, что Собор отмечает, с этой точки зре-
ния, конец синодальной, «профессиональной» концеп-
ции академий. С одной стороны, Духовные академии 
начинают восприниматься более как образовательные 
академические институты, без, однако, того, чтобы пе- 
реродиться в факультеты теологии. С другой стороны,  
возможность для монахов основать собственную ака- 
демию, остается открытой, а там они могут предло-
жить формацию, совмещающую священническую под-
готовку с богословским образованием.

Спор между образованием, и духовной и практиче-
ской подготовкой на Западе, в частности, во Франции 
продолжается на протяжении всей истории существо- 
вания семинарий. Совсем как в России, духовная фор-
мация и образование были постепенно перепутаны и 
смешаны в так называемых «сульпицианских» семи-
нариях. После провала реставрации теологических фа- 
культетов в светских французских университетах, 
вплоть до последней четверти XIX  в., когда в 1875  г. 
открылись Католические институты и когда так назы
ваемые «университетские» семинарии были к ним 
присоединены, только тогда высшее богословское об-



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 67

разование стало доступно будущим священникам21.  
Дискуссия, тем не менее, далека от завершения. «Суль
пицианская» модель, которая, несмотря на некоторый 
кризис, продержалась весь XX век, так и не обрела на-
стоящего наследника22.

Второй вывод, в категориях истории идей, заключа-
ется в том, что на Соборе явлено столкновение двух те-
чений русского богословия, которые разделились еще 
в XVIII веке: с одной стороны, академическое «интел-
лектуальное» течение, заинтересованное в позитивист-
ских дисциплинах религиозной науки, настроенное на 
университетскую перспективу, а, с другой стороны, 
монашеское «духовное» течение, жаждущее, если ис-
пользовать его характерное выражение, «возвращения 
к жизни». Это столкновение двух течений русского 
богословия произошло при ответе на вопрос об опре-
делении богословских и вспомогательных дисциплин, 
которые еще не были названы «гуманитарными наука-
ми». В самом деле, дебаты Собора открывают новые 
интеллектуальные вызовы, перед которыми должна 
была встать религиозная наука: подъем гуманитарных 
наук, критическое прочтение текстов и более истори-
ческая концепция богословия, подвергнутого фунда-
ментальному сомнению в чисто абстрактном и дедук-
тивном подходе к нему. С этой точки зрения, также, 
русская ситуация напоминает о модернистском кризи-
се, который переживала в это же время Католическая 
Церковь, когда ее церковные образовательные инсти-
туты должны были встретить лицом к лицу, с разной 
степенью успеха, подъем археологии и филологии. Для 
ответа на вызовы богословию со стороны «позитивист-
ских» дисциплин, русские Духовные академии были, 
несомненно, лучше вооружены, нежели многие запад-



68	 Священник Иакинф Дестивель

ные семинарии. В самом деле, традиция, вынужденная  
или добровольная, позитивистских исследований в этих  
академиях подготовила ассимиляцию, или, в любом 
случае, восприятие вспомогательных научных дисцип
лин, которого изоляция многих французских семина-
рий не могла позволить достичь – в отличие от старой 
немецкой системы. Соборная Комиссия, таким обра-
зом, удостоверяет окончание «псевдоморфозы», обли-
ченной Флоровским, или, точнее, – рождение истинной 
русской богословской традиции, кстати говоря, являв-
шейся рождением плодотворного столкновения Запада 
с Востоком.

К несчастью, это развитие не могло продолжиться в 
России, так как Уставы, столь тщательно подготовлен-
ные соборной комиссией, никогда не были применены, 
а академии были закрыты до 1944 г. Но, на самом деле, 
вопрос применения правил был вторичным: соборная 
комиссия по церковным академиям свидетельствует 
гораздо больше об эволюции, уже достигнутой, неже
ли о новой реформе. Развитие академической идеи про-
должилось в Париже, в Свято-Сергиевском институ-
те, где богословское обновление, свидетелем которого 
был Собор, принесло свои плоды, особенно в так на-
зываемой «неопатристике» и религиозной философии. 
Сегодня возрождение российских Духовных академий 
позволяет русскому богословию проложить свои мно-
гообещающие пути ближе к своим корням – хотя во-
просы, поднятые комиссией собора 1917–1918 гг., оста-
ются актуальными, как в России, так и на Западе.

Перевод с французского
Анастасии Медведевой 



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 69

Примечания

1 Во французском оригинале статьи первое примечание 
посвящено проблеме перевода термина «Духовная акаде-
мия» на французский язык. В частности, вариант «Бого-
словская академия», более близкий современной концепции 
такого рода учебных заведений, тем не менее, упускает не-
что существенное из современной историческому явлению 
реальности, например, существенно, что богословие как та-
ковое вообще не преподавалось в ранних церковных школах. 
Это различие, более того, четко осознавалось в России, так 
как даже в процессе работы соборной комиссии был пред-
ложен проект основания «Высшей церковной богословской 
школы» (см. ниже); подобно ей 24 июля 1918 г. была основа-
на «Православная Народная академия Богословских наук», 
а в 1906 г. было предложение изменить название Духовных 
академий на «Православная Богословская академия», про-
ект Устава которой был предложен Киевской Духовной ака-
демией (Труды Киевской Духовной академии. Киев, 1906, 
№ 7. С. 238). Перевод «Церковная», в смысле «относящаяся 
к Церкви и ее клиру», хотя он и неточен (так как миряне в  
академиях преподавали), и странен в современном француз-
ском (в каковом обычно обозначают учебные заведения по 
их академической направленности, а не по составу учащих 
и учащихся), хорошо отражает тот факт, что эти академии 
были, в свое время, сословными учебными заведениями. С 
другой стороны, говоря о современных академиях, кажется 
адекватным употреблять перевод их названия как «бого-
словских».

2 В 1917 г. четыре академии в Москве, Киеве, Санкт-Пе
тербурге и Казани были вершиной системы церковного об-
разования, которое включало в себя духовные училища  
для детей духовенства, семинарии (соответствовавшие гим-
назиям) и Духовные академии, предлагавшие высшее четы-
рехлетнее образование и являвшиеся церковным аналогом 



70	 Священник Иакинф Дестивель

университетов. Эти академии имели славную историю. 
Впервые основанные в России в XVII  в., задолго до осно-
вания светских университетов и вообще системы высшего 
образования, они постепенно стали гнездом кадров Церкви 
и государства, одним из значимых центров русской мысли,  
миссионерства, признанным светочем православного бо-
гословия. Киевская академия была основана в 1615 г., Мо-
сковская – в 1685, задолго до Петербургской академии Наук 
(1726), или Московского университета (основанного в 1755 г.). 
Среди заслуг Духовных академий – формирование пер-
вых представителей русской интеллигенции (напр. М. Ло- 
моносова), расцвет оригинальной русской мысли, в особен-
ности – в области религиозно-философской, не говоря уже о 
выдающейся миссионерской и языковедческой работе, про-
водившейся в Казанской Духовной академии, основанной в 
1798 г. Тем не менее, в начале XX в. эти академии пережива-
ли глубокий кризис легитимности, так как воспринимались 
наследием иностранной модели просвещения, пыльными за- 
поведниками выхолощенного схоластицизма, рассадниками  
всех реакционных тенденций, инструментами государствен- 
ной и церковной политики и, в довершение всего, – един-
ственными все еще не либерализованными сословными 
школами в России.

3 Протоколы заседаний Комиссии находятся не в РГИА, 
833 фонд которого содержит все документы Собора, но в 
ГАРФе (ГАРФ, Ф. 3431, Оп. 381; 599).

4 Необходимо отметить, что материалы работы этой ко-
миссии были отчасти очень хорошо подготовлены. Между 
1905 и 1917 гг. не менее пяти комиссий были собраны для 
обсуждения реформы академий, как в контексте предсобор
ной подготовки (5 отдел Предсоборного присутствия и ко-
миссии при Учебном комитете (комиссия ноября 1905 г., ко-
миссии 1909 и 1911 г., издавшие новые Уставы, и комиссия в 
мае 1917 г.). Из этого двойного процесса обсуждения можно 
сделать вывод, что реформа Духовных академий была од-



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 71

ной из наилучшим образом подготовленных реформ, об-
суждавшихся на Соборе.

5 21 голос против одного, за автономию, 3 октября 1905 г. 
на Совете Санкт-Петербургской академии, см.: Журналы со- 
вета Санкт-Петербургской Духовной академии за 1905–1906 
годы, С. 178.

6 «Духовный регламент», в своей части, касавшейся ду-
ховных учебных заведений, детально регулирует жизнь 
академий и семинарий. Прежде всего, они – источник, снаб-
жающий Церковь профессиональными кадрами, в согласии 
с определенной идеей государственной службы. Первая 
же фраза «Регламента» открывает это значение, сравнивая 
Церковь с войском – последнее делается сильнее от того, 
что получает «правильное себе учение» и «регулы». В борь-
бе со множеством ересей, «когда нет света учения, не льзя 
быть доброму церкве поведению, не льзя быть нестроению 
и многим смеха достойным суевериям, еще же и раздорам 
и пребезумным ересем». Духовенство обязано посылать в 
учение своих сыновей, а академия, таким образом, становит-
ся высшей школой, призванной обучать будущих не толь-
ко церковных, но и гражданских администраторов: «Всем 
повсюду известно буди, что где будет человек ученый во 
академии, и от академии свидетельствованный, того на сте-
пень духовныя или гражданския чести не может упредить 
неученый с великим штрафом на власти оныя, которыя бы 
инако сделали». Отметим, более того, что если академия и 
семинария должны были формировать будущие церковные 
и гражданские кадры, они ни в каком случае не предполага-
лись в качестве школ для монахов. Наоборот, «Регламент» 
настаивал, что монахи не должны заниматься ни учебой, 
ни литературной деятельностью, и даже прямо воспрещает 
им иметь чернила или бумагу в кельях (дополнения к «Ре-
гламенту» цитировал  г. Флоровский в своей книге «Пути 
русского богословия». Париж, 1937). В свою очередь, все 
молодые монахи были должны собраться в Заиконоспасской 



72	 Священник Иакинф Дестивель

академии, что, по мнению г. Флоровского (см. Флоровский, 
С. 125) было дополнительной мерой секуляризации монаше-
ствующих с целью их использования в Церкви. Нужно отме-
тить, что «Регламент» предполагает устройство семинарии 
вместе с академией. Но здесь они предстают не как средние 
учебные заведения (каковыми станут позднее, особенно 
после реформы 1814  г.), но как пансионы, организованные  
для проживания и духовного воспитания сыновей духовен-
ства, что делает академию собственно образовательным 
учреждением. Семинария, построенная рядом с академией, 
«не в городе, но в стороне», должна быть «образом монасты-
ря». Тем не менее, семинария и академия могут дополнять 
друг друга. «Регламент» подробнейшим образом, до мель-
чайших деталей, расписывает дисциплину учебного заведе
ния, вдохновляясь дисциплиной иезуитских коллегий: «И 
можно впредь будет больше придумать, или от иноземных 
лучших Семинариов информации проискать». К примеру,  
чтобы избежать скуки у воспитанников, «Регламент» пред-
лагает несколько видов активного времяпрепровождения: 
физические упражнения, театр, игра на музыкальных инст- 
рументах… Издание «Регламента» положило начало устрой- 
ству 36 духовных школ к 1750 г. Но лишь 4 из них могли 
обучать философии, а 4 других – богословию (Флоровский, 
С. 122). В 1797 г., при Павле I, произошла первая реформа 
этих церковных школ, сохранявшая петровские основания. 
Семинарии Санкт-Петербурга и Казани получили титул 
академий и их программа была расширена (Там же, С. 131). 
В 1808 г. существовало 4 Духовных академии, 35 семинарий 
и 76 подготовительных училищ, с общим числом обучав-
шихся в них – 29 000 учеников.

7 При Александре I реформа церковного образования при- 
вела к появлению в 1809 г. первого Устава духовных школ, 
вдохновленного Сперанским, а затем, после периода экс-
периментов в Александро-Невской академии, ко второму 
Уставу (набросок которого был написан ее ректором Фила- 



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 73

ретом (Дроздовым), утвержденному Александром I 30 ав-
густа 1814  г. Этот же Устав был введен в употребление в 
Москве (в 1814 г.) и Казани (в 1842 г.). Реформа вводила че-
тырехступенчатую систему приходских, уездных училищ, 
епархиальных семинарий и академий. Согласно географи
ческому членению регионов и при жесткой централизации,  
каждая область должна была иметь академию, ответствен-
ную за управление низшими образовательными учреждени-
ями. Реформа, таким образом, изменила систему подготов-
ки священников на систему, параллельную схеме светского 
общего образования, организованную по этим же принци
пам с 1803–1804 г. и, в свою очередь, вдохновленную напо
леоновской. В этой системе академии были возвышены до  
места высшего учебного заведения, ученого общества, но так-
же и центра административного управления целым школь- 
ным округом. Реформа давала академиям административ-
ную структуру, которой они оставались верны весь XIX век:  
ректор, инспектор, выборные профессора и эконом, под кон-
тролем епархиального архиерея, но с подчинением Учебному 
комитету Святейшего Синода. Выгода для академий заклю-
чалась в освобождении от необходимости предоставлять на-
чальное грамматическое и историческое образование, пере- 
данное приходским школам и семинариям, и возможность 
сконцентрироваться больше на философии и богословии. 
Потеря в будущем заключалась в том, что этот новый ста-
тус трансформировал их в «обычные школы» для подготов-
ки будущих семинарских учителей, в школы, готовившие 
будущих церковных функционеров Святейшего Синода, в 
подцензурные административные центры. О научных про-
граммах этой реформы см. ниже.

8 Конфликт на горе Афон (1912–1913) имел поводом кни-
гу «На горах Кавказа», написанную монахом Иларионом. 
Беседа двух старцев о внутреннем соединении сердец с Гос
подом через молитву Иисусову, первоначально тепло при-
нятая в монашеских кругах, вскоре возбудила подозрения 



74	 Священник Иакинф Дестивель

в излишней дерзости, с которой утверждалось присутствие 
Божие в молитвенном призывании имени Иисуса. Разгоре-
лись дебаты в прессе, особенно – в газете «Русский инок», 
издававшейся Почаевской лаврой. Этот кризис вскрыл раз-
рыв между академическим богословием и народом.

9 Тем не менее, справедливо утверждение, что думающая 
интеллигенция обратилась на рубеже столетий к Духовным 
академиям, особенно в контексте Религиозно-философских  
собраний 1902–1903  г. с С.  Булгаковым, П.  Флоренским, 
А. Белым, Д. Мережковским и другими.

10 Первая глава предложенного Устава устанавливает, что 
«Православная церковная академия» – высшее образова-
тельное учреждение, чье призвание – служение Православ-
ной Церкви через изучение и обучение богословию в соеди-
нении со связанными областями знания».

11 Наиболее рьяные сторонники этой автономии даже 
мечтали открыть богословские факультеты в Университе-
тах.

12 В этом смысле, на Соборе нет недостатка в противоре-
чиях, таких, как упомянул Д. В. Рождественский: «Собор в 
восстановлении патриаршества показал, что предпочитает 
единовластие соборности, а Комиссия – совершенно проти-
воположные устремления».

13 Ректор академии, таким образом, становится наиболее 
пострадавшим от реформы: он теряет свои исключительные 
полномочия, которые Устав 1911 г. ему предоставил, и более 
не управляет Советом.

14 Общий образовательный план Киевской коллегии был 
списан с иезуитской модели, гуманистической для свет-
ского образования и схоластической – для богословского: 
арифметика, поэзия, риторика, философия, богословие, пе-
ние, катихизис. Обучение велось на латыни. Первый статут, 
пожалованный коллегии в Киеве 18 марта 1635 г. польским 
королем Владиславом IV, устанавливал, что обучение в ней 
должно быть ограничено философией. Учебники, в основ-



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 75

ном, были латинскими или польскими, как, например, зна-
менитая «Грамматика» португальского иезуита Альвария, 
1572  г., использовавшаяся в Европе повсеместно, учебник 
стихосложения П. Сарбевского, «Риторика» Томаша Млод-
зяновского. Преподавание богословия, как отдельной дис-
циплины, было введено лишь в 1689  г. Иоасафом Кроков-
ским (первым ее профессором), а затем Стефаном Яворским, 
который учился в иезуитском Коллегиуме св.  Афанасия в 
Риме и изъяснял схоластические богословские вопросы и 
противоречия согласно методу Фомы Аквинского (общий 
план обучения богословию совпадал с Суммой Аквината) и 
католических полемистов.

15 Программа создания церковного общежития, формиро-
вавшего будущего универсального благородного человека,  
вскоре свелась к более «профессиональному» образованию. 
Внутренняя сущность «Духовного Регламента», отдавая 
должное латинскому киевскому образцу, открывает протес
тантскую чувствительность своего вдохновителя, Прокопо
вича, особенно в его настаивании на Священном Писании. 
Вначале он восхваляет светские науки: «и учились вси 
древнии наши учители не токмо священнаго писания, но и 
внешней Философии». Представлена детальная программа 
обучения, с одновременным преподаванием: 1. грамматики 
(Латинской в реальности, хотя Регламент и рекомендует, что 
«язык Греческий и Еврейский, (если будут учители) между 
иными учении урочное себе время приимут», в cоединении 
с географией и историей; 2. арифметики с геометрией; 3. ло-
гики или диалектики; 4. риторики – «купно или раздельно с 
стихотворным учением»; 5. физики с метафизикой; 6. Пуф-
фендорфовой краткой политики и 7. богословия. Первые 
шесть дисциплин легко занимали год, богословие – два. Что 
до профессоров богословия, они должны были преподавать 
«главные догматы веры нашея и закон Божий», и чтобы учи-
тель «вся бы догматы укреплял свидетельством Писаний. А 
в помочь того дела чел бы прилежно Святых Отец книги».



76	 Священник Иакинф Дестивель

16 «Профессионализм» «Регламента», озабоченного в ос-
новном административными вопросами, слегка видоизме-
нился, когда возник повод сделать академии инструментом 
государственной образовательной политики, что привело 
к введению в курс и других светских предметов в Уставе 
1814  г. По этому Уставу четыре года обучения были раз-
делены на два цикла: философское отделение (философия, 
история философии, литература, всеобщая история и исто-
рия России, физика, математика, немецкий и французский 
языки); богословское отделение (догматическое, моральное 
богословие, апологетика, пастырское богословие, ритори-
ка, каноническое право, библейская и церковная история, 
история Российской Церкви, древнееврейский язык). В об-
учении новый Устав подчеркивал преимущество письмен-
ных упражнений перед заучиванием, привлечение источни-
ков – перед учебником. В дополнение, поощрялось изучение 
древнегреческого и русского языков. Общими для всех пред-
метами были: герменевтика, гомилетика, греческий и есте-
ственные науки. В 1817  г. князь Голицын возглавил новое 
Министерство духовных дел и Народного Просвещения. 
Педагогический «поворот» академий позднее подтвердится,  
когда обер-прокурор Н. А. Протасов расширит набор свет-
ских предметов такими как «общая медицина» и даже агро-
номия (См. Флоровский, с. 215).

17 После периода доктринального уточнения при Прота-
сове (Устав 1829 г.), Устав 1869 г. подтвердил педагогический 
и гуманистический характер Устава 1814  г., вводя в то же 
время специализацию. 30 мая 1869 г. был принят Устав, от-
меченный духом великих реформ Александра II (в 1860-х гг.  
обер-прокурор отправил во Францию представителя для 
ознакомления с организацией и жизнью католических се-
минарий; информация также собиралась о богословских 
школах в Англии и на Востоке (См. Флоровский, с. 333–339). 
Новый Устав возлагал на академии двойную задачу: с одной 
стороны, они были высшими богословскими школами, ре-



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 77

формированными по университетской модели с тем, чтобы 
развивать научную деятельность, но также и педагогически-
ми институтами, действовавшими от имени «Ведомства ис-
поведаний». Таким образом, академии должны были гото-
вить студентов более для педагогической работы, нежели 
для пастырской деятельности. Некоторые предметы пре-
подавались только для подготовки учителей. Для смягче-
ния бремени столь большого количества предметов, новый 
Устав разделял курсы на различные секции: обязательная 
группа (Священное Писание, основное богословие, логика, 
психология, метафизика, педагогика, древний язык – древ-
негреческий или латынь, современные языки – немецкий, 
французский или английский), и три группы предметов по 
выбору: богословие (догматическое, моральное богословие, 
апологетика, патристика, древнееврейский, библейская ар-
хеология), церковная история (библейская история, общая 
история Церкви, история Российской Церкви, история и 
опровержение Раскола, история Российского государства) и 
церковно-практическая (пастырское богословие, гомилети-
ка, история проповеди, церковная археология, литургика, ка-
ноническое право, литература, история русской литературы, 
русский язык, французский язык). Другое нововведение за-
ключалось в получении академической степени. На третьем 
году обучения студенты писали завершающее сочинение и 
проходили общие экзамены: только лучшие могли остать-
ся на четвертый год. Студенты четвертого курса изучали 
ограниченное количество предметов, готовясь к магистер-
ским экзаменам, и посещали практические курсы. К концу 
четвертого курса они проходили магистерский экзамен, но 
для получения диплома академии они также должны были 
представить письменное сочинение и публично защитить 
его. Было решено закрыть миссионерское отделение Казан-
ской академии, которое не укладывалось в предложенную 
реформой Устава схему.



78	 Священник Иакинф Дестивель

18 При Победоносцеве Устав 1884 г. увеличил количество 
обязательных предметов, в то же самое время ограничив 
светские возможности выпускников.

19 Здесь мы сошлемся на И. В. Попова: «Глубокое знание 
литературы незаменимо для молодых людей, готовящихся 
к пастырскому служению, ибо только через литературу они 
узнают жизнь, общественные движения, психологию совре-
менного человека, а это знание необходимо для пастырской 
деятельности». Протокол сессий Предсоборного совещания. 
Т. 4. СПб, 1907. С. 66.

20 Д. В. Рождественский предлагал создать Библейскую 
комиссию для изучения некоторых, в особенности ветхоза-
ветных, тем, для критической исторической экзегезы и под-
готовки нового перевода.

21 В XVII в. священническая формация и академическое  
образование клириков были, как правило, разделены. Мо-
дель тридентской семинарии (введенная Декретом Cum ado
lescentium aetas от 15 июля 1563 г.), даже если она и хотела 
дать будущим клирикам основы богословского знания, в 
принципе была посвящена их подготовке к церковному слу-
жению. В начале XVII в. установление таких «питомников» 
столкнулось с конкуренцией в лице классических иезуит-
ских коллегий. Семинарии тогда были только пансионами, 
где церковнослужители получали чисто практическое и ду-
ховное обучение, позднее – параллельно с академическим 
образованием в коллегиях. В больших городах будущие 
клирики получали свое образование в университетах. В 
этом отношении священническое братство Сан-Николя дю 
Шардонне, основанное в Париже в 1612 г. Адриеном Бурдуа,  
выглядит весьма характерным: будущие священники, жи-
вущие вместе под присмотром приходского настоятеля, 
учатся служить, дважды в день ходя в соседнюю Сорбонну 
учиться наукам. Похожим образом, семинарии, основанные 
во второй половине XVII  в. французскими монашескими 
конгрегациями (сульпицианцами и лазаристами) были пер-



Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг.	 79

воначально предназначены быть не более чем домами, при-
вивающими священнический дух, открытыми приходу так 
же, как и университету, которому оставлялось давать обра-
зование, даже богословское и философское. Так продолжа-
лось вплоть до начала XVIII столетия, когда, с началом ре-
лигиозных конфликтов епископы, ревностные защитники 
правоверия, уже не могли контролировать преподавание бо-
гословия, и потому началось усиление «обучения» в семина-
риях, которые, как обычные школы, стали настоящим мес
том получения образования (в 1740-х годах епископы даже 
стремились, чтобы «академический» характер преподавания 
в семинариях был признан университетами через прошение 
о причислении к ближайшему университету). Эволюция 
сопровождалась некоторым снижением уровня преподава-
ния, так как в этих домах, в согласии с их первоначальными 
принципами существования, «учение бытию главенству-
ет над сбором знаний» (P. Boutry, «Vertus d’état» et clergé 
intellectuel. La crise du modèle « sulpicien » dans la formation 
des prêtes français au XIXe siècle », in Problèmes d’histoire de 
l’éducation//Actes des séminaires de l’École française de Rome 
et de l’Università di Roma – La Sapienza, Collection de l’École 
française de Rome 104, Rome, 1988, p. 208). В начале XIX в. 
насущная необходимость в людях, более простое происхож-
дение кандидатов, недоверие общества после революции вы-
разились в преимуществе духовного над интеллектуальным. 
Несколько инициатив попытаются восполнить недостаток 
должного богословского образования: восстановление бого-
словских факультетов в рамках имперских университетов 
(«решение Жозефины»), отправка лучших семинаристов во 
Французскую семинарию в Риме (ультрамонтанское реше-
ние). Теологические факультеты в имперских университетах,  
восстановленные в 1808 г. (Париж, Экс, Бордо, Лион, Руан 
и Тулуза) никогда не были канонически признаны Святым  
Престолом и увядали до своего окончательного закрытия в  
1885 г. (об усилиях монсеньора Маре, декана теологического  



80	 Священник Иакинф Дестивель

факультета Сорбонны: C. Bressolette, L’Abbé Maret. Le com- 
bat d’un théologien pour une démocratie chrétienne. 1830–1851, 
Paris, 1977. pp. 167–239). Таким образом, лишь с открытием 
Католических институтов в 1875 г., в рамках Закона 12 июля 
1875  г. о свободе высшего образования, Церковь во Фран-
ции получила возможность для высшего богословского об-
разования своих служителей. См.: D. Julia. L’éducation des 
ecclésiastiques en France aux XVIIe et XVIIIe siècles//Problèmes 
d’histoire de l’éducation. Actes des séminaires de l’Ecole française 
de Rome et de l’Università di Roma – La Sapienza, pp. 141–205.

22 Система образования, установленная в епархии Па-
рижа в 1985 г. кардиналом Ж.-М. Люстиже, кажется, пред-
почитает четкое разделение между областью духовно-па-
стырской и интеллектуальной: «Духовная и апостольская 
формация будет подкреплена приходскими священниками, 
которые привлекут их [семинаристов] к своему служению. 
Образование будет основано на различных источниках сто-
лицы» (Paris Notre-Dame, n. 69, 4 avril 1985, p. 2; см. также: 
Le Monde, 5 avril 1985). Развитие отвечает как стремлению 
многих мирян получить богословское и духовное образо-
вание, так и изменению в составе будущих клириков – они 
старше, преимущественно горожане, уже имеющие универ-
ситетское образование. Этот принцип не слишком отличен 
от основ общины Бурдуа в XVII в. (см. выше). В то же вре-
мя, параллельное основание «соборной школы» кажется за-
кономерным в русле унификации формации клириков под 
руководством епископа.



Священник Павел Бочков

ПОМЕСТНЫЙ СОБОР 1917 – 1918 гг. 
В ДЕЛЕ ОБРЕТЕНИЯ ЕДИНОВЕРЦАМИ 

СВОЕГО ЕПИСКОПАТА

Поместный Собор Православной Российской Церкви 
1917 – 1918 гг., стал эпохальным событием для всей цер-
ковной полноты, в том числе и для верующих, придер-
живающихся старых обрядов, приемлющих священст
во Русской Православной Церкви, т. е. единоверцев. 

Одним из главных вдохновителей нового отношения 
к единоверцам стал протоиерей Симеон Шлеев, впо- 
следствии, ставший первым единоверческим еписко-
пом, прославленным в лике святых с включением в 
Собор свв. новомучеников и исповедников Русской 
Церкви1.

Именно будущий святитель являлся одним из са-
мых неутомимых деятелей Собора в деле утверждения 
для единоверческих приходов своего епископа, прось-
бы о поставлении которого уже много лет поступали в 
Святейший Синод и Предсоборное Присутствие. К со-
жалению, во многих епархиях, единоверческие прихо-
ды рассматривались как «лишняя обуза для епархиаль-
ной власти, коим тяготятся и лишь терпят; раскол же, 

1 Епископ Симон (Шлеев) был сначала прославлен в лике  
священномучеников Архиерейским Собором РПЦЗ в 1981 г.  
В 1999, Уфимская епархия представила его к канонизации 
и включении в сонм новомучеников и исповедников для 
общецерковного прославления. Последнее и состоялось на 
Юбилейном Архиерейском Соборе РПЦ МП 19.08.2000  г., 
проходившем в храме Христа Спасителя.



82	 Священник Павел Бочков

видя всю ненормальность положения, чуждается, сто-
ронится и предпочитает ему австрийщину»2, т.е. для 
старообрядцев-поповцев, воспитанных в традиционном  
недоверии к Церкви Синодальной эпохи, священство 
т. н. «Белокриницкой» иерархии3 представлялось наи-
более приемлемым, хотя и сомнительным с канониче-
ской точки зрения. Обремененная канцелярским дело-
производством и бюрократией, духовная консистория 
часто ничего общего с духовными делами не имела. 
А разного рода чиновники вообще не рассматривали 
единоверческие приходские общины в качестве само-
бытных, со своим уставом и особенностями, приходов. 
«Православные благочинные, кроме бумажной тяго-
ты ничего не вносят в жизнь единоверцев»4, писал по 
этому поводу священник Симеон Шлеев, справедливо 
полагавший, что появление собственного единоверче-

2 Шлеев Симеон, свящ. Единоверческое ходатайство о 
епископе и особой единоверческой комиссии при Святей-
шем Синоде // Труды I Всероссийского Съезда Православ
ных Старообрядцев (Единоверцев). – М., 2012. С. 163.

3 Белокриницкая иерархия – название современной Рус- 
ской Православной Старообрядческой Церкви, возникшей 
в результате присоединения в 1846 г. к старообрядцам-по- 
повцам иерарха Константинопольского патриархата митро
полита Амвросия (Паппас-Георгополи), совершившего пер- 
вые хиротонии для старообрядцев. В связи с тем, что данные  
рукоположения были совершены с нарушениями норм ка- 
нонического права, старообрядческая иерархия, в настоящее 
время, не имеет признания со стороны Православной Церк
ви. Название происходит по месту нахождения первой архи
ерейской кафедры и совершения первых хиротоний, в селе 
Белая Криница (Черновицкая обл., Украина).

4 Шлеев Симеон, свящ. Единоверие в своем внутреннем 
развитии (в разъяснении его малораспространенности среди 
старообрядцев). – М.: «Медиум», 2004. С. 326.



Поместный Собор 1917–1918 гг. в деле обретения 
единоверцами своего епископата 	 83

ского епископа, поможет наиболее полно служить ин-
тересам единоверия и сохранения древлеправославных 
обрядов на приходах.

Действительно, еще в середине ХIХ века, видные 
представители Единоверия обращались в Святейший 
Синод с различными предложениями, уравнивающими  
в правах членов единоверческих приходов и приходов  
новообрядческих. Особо острым для властей, активно  
боровшимся с неканоническим священством «Белокри
ницкой иерархии», оказался и вопрос о единоверческой 
иерархии. «В 1864 г. был составлен проект переустрой-
ства Единоверия во Всестарообрядческую церковь, ку
да вошли бы также старообрядцы – поповцы и беспо-
повцы, с полной, независимой от Святейшего Синода 
старообрядческой иерархией (ее частью должна была 
стать в т.ч.  Белокриницкая иерархия, но ее еписко-
пам не дозволялось бы участвовать в хиротониях). 
Авторами проекта были единоверцы московский ку-
пец И.  И.  Шестов, казанец А.  Петров, екатеринбур-
жец Г.  Казанцев и санкт-петербургский единоверче-
ский свящ. Иоанн Верховский. Проект был изложен во 
Всеподданнейшей записке от единоверцев Москвы и 
других городов и в прошениях московских и екатерин-
бургских единоверцев на Высочайшее имя. В том же 
году Казанцев, не признававший Белокриницкую ие-
рархию, вместе с единомышленниками подал отдель- 
ное прошение на Высочайшее имя с просьбой о даро-
вании епископов только единоверцам. На все просьбы 
последовал отказ с воспрещением подавать в буду-
щем подобные прошения»5. Возмущенные подобным 

5 Миролюбов Иоанн, свящ. Саранча Евгений, свящ. Еди- 
новерие // Православная энциклопедия. Том  XVIII. – М.: 
Церковно-научный центр «Православная энциклопедия», 
2008. С. 45.



84	 Священник Павел Бочков

невниманием к своим предложениям, видный едино-
верческий священник Иоанн Верховский, резко нега
тивно высказывался о современных ему «Правилах 
единоверия», призывая к соединению всех старообряд
ческих согласий в «соединство святое без упрека древ- 
леправославие»6.

В 1905  г., после подписания императором Никола- 
ем II Указа о началах веротерпимости, изменилась и го-
сударственная политика по отношению не только к ста-
рообрядчеству в целом, но и к единоверию в частности. 
6-й Отдел Предсоборного присутствия заявил о полной 
равночестности старого и нового обрядов. На заседа-
ниях этого отдела, еще до созыва Собора, детально об-
суждались предложения протоиерея Симеона Шлеева, 
которые поддержал и епископ Андрей (Ухтомский), зая-
вивший, что в случае обретения единоверцами канони-
ческого епископата и «старообрядцы готовы братски со-
единится с единоверцами»7. Этот путь, предложенный 
епископом Андреем, имел наибольшую перспективу к 
развитию Единоверия, и не случись революционных 
событий, Гражданской войны и инициированного ком-
мунистической властью «Обновленческого» раскола,  

6 Кирилл, митрополит Смоленский и Калининградский. 
Доклад на юбилейной конференции, посвященной 200-ле- 
тию канонического бытия старообрядных приходов в лоне 
Русской Православной Церкви // Православное Единоверие 
в России / Сост. П.  Чубаров, В.  Н.  Павлов. – Спб.: Изд-во 
РГПУ им. А. И. Герцена, 2004. С. 43.

7 Журнал № 2 от 19 июня 1917 г. Соединенного заседания 
пятого и шестого отделов Предсоборного Совета // Доку- 
менты Священного Собора Православной Российской Церк
ви 1917 – 1918 годов. Т. 1. Предсоборная работа 1917 года. 
Акты, определяющие порядок созыва и проведения Собора 
/ отв. ред. А. И. Мраморнов. – М.: Изд-во Новоспасского мо-
настыря, 2012. С. 556.



Поместный Собор 1917–1918 гг. в деле обретения 
единоверцами своего епископата 	 85

возможно, большинство старообрядческих поповских 
согласий нашло бы для себя возможным примирится с 
Церковью посредством единоверия. 

В результате прений и дискуссий, решением Помест- 
ного Собора Православной Российской Церкви 1917–  
1918 гг. был учрежден единоверческий епископат.

22 февр. (7 марта) 1918 г. Собор принял Определение 
о Единоверии в котором провозгласил единоверцев 
чадами «Единой Святой Соборной и Апостольской 
Церкви, кои с благословения Поместной Церкви при 
единстве веры и управления совершают церковные чи-
нопоследования по богослужебным книгам, изданным 
при первых пяти Русских Патриархах, при строгом со-
хранении древнерусского бытового уклада»8. Пункты 
2–7, данного Определения, были посвящены нормам, 
которыми должны будут руководствоваться единовер
ческие епископы, находящиеся в статусе викарных 
епископов и имеющие попечение над единоверческими 
приходами. При этом, само избрание в кандидаты для 
епископского служения, согласно Определению, про-
ходило на собрании представителей единоверческого 
клира и мирян под председательством архиерея, кото-
рый представлял акт избрания и свой отзыв на утверж-
дение высшей церковной власти. В этих постановле-
ниях, ставших выражением чаяний и ожидания целых 
поколений единоверцев, огромную роль занимает идея 
соборности, подлинного единения носителя полноты  
благодати (епископа) со своим клиром и народом, по  
волеизъявлению собора верующих, совершающего свое  
служение. Этот же принцип выборности самими ве-

8 Определение Священного Собора Православной Россий- 
ской Церкви 1917–1918 г. о Единоверии // Православное Еди- 
новерие в России / Сост. П. Чубаров, В. Н. Павлов. – Спб.: 
Изд-во РГПУ им. А. И. Герцена, 2004. С. 176.



86	 Священник Павел Бочков

рующими, распространялся и на все прочие виды слу-
жения в приходе – как священно-, так и церковнослу-
жители выбирались самими единоверцами. При этом, 
единоверческие приходы, согласно нормам канониче-
ского права, входили в состав православных епархий 
по месту своего существования, и управлялись едино-
верческими епископами, которые фактически, являясь 
викарными архиереями, именовались исключительно 
по кафедрам, так как единоверцы выступили против 
наименования «викарные», как чуждому для древне-
русской традиции9.

Вскоре были образованы единоверческие кафедры:  
Охтинская – в составе Петроградской епархии, Павлов- 
ская – в составе Нижегородской епархии, Саткинская – 
в составе Уфимской епархии и Тюменская – в составе 
Тобольской епархии.

Основную роль в принятии данного Определения 
сыграли выдающиеся клирики своего времени – архи
епископ Андрей (князь Ухтомский) и протоиерей Си- 
меон Шлеев, настоятель Никольской единоверческой 
церкви в Петрограде, который и стал первым единовер-
ческим епископом Охтенским10. «В начале июня 1918 
года он был пострижен в иночество с именем Симон и  
возведен в сан архимандрита, 16 июня Патриарх 
Московский и всея Руси Тихон возглавил хиротонию 

9 Миролюбов Иоанн, свящ. Саранча Евгений, свящ. Еди- 
новерие // Православная энциклопедия. Том  XVIII. – М.: 
Церковно-научный центр «Православная энциклопедия», 
2008. С. 48.

10 Протокол № 40 от 13 (26) июня 1918 г. // Документы Свя-
щенного Собора Православной Российской Церкви 1917– 
1918 годов. Т.  2. Протоколы Соборного Совета / отв. ред. 
А. И. Мраморнов. – М.: Изд-во Новоспасского монастыря, 
2013. С. 455-456.



Поместный Собор 1917–1918 гг. в деле обретения 
единоверцами своего епископата 	 87

Симона во епископа Охтенского»11. Позднее были руко-
положены епископы – Мензелинский Амвросий (Сос- 
новцев), Мстерский Иов (Рогожин), Богородский Ника- 
нор (Кудрявцев), Керженский – Павел (Волков), 
Кушвинский – Ириней (Шульмин). Единственная еди-
новерческая кафедра, которую последовательно зани
мали единоверческие епископы стала Саткинская, на  
нее были рукоположены епископы Петр (Гасилов) 
(1922–1924), Руфин (Брехов) (1925–1930) и последний 
единоверческий епископ – Вассиан (Веретенников)12. 
Большинство из единоверческих епископов приняло 
мученическую кончину в годы большого террора и 
массовых репрессий. 

Епископ Симон (Шлеев) был убит двумя выстрела-
ми из револьвера в Уфе 18 августа 1921 г., во время воз-
вращения из храма после Всенощного бдения. Никанор 
(Кудрявцев) скончался в 1923  г. от чахотки, Амвросий 
(Сосновцев) скончался в 1928 г. после ссылки, Иов (Рого- 
жин) в 1933 г. скончался в лагере, Руфин (Брехов) – рас-
стрелян в 1937 г., Вассиан (Веретенников), Петр (Гасилов) 
и Ириней (Шульмин) были расстреляны в 1938 г.

Обескровленное и почти полностью разгромленное  
единоверие на долгие годы лишилось прав, которыми  
их наделил Поместный Собор 1917 – 1918 гг. Опреде- 
ление Собора не удовлетворило все потребности Еди
новерия, но стало толчком к качественно иному и полно-
ценному существованию в лоне канонической Церкви с 
благодатной иерархией и несомненным апостольским 

11 Миролюбов Иоанн, свящ. Саранча Евгений, свящ. Зими-
на Н. П. Краткий очерк истории Единоверия // Единоверие. –  
М., 2009. С. 35 – 36.

12 Чубаров Петр, свящ. Единоверческие епископы // Пра-
вославное Единоверие в России / Сост. П. Чубаров, В. Н. Пав- 
лов. – Спб.: Изд-во РГПУ им. А. И. Герцена, 2004. С. 63. 



88	 Священник Павел Бочков

преемством. Поместный Собор 1971  г., довершил на-
чатое Поместным Собором 1917–1918 гг., отменив т. н. 
«клятвы» на старые обряды Большого Московского Со- 
бора 1666–1667  г., объявив их «яко не бывшими»13. 
Несмотря на эпохальное значение отмены «клятв», воз-
рождения единоверческого епископата не произошло.

На деле чаяния и желание утверждения единовер-
ческого епископства, выраженные в многочисленных  
докладах и работах сщмч. Симона (Шлеева) сохрани
лись лишь в Русской Православной Церкви Заграницей. 
В 1974 г. в Джорданвилле собрался III Всезарубежный 
Собор, снявший прещения со старообрядцев. В сере-
дине 1980-х довольно крупная община русских старо-
обрядцев беспоповцев (поморцев) из города Ири, штат 
Пенсильвания, в США, была принята в РПЦЗ на пра-
вах единоверия. В 1988  г. для их духовного окорм-
ления был рукоположен епископ Ирийский Даниил 
(Александров)14. В 2008 г., по древнему русскому чину 
была совершена хиротония в сан епископа Каракасско
го священноигумена Иоанна (Берзиня), с 2010 г. духов-
но окормляющего и единоверческие приходы РПЦЗ. 
Самым крупным приходом является приход собора 
Рождества Христова г. Ири, настоятелем которого яв-
ляется протоиерей Пимен Саймон15.

Архиереи Русской Православной Церкви с большой 
теплотой относятся к старому русскому обряду, в неко-

13 См.: Деяние Освященного Поместного Собора Рус- 
ской Православной Церкви об отмене клятв на старые об
ряды и на придерживающихся их // Журнал Московской 
Патриархии. – М., 1971. – № 6. С. 5–7.

14 Скончался 26.04.2010 г.
15 Деяния IV Всезарубежного Собора Русской Православ- 

ной Церкви Заграницей. – М.: Издательство Московской Пат- 
риархии Русской Православной Церкви, 2012. С. 126–128.



Поместный Собор 1917–1918 гг. в деле обретения 
единоверцами своего епископата 	 89

торых единоверческих храмах, периодически соверша-
ются и архиерейские богослужения по старому обряду 
с участием видных иерархов РПЦ, таких как митропо-
литы Крутицкий и Коломенский Ювеналий (Поярков) и 
Волоколамский Иларион (Алфеев). Сегодня церковная 
структура в России последовательно развивается, идет 
процесс создания новых митрополий и епархий, обра-
зовываются новые приходские общины, очевидно, что 
и единоверческие приходы, несмотря на их небольшое 
количество, вполне заслуживают воссоздания для них 
единоверческой епископской кафедры. Данный шаг мог 
бы стать и логическим продолжением курса, выражен-
ного в Определении Поместного Собора Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг., и явным свидетель-
ством реализации его в вопросе о Единоверии.

Обрядовое многообразие, существующие в Русской 
Церкви, это живое свидетельство исторического и ду-
ховного преемства, постоянно живущего в Церкви, ее 
единства и богатства богослужебной практики. Этот 
опыт, в наше секулярное время, отягощенное политиче-
скими противостояниями и непрекращающимися кон-
фликтами, мог бы открыть верующим более глубокие 
знания о своем вероучении, познать красоту и глубину 
древнего русского обряда, в котором жили и спасались 
наши предки до ХVII века, противостоя вызовам своего 
времени. На сегодняшний день, в Русской Православной 
Церкви насчитывается более двух с половиной десят-
ков единоверческих общин, и поставление единоверче
ского епископа для этих приходов стало бы новым сти- 
мулом как для самих приходов, так и для Церкви в целом  
в ее пути, предложенном Священным Собором Пра
вославной Российской Церкви 1917–1918 гг. 

Норильск. Май 2017



Е. Ю. Скобцова1

О ЦЕРКОВНОМ СОБОРЕ 1917 ГОДА2

На днях мне пришлось быть на собрании, посвящен-
ном воспоминаниям о церковном Соборе 1917 года и о 
выборах патриарха.

Под председательством митрополита Евлогия, участ- 
ники собора, кн. Г. Н. Трубецкой, протоиерей Сергий  
Четвериков, протоиерей Сергий Булгаков, Е. П. Кова- 
левский, делились своими впечатлениями о работах со-
бора, о той обстановке, в которой эти работы происхо
дили, о драматическом и напряженном моменте выбо-
ра патриарха Тихона.

Для большинства русских людей, захваченных во 
время собора быстрым и катастрофическим темпом 
общеполитических событий, – работа собора не могла 
быть достаточно оценена, и может быть только теперь 
мы можем понять, какое исключительное значение имел  
он в истории русской церкви.

Ни одно событие того времени не подлежит еще в 
такой степени чисто исторической оценке, как именно 
деятельность церковного собора, и потому воспомина-
ния непосредственных участников этой деятельности 
носили не только характер воспоминаний, но и извест-
ной исторической оценки.

Основной смысл этой оценки совершенно определе-
нен: центром достижения собора было восстановление 
патриаршества и избрание патриарха Тихона.

1 Статья написана Елизаветой Юрьевной и опубликована 
(1929) до принятия пострига. (Прим. ред.)

2 Мать Мария (Скобцова). Воспоминания. Статьи. Очер-
ки. Т. II. Paris: YMCA-PRESS, 1992. С. 231–238.



О Церковном Соборе 1917 года	 91

Двухсотлетнее вдовство церкви было собором за-
кончено, и не только участники собора во время его су-
ществования ощущали исключительную и благую зна-
чительность этого акта, делающую весь собор одним 
из наиболее облагодатствованных и удачных в истории 
православной церкви, но и соборное сознание всего 
православного народа последующими актами верности 
патриаршеству подтвердило и утвердило соответствие 
собора церковному самосознанию, сделало его уже не-
уничтожаемым и неотметаемым этапом на путях цер-
ковной истории.

И в этом смысле совершенно неоспоримо заключе-
ние одного из выступавших членов собора, протоиерея 
отца Сергия Булгакова, что сам факт существования 
собора имеет для церковного сознания чисто догмати-
ческое значение.

В нем с абсолютной наглядностью подтверждено уче- 
ние о соборности православной церкви, так горячо от-
стаиваемое еще Хомяковым. И тут важно отметить осо-
бое значение самого состава собора. В истории церкви  
ни разу не были так широко представлены миряне. 
Собственно, все церковное тело имело своих полномоч
ных и полноправных представителей, действовало еди-
номысленно и соборовалось в прямом и самом глубо-
ком значении этого понятия. Единомыслие это имело 
очень точное выражение.

Дело в том, что, по наказу собора, в нем внутри за-
ключался еще другой собор – собор епископов, кото-
рые, принимая участие в общей соборной работе, имели 
право в трехдневный срок опротестовать любое поста-
новление собора. И за все время его деятельности ни од-
ного такого протеста не было. Более того – этот малый 
епископский собор должен был по первоначальному  



92	 Е. Ю. Скобцова

плану произвести окончательные выборы патриарха из 
трех кандидатов, намеченных общим собранием собо-
ра, но от этого права он отказался, предоставив оконча-
тельное решение жребию.

Таково теоретическое и догматическое значение со-
бора, делающее его одним из крупнейших явлений в 
церковной истории.

Не менее поучительны и интересны воспоминания о 
той обстановке, в которой протекала деятельность со-
бора.

Открывшись через два дня после Московского госу
дарственного совещания, он с самого начала представ
лял собою резкий контраст политической жизни стра- 
ны, совершенно не заражаясь ее страстностью и борь-
бою.

Выборы патриарха записками происходили под гул  
пушечной канонады. Жребий вытягивали в храме Хрис- 
та Спасителя 5-го ноября, когда победа большевиков 
была уже очевидной. Члены собора должны были за-
частую, так сказать, переходить фронт; чтобы попасть 
на заседание, т.к. многие из них жили в белой части 
Москвы. На каждом углу их обыскивали, по улицам 
шла стрельба. Выходя, они не знали, вернутся ли до-
мой, наконец; они не знали, не будет ли сам собор разо-
гнан, а все участники его арестованы. И тем не менее, 
общее настроение собора было радостное, напряжен-
ное и творческое. Оно ярко характеризуется одним со-
бытием, имевшим место в момент расстрела большеви-
ками юнкеров.

Собор послал в Совет свою депутацию во главе с 
митрополитом Платоном, просить о прекращении каз-
ней. Сначала Совет не хотел слушать делегацию, при-
шедшую с иконами. Тогда митрополит Платон сказал; 



О Церковном Соборе 1917 года	 93

что готов коленопреклоненно просить Совет выслу-
шать его.

Подробность не единственная. Шли пестрые расска-
зы участников собора, – то большевики не разрешали 
вынести из Успенского собора икону Владимирской 
Божией Матери, которую ждут в храме Христа Спаси- 
теля перед окончательными выборами патриарха, то 
это рассказ о том, как только что выбранный патриарх 
занимает двести лет пустовавший престол в Успенском 
соборе, то, наконец, это передача слов одного крестья-
нина-делегата: «Синод мы любить не можем, а патри-
арха можем».

Или история, как трехтысячная толпа выпрягла ло-
шадей из розвальней, в которых ехал патриарх, и везла 
его на себе (крестный ход).

Я не буду пересказывать всех этих подробностей, они 
имеют непередаваемую убедительность в устах. сви- 
детелей работы собора, и очень много теряют при пере-
сказе.

Единственный вывод, который вытекает из них, – это  
исключительная значительность собора в русской цер-
ковной истории и непререкаемая его облагодатствован-
ность для русского религиозного сознания.

И тут сам собой, во время речей всех, кто имел воз-
можность лично принимать участие в работе собора, 
напрашивался вопрос о тех исторических условиях, ко-
торые сделали возможным его созыв.

Один из говоривших упомянул о том, что идея вос-
становления патриаршества и созыва собора давно су- 
ществовала, что в 1905 году она впервые получила  
некоторую надежду на осуществление, но, мол, в по-
следнее царствование состояние России было настолько  



94	 Е. Ю. Скобцова

неспокойно и тревожно, что и думать нельзя было о со-
зыве собора, и осуществление этой мысли приходилось 
откладывать на неопределенное время.

В этом утверждении, равно как и во всей историче-
ской обстановке 1917 года, необходимо разобраться, а, 
разобравшись, с неизбежностью придти к выводам, ко-
торые на первый взгляд поражают своей невероятной 
парадоксальностью.

Что делать? Очевидно, не выводы тут парадоксаль-
ны, а парадоксальна сама русская жизнь, и упрощать 
ее, сглаживая ее парадоксальность – из интересов за-
щиты и выявления истины – отнюдь не приходится.

Попробуем сделать эти выводы. Обратимся назад к 
временам уничтожения патриаршества и замены его 
святейшим синодом. Петр решил во главе церковных 
дел поставить из офицеров доброго человека, «который 
бы церковное дело знал и смелость имел».

Этой кощунственной, безграмотной фразой начина-
ется двухсотлетнее пребывание в синодском параличе.

Не только просветительным тенденциям Екатери
ны, но и религиозному мистицизму западного образца 
Александра I не претило это пребывание церкви под 
каблуком светской власти. Более того, Павел I в каче-
стве главы православной церкви собирался служить 
литургию и был удержан от этого не оттого, что не 
обладал саном священника, – царское помазание в его 
глазах вполне заменяло этот недостаток, – а оттого, что 
он был два раза женат, что уж с несомненностью даже 
для его церковного сознания не согласовалось с несе-
нием иерейских обязанностей.

Наконец, последнее царствование. Благочестивей- 
ший и православнейший Николай II считал возможным 



О Церковном Соборе 1917 года	 95

диктовать свою волю церкви и вместе с тем, по сооб-
ражениям внутреннего политического нестроения в 
своем государстве, не считал возможным созыв собо- 
ра, – как будто бы с точки зрения церковной не пра-
вильнее было бы обратное решение, – именно ввиду не-
строения и надо было бы созвать собор.

Но государственная власть понимала, что церковная 
точка зрения тут ни при чем: она должна была себя чув-
ствовать к моменту созыва собора во всеоружии своего 
могущества, чтобы собор не оказался ни авторитетнее, 
ни могущественнее ее.

И несомненно, что при таких условиях она не допу-
стила бы до восстановления патриаршества.

С другой стороны, также несомненно, что опоздай 
собор на несколько месяцев – и он вообще не состоялся 
бы, потому что большевики его бы сорвали.

Другими словами, – за 200-летний период русской 
истории существовало лишь полгода, когда этот со-
бор мог быть осуществлен, когда патриаршество могло 
быть восстановлено, – это полгода от февральской до 
октябрьской революции, в период власти Временного 
правительства.

Конечно, было бы совершенно неправильно на этом 
основании отождествлять идею православной собор-
ности с идеей демократии, как это делали в мое время 
некоторые участники самого собора.

Но вместе с тем, совершенно законно и правильно 
утверждать, что идея соборности стоит в резком про-
тиворечии с идеей самодержавной власти одного чело-
века, или класса, или партии, – при любой диктатуре 
ей нечего делать, она задыхается, она искажается, или 
уходит под спуд.



96	 Е. Ю. Скобцова

Ни «из офицеров добрый человек», ни комиссар по 
религиозным делам в одинаковой степени не сочетае-
мы с идеей соборности. И совершенно также неизбеж-
но признать, что идея демократии, даже если она безре-
лигиозна, нейтральна в области религии, – абсолютно 
не противоречит соборности.

Из этого исторического факта необходимо сделать 
самые точные выводы, они сами напрашиваются.

Если во многих областях русской народной жизни 
власть Временного правительства порицается, если ему  
с основанием или без основания ставят в вину последу-
ющие события, и если тут иногда трудно спорить, по-
тому что за него не стоит поговорка «победителей не 
судят», и обращается она обратным утверждением – по-
бежденных судят беспощадно, – то в истории церкви 
период февраль-март – не нуждается ни в какой защите.

И тут могут быть две точки зрения в оценке собы-
тии, в конце концов одинаково законные.

На основании одной из этих точек зрения можно 
возразить на все эти соображения так: в конце концов 
историческая задача осуществления собора действи-
тельно совпала с временем Временного правительства 
и не могла быть осуществлена в другой период.

Но в этом менее всего было заинтересовано само 
Временное правительство в целом. Если некоторые его 
члены и относились с сочувствием и с надеждой к цер-
ковному собору, то подавляющее большинство было в 
лучшем случае нейтральным, с их стороны собор был 
только попустительством. Такая психологическая точ-
ка зрения, основанная на чтении в сердцах, допустима, 
конечно. Но допустима при условии, что она уже и про-
водится до конца.



О Церковном Соборе 1917 года	 97

И если на ее основании власть того времени не при-
частна к церковной удаче, то с таким же основанием на
до считать, что она непричастна и к неудаче в осталь-
ных делах.

Временное правительство не хотело ни развала на 
фронте, ни торжества большевиков, оно принимало ме
ры против этого, – хотение, настроение принималось 
за историческую реальность, в силу которой можно 
оправдывать или осуждать, – может быть сильно ума-
ляют значение власти в осуществлении церковного ча-
яния, но с такой же силой умаляют и ее ответствен-
ность за общеполитическую неудачу.

Может быть и обратная точка зрения, совершенно не 
считающаяся с этими хотениями и настроениями, даже 
с возможностями. Она такова: мало ли что Временное 
правительство хотело победы, Учредительного Собра
ния, законности и т.д., оно этого не осуществило, оно 
привело к распаду, поражению, беззаконию и, следова-
тельно, виновно. И если мы примем эту точку зрения и 
сделаем из нее логические выводы, то должны будем 
сказать: мало ли что Временное правительство не це-
ликом и не безоглядно оценило возможное значение 
церковного собора, – оно способствовало ему, оно соз-
дало возможность его созыва, оно было единственной 
властью на протяжении двухсот лет, во время которой 
могло быть восстановлено патриаршество, а следова-
тельно... оно целиком несет ту благую ответственность, 
которую возлагает на весь русский народ церковный 
собор 1917 года.

Иначе, – с точки зрения церковной истории период 
Временного правительства может иметь только одну 
оценку – положительную.



98	 Е. Ю. Скобцова

И совершенно неважно даже, что этот положитель-
ный результат церковной политики Временного прави
тельства не совпадает с положительным религиозным 
настроением его членов. Тут важно иное: некий фор-
мальный признак демократического утверждения сво-
боды совести, как неизбежное и необходимое предус-
ловие идеального осуществления идеи православной 
соборности.

В этом центральное значение политической обста-
новки, современной Собору 1917 года.



Мать Мария (Скобцова)

НАСТОЯЩЕЕ И БУДУЩЕЕ ЦЕРКВИ1

(Доклад, прочитанный в марте 1936 года в Париже, 
на монашеском собрании под председательством 

митрополита Евлогия)

Каковы бы ни были тяжести и муки исторических 
условий существования церкви, для православного че-
ловека остается неизменным основное обетование о ее 
судьбе: врата ада не одолеют ее. Можно сомневаться в  
дальнейшем существовании своей родины, можно быть  
даже уверенным, что ни одно государство, ни один на-
род, ни одно жизненное устройство не обладает при-
знаками вечности, – только несомненной остается веч-
ность жизни церкви, – врата ада не одолеют ее, она и в 
дни Второго Пришествия и Страшного Суда будет все  
той же, в Пятидесятницу основанной церковью. Но это  
основное упование православного человека не уничто-
жает всех трудностей и сомнений, связанных с истори-
ческим бытием церкви. Она вечна, но это не значит, что 
«врата ада» не могут воздвигнуть на нее гонений, ис-
казить ее историческую сущность, заставить ее вновь  
и вновь уходить в катакомбы, это не значит, что исти-
на ее вечно и победно царит над миром. Мы верим в 
окончательную победу церкви, но, увы, знаем, что на 
протяжении церковной истории эта победа ни разу 
не реализировалась и не будет реализована вполне до 
конца мира. Реализации всемирной церковной победы  

1 Мать Мария (Скобцова). Воспоминания. Статьи. Очер-
ки. Т. II. Paris: YMCA-PRESS, 1992. С. 239–249. 



100	 Мать Мария (Скобцова)

мешает, во-первых, наличие злой силы, диавола, кото- 
рый до конца мира будет вести с ней борьбу, а, во-вто- 
рых, мешает то, что церковь, будучи не только боже-
ственным, но и человеческим установлением, включает  
в себя, вместе с входящим в нее человечеством, и все 
человеческие удобопревратности, немощи, грехи и по-
роки. Они все время отражаются на церковной жизни,  
все время мешают ей победно засиять и покорить мир.  
На протяжении двухтысячелетнего существования 
церкви человеческое вмешательство в церковную жизнь  
искажало ее в двояком направлении. Церковь находи-
лась или в состоянии гонений, или в состоянии покро-
вительства со стороны государства. Теперь вновь на-
ступила полоса гонений; длящихся уже двадцать лет.  
Трудно сказать, что для церкви тяжелее, что больше ис-
кажает ее лик – гонение или покровительство. Гонения 
в первую очередь уводят на мученичество и смерть 
самых верных, самых жертвенных, самых горячих сы- 
нов церкви. Они соблазняют слабых, которые начинают 
отрекаться, изменять, предавать, отпадать. Они унич- 
тожают возможность проповеди и научения, запрещая 
свободу слова, и этим они выращивают целые поколе
ния в отрыве от евангельской истины. Церковь во вре-
мя гонения уходит в катакомбы, голос ее перестает 
звучать всенародно, внешнее проявление церковной жиз- 
ни замирает. Таковы бедствия, причиняемые гонения
ми. Но гонения выявляют нам святость церкви, гонения 
объединяют ее верных детей, они очищают церковную  
жизнь от вялости, быта, безразличия, случайности. Го- 
нения объединяют «малое стадо», делают отбор, про-
изводят как бы первые опыты того отбора, который 
предстоит нам в последние дни.



Настоящее и будущее Церкви	 101

Покровительство со стороны государства медлен-
но внедряет в церковную жизнь нецерковные понятия, 
подменяет лик Христов, производит смещение планов: 
Церковная жизнь постепенно. перерождается по типу 
любого человеческого установления, церковь становит-
ся ведомством, компрометируется государственными, 
подчас языческими идеалами. Эта отравленность цер-
ковного организма подчас заходит так далеко, что даже 
церковные иерархи утверждают, например, оправдыва
емость смертной казни с точки зрения христианства 
или неразрывность церкви с монархическим образом 
правления. Принадлежность к церкви становится обя-
зательной с государственной точки зрения, она широко 
распространяется, механически включая в свой состав 
всех случайных людей, принадлежащих к данному го-
сударству. От этого организм ее становится дряблым; 
неустойчивым, жизнь становится обездушенной, фор-
мальной. Христова истина подменяется бесчисленны-
ми правилами, канонами, традициями, внешними об-
рядами. За счет. внешнего роста и внешней пышности 
умаляется внутренняя жизнь и подвиг. Церковный ор-
ганизм костенеет. Таковы опасности государственного 
покровительства. Конечно, есть у этого покровитель-
ства и положительные результаты, – известная свобо-
да, – правда, в рамках, поставленных государством, – 
известное внешнее благополучие, мощность внешней 
организации и т.д. Но во всяком случае можно сказать 
одно, – и гонение, и покровительство церкви – два бича, 
которые в течение двух тысячелетий искажали подлин-
ный путь церковной жизни и будут его наверное иска-
жать до самого Страшного Суда.

В этом смысле мы должны подойти и к оценке со
временного положения церкви. В России происходят  



102	 Мать Мария (Скобцова)

гонения, которые то увеличиваются, то стихают. Мож- 
но даже сказать, что за последнее время они имеют ско-
рее тенденцию стихать. Не это важно. Важно, что со-
временная власть в принципе смотрит на церковь; как 
на некую часть общегосударственного организма, – и к 
тому же часть нежелательную. Но если бы она смотре-
ла на нее, как на желательную часть организма, карти-
на не изменилась бы в основном. Власть считает себя 
вправе декларировать общеобязательное отношение к 
церкви, власть себя чувствует над нею, сегодня изыма- 
ет ценности, ссылает в Соловки, казнит иерархов, зав-
тра объявит манифест о помиловании, может быть даже  
наградим чем-нибудь от своих щедрот. В ответ на го-
нения церковь высылает все новых и новых исповедни-
ков и мучеников. Церковь омывается кровью, церковь 
рождает сонмы святых, больше, чем их было во време
на гонения языческих первых веков. Если бы этим все  
исчерпывалось, то о настоящем положении церкви мож- 
но было говорить, ограничиваясь ссылками на ее по-
ложение до признания, в первые века. Но сейчас есть 
одно явление, кажущееся нам чудом, – до такой степе-
ни оно первично, небывало на всем протяжении исто-
рии. Мы имеем небольшой осколок церкви, оказавший-
ся в положении, в котором церковь никогда в мире не 
бывала, – т.е. на свободе, на свободе от гонений и от 
государственных подачек. Я говорю о нашей эмигрант-
ской церкви. Разбросанная по территориям многочис-
ленных государств, не связанная органически со стра-
нами, ее приютившими, предоставленная сама себе, не 
интересующая почти нигде никакую власть, церковь в 
эмиграции вольна жить, лишь руководствуясь ей самой 
присущими законами. В этом величайший, всемирно-
исторический и даже провиденциальный смысл нашего,  



Настоящее и будущее Церкви	 103

на первый взгляд невыносимого и ненормального, по-
ложения. С точки зрения духовной жизни это положе-
ние может быть единственно нормальное за все время 
существования церковной истории. Мы свободны, – и 
это значит, что за все наши неудачи, даже просто за 
нашу инертность, мы отвечаем сами. Мы не можем об-
винять власть или окружающую среду, потому что они 
не гонят нас, не отравляют своим покровительством. 
Если что-либо у нас плохо, то это оттого, что сами мы 
плохи.

Любопытно, что даже пребывая в этой свободе, в 
своей собственной православной среде, мы не изжили 
до конца психологии той церковности, которая так или 
иначе связана с взаимоотношением с государством. В 
нас есть тенденции, ярко выраженные в двух противо-
положных церковных группировках, отколовшихся от  
основного русла эмигрантской церкви. Одна из них –  
карловацкая, – до сих пор не изжила сращенности церк- 
ви с покровительствующим ей государством. Она ярко 
консервативна, она наиболее цезарепапистична, она 
оплакивает вдовство церкви. Она блюдет традиции си- 
нодального периода, обличает ереси и всякое инако-
мыслие и мечтает о восстановлении старого порядка 
вещей, когда государственная власть карала за церков-
ные преступления и предписывала церкви проклинать 
за преступления государственные. Другая группировка 
сконцентрирована около так называемой «патриаршей 
церкви». Она стремится перенести на почву свобод-
ных стран, где она существует, психологию гонения, 
подполья, некоего подчас истерического экстаза. Она 
принимает на себя все ограничения свободы, неизбеж-
ные под властью гонителей и непонятные, – почти пре-
ступные, – там, где эти гонители бессильны. Так, она 



104	 Мать Мария (Скобцова)

согласилась отрицать самый факт гонения на церковь 
в России, потому что утверждать этот факт в России 
нельзя. В этом смысле обе эти церковные группировки 
одинаково несвободны от сращенности с государством, 
одинаково не понимают великого провиденциального 
смысла нам данной свободы. Конечно, было бы непра-
вильным слишком увлекаться схемами и видеть всех 
людей сознательно и точно распределенными по этим 
группировкам. И у них есть свободные люди, и у нас, 
основного русла эмигрантской жизни Евлогианской 
церкви, связанной сейчас с престолом вселенского 
патриарха, – есть много людей, преданных лишь тра-
диции, рутине, памяти о прошлом и т.д. Но если гово-
рить о тенденциях, об основной исторической судьбе, о 
смысле этих группировок, то положение именно тако-
во. Вывод из него ясен. Это безмерная ответственность 
нашей эмигрантской церкви, необходимость действи-
тельно осуществить себя в свободе, необходимость не 
только уберечь те ценности, которые даны ей и кото-
рые сейчас в России истребляются всеми мерами гоня-
щей властью, но и восстановить те ценности, которые 
истреблялись властью благожелательной, потому что 
ей не соответствовали, а может быть и создать новые 
ценности – духовной свободы, обращенности к миру, к 
духовным вопросам, его раздирающим, к культуре, на-
уке, искусству, новому быту. Если серьезно задуматься 
о положении эмигрантской нашей церкви, то его мож-
но сравнить с некиим сложным процессом, происходя-
щим в человеческом организме, если в нем перерезаны 
какие-то основные сосуды кровообращения. Кровь все 
равно стремится вперед и, не имея возможности пере-
двигаться по широким сосудам, находит себе дорогу 
в сосудах капиллярных. Мы, эмигрантская церковь, и 



Настоящее и будущее Церкви	 105

чувствуем себя таким капиллярным сосудам, который 
должен напрячься до предельной степени, чтобы цер-
ковная жизнь, кровь церковной жизни, могла пробить-
ся дальше. Поэтому нам непростительна всякая инерт-
ность, всякая духовная лень, пассивное пребывание в 
атмосфере церковной благодати. Мы должны быть на-
пряжены. Больше того, – мы должны вольно и ответ-
ственно принять нашу церковную судьбу как подвиг, 
как крест, возложенный Богом на наши плечи. На нас 
лежит ответственность за религиозное свободное твор-
чество русского православия, за православную культу-
ру, за сохранение и приумножение полученного нами 
наследства.

Надолго ли обречены мы на такое стояние? Каково 
наше будущее в этой эмигрантской новой церковной 
традиции, вырастающей в атмосфере единственной, 
небывалой свободы? Какая возможна ее встреча с рус-
ским церковным народом и с русским народом вообще? 
Трудна и ответственно говорить о будущем. Но неко-
торые черты его сейчас или уже угадываются, или вы-
водятся логически из современного положения вещей.

Двадцать лет длящееся в России гонение потеряло 
уже свой внутренний пафос. Безбожники жалуются на 
то, что их работники не имеют достаточного энтузиаз-
ма для борьбы с церковью. В России происходят новые 
процессы, скорее угадываемые, чем видимые отсюда. 
Но логика их настолько убедительна, что это угадыва
ние подкрепляется и подтверждается ею. За этот год 
два последовательных политических процесса оконча-
тельно подтвердили то, что уже чувствовалось раньше. 
Друзья и сотрудники Ленина, ответственные деятели 
Октябрьской революции, или казнены, или в опале, или  
сами отошли от дел. Произошел переворот, сравнивать 



106	 Мать Мария (Скобцова)

который надо не с термидором, а с брюмером. С ре
волюцией покончено. Ее результаты стабилизируются. 
Власть в лице Сталина из революционной партийной 
власти стремится стать властью, поддержанной все-
народным признанием. И чем кровавее и отвратитель- 
нее была расправа Сталина со своими вчерашними еди-
номышленниками, тем сильнее необходима ему база  
широкого народного признания. Такова логика вещей. 
Наступает время, а отчасти наступило уже, когда начи-
нается покупка народного признания путем самых раз-
нообразных подачек и уступок. Такие подачки будут  
и по отношению к церкви. Да они в мелочах уже суще-
ствуют. Мы знаем, что разрешен колокольный звон, а 
рождественская елка, ранее запрещенная, была на это 
Рождество почти обязательной. Конечно, елками и ко-
локольным звоном вопрос не будет исчерпан. Можно 
думать, что вскоре некая мера терпимости станет офи
циальным курсом сталинской церковной политики. Сде- 
лать это можно довольно просто. Стоит только объявить,  
что старые религиозники, связанные с ненавистным ре-
жимом, уже уничтожены, что новые кадры верующих 
людей являются лояльными советскими гражданами, 
а потому, мол, сейчас и церковь, заполняемая ими, не 
представляет никакой опасности для советского госу-
дарства. Если же это так, то пусть она свободно и су-
ществует. Конечно, все это предположения, но за них 
сама логика событий. Можно. дальше предположить и 
довольно быстро растущую воду религиозных увлече-
ний, втягивания в церковные интересы широких слоев 
русской молодежи, которой сейчас никто не дает ника
ких приемлемых ответов на основные вопросы миро-
созерцания. Может быть даже и больше того: можно 



Настоящее и будущее Церкви	 107

надеяться на какой-то период расцвета и религиозной 
мысли, и религиозной жизни, и напряженных исканий.

Но тут всегда один вопрос, обойти который нельзя.  
Что из себя представляют эти возможные будущие 
церковные кадры? Точнее, как и в каком духе они вос-
питаны? Нам не важно, что основным принципом их 
воспитания было безбожие. Мы сейчас по отрывкам со- 
ветских сообщений знаем, что этот принцип сильно вы-
ветрился и ничего питательного для вопрошающей че-
ловеческой души не дает. Есть такое советское словцо 
– «переключиться», – так вот, надо думать, что это пе-
реключение может произойти довольно широко и без- 
болезненно. Но есть одна страшная вещь, из которой 
переключиться не так просто. Она касается не матери-
ала современного советского миросозерцания, а метода 
выработки его, диктатура не власти, не силы, а пред-
писание идей, той или иной генеральной линии, вера 
в легко осуществляемую в жизни непогрешимость. В 
сущности, это основное, что страшно в современной 
психологии советского человека. Сегодня он знает, что  
ему надо думать так, что сам Сталин, сама непогре
шимая партия предписывает ему такие-то взгляды на 
безбожие, на науку, на экономический процесс, на ино-
странную политику, на испанскую революцию, на част-
ную торговлю, на отношение к браку и семье, на все 
крупные и мелкие вопросы жизни и быта. И он покор-
но, по всем пунктам, безоговорочно, целиком прини-
мает: все предписанные установки. Завтра что-то изме-
нилось в мире, как-то соображения целесообразности 
заставили партию изменить свою точку зрения не толь-
ко в мелком, но и в кардинальном вопросе. Советский 
гражданин разворачивает очередной номер «Правды» 
или «Известий» и констатирует факт. Оказывается, по 



108	 Мать Мария (Скобцова)

такому-то вопросу надо думать не так, как он вчера ду-
мал, а так, как это предписывается сегодня. А так как 
основная предпосылка его миросозерцания – это вера в 
непогрешимость партийной директивы, то он безболез-
ненно перестраивает свое миросозерцание в соответст
вии с требованием партийного центра. Поражающи в 
этой области страницы Андрэ Жида, где он описывает. 
недоумение каких-то кавказских коммунистов, как им 
реагировать на испанскую революцию. Жид не сразу 
понял, что их смущает. Потом выяснилось: не пришел 
еще номер «Правды», в котором была изложена обяза-
тельная точка зрения. Когда он был получен, ни у кого 
сомнений не осталось – надо сочувствовать испанской 
революции всемерно. Дело иногда идет и гораздо даль-
ше: под влиянием меняющихся партийных директив че- 
ловек начинает каяться во вчерашних своих взглядах, 
как в преступлениях, и приносит это покаяние всена-
родно и с самым предельным самоунижением. Я нароч-
но останавливаюсь подробно на этой извращенной, не-
свободной и больной психологии, чтобы подчеркнуть 
неизбежную стопроцентность, непогрешимость, догма- 
тичность всякого советского увлечения, всякой точки 
зрения, всякого верования. Элемент обязательности, за- 
конности, если хотите, уставности сопутствует всему, 
что случается в советской России. Мы не можем най-
ти ни одного очага свободы, ни одной установки иного 
свойства, мы не можем, другими словами, рассчитывать 
ни на какую иную психологию, кроме описываемой.

Сделаем из этого выводы, правда, чрезвычайно 
предположительные. Если в церковь, одаренную терпи- 
мостью и признанием со стороны советской власти, 
придут новые кадры людей, этой властью воспитанные,  
то придут они именно с такой психологией. Что это 



Настоящее и будущее Церкви	 109

значит? Это, значит, что сначала они, в качестве очень 
жадных и восприимчивых слушателей, будут изучать 
различные точки зрения, воспринимать проблемы, 
посещать богослужения и т.д. А в какую-то минуту, 
почувствовав себя наконец церковными людьми по-
настоящему, по полной своей неподготовленности к 
антиномическому мышлению, они скажут: вот по это-
му вопросу существует несколько мнений – какое из 
них истинно? Потому что несколько одновременно ис-
тинными быть не могут. А если вот такое-то истинное, 
то остальные подлежат истреблению, как ложные. Они 
будут сначала запрашивать церковь, легко перенеся на 
нее привычный им признак непогрешимости. Но вско- 
ре они станут говорить от имени церкви, воплощая в 
себе этот признак непогрешимости. Если в области тя-
гучего и неопределенного марксистского миропонима-
ния они пылают страстью ересемании и уничтожают 
противников, то в области православного вероучения 
они будут еще большими истребителями ересей и охра-
нителями ортодоксии. Шаржируя, можно сказать, что  
за неправильно положенное крестное знамение они бу- 
дут штрафовать, а за отказ от исповеди ссылать в Со
ловки. Свободная же мысль будет караться смертной 
казнью. Тут нельзя иметь никаких иллюзий, в случае 
признания церкви в России и в случае роста ее внеш-
него успеха она не может рассчитывать ни на какие 
иные кадры, кроме кадров, воспитанных в некритиче-
ском, догматическом духе авторитета. А это значит – 
на долгие годы замирание свободы. Это значит – новые 
Соловки, новые тюрьмы и лагеря для всех, кто отстаи
вает свободу в церкви. Это значит – новые гонения и 
новые мученики и исповедники.



110	 Мать Мария (Скобцова)

Было бы отчего прийти в полное отчаяние, если бы, 
наряду с такими перспективами, не верить, что подлин
ная Христова истина всегда связана со свободой, что 
свобода до Страшного Суда не угаснет окончательно в  
церкви, что наше небывалое в мире стояние в свобо-
де имеет характер провиденциальный и готовит нас к 
стойкости и подвигу, как бы вручает нам огромное со-
кровище и дает силы и бережение его, и, наконец, глав-
ное – что бы ни случилось в жизни церковной, – ла-
скательство ли государства, гонение ли безбожников, 
искажение ли духа Христовой свободы, – ничего не 
страшно, потому что врата ада ее не одолеют.

А наш путь, наше призвание, наш подвиг и крест – 
пронести свободную Христову истину через все испы-
тания.



СВЯТОЙ И ВЕЛИКИЙ СОБОР
ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

18–27 июня 2016 года





«ГЛАВНОЕ, ЭТО – 
ДУХ ЕДИНСТВА И ОБЩЕНИЯ!»

Беседа с архиепископом Телмисским 
Иовом (Геча)

Наталия Большакова-Минченко: С 18 по 27 июня 
2016 года, в Неделю Пятидесятницы, в Православной 
академии Крита, Колимбари в Хания, проходил Святой 
и Великий Собор Православной Церкви. 

Владыка, вы не только лично непосредственно, в те- 
чение нескольких лет участвовали в подготовке Все- 
православного Собора, но и были на Соборе в качестве 
члена делегации Вселенского Патриархата, члена секре- 
тариата Всеправославного Собора и спикера секрета-
риата Собора. Как, на ваш взгляд, осуществилось ли то, 
что было задумано?

Архиепископ Иов (Геча): Осуществилось то, что все  
тексты, все документы, которые были подготовлены и 
намечены для обсуждения – были приняты. Там было 
внесено несколько исправлений, которые не меняют суть  
этих документов, а готовились они в течение сорока с 
лишним лет. Самый важный, самый сильный текст, это 
документ, который был написан за неделю до Собора – 
Окружное послание Собора. 

Самое главное, что Собор состоялся и засвидетель-
ствовал единство Православия, несмотря на отсутствие 
делегаций четырех Церквей. Их отсутствие не помеша-
ло единству, потому что не было никаких разделений, 
несогласий после Собора, и мы надеемся, что в про-
цессе рецепции Собора все документы будут приняты 
и этими поместными Церквами, которые участвовали в 
подготовке Собора, внесли свой вклад в его проведение. 



114	 Наталия Большакова-Минченко

А самое главное это то, что среди всех участвующих 
было общее желание, чтобы такие Соборы регулярно 
собирались, чтобы обсуждать и решать проблемы, сто-
ящие сегодня перед Православной Церковью. 

Н. Б.-М.: Как Вы думаете, владыка, в чем причина 
того, что в последний момент представители четырех 
поместных Церквей решили не участвовать во Всепра- 
вославном Соборе?

Вл. Иов: Это, прежде всего, внутренние причины тех  
Церквей, которые не приехали на Собор, – Антиохий
ский патриархат, Русская Православная Церковь, Гру- 
зинская Церковь и Болгарская Церковь, – поскольку все  
эти Церкви участвовали в подготовке Собора до по-
следнего момента, можно сказать, до последней секун-
ды. Все тексты, которые обсуждались, были написаны  
вместе с ними и там стояли подписи и Патриарха Мос- 
ковского Кирилла, и митрополита Илариона (Алфеева), 
и других представителей этих Церквей. Я думаю, что 
это проблемы внутренние, скорее всего, связанные с ра- 
дикальными тенденциями, можно сказать, такого фун-
даменталистского направления, которые против экуме
низма, против связи и общения с другими христианами 
и так далее… 

Но причина отсутствия Антиохийского патриархата 
несколько другая, и она носит отчасти политический 
оттенок, так как это связано с проблемой Катара, кото-
рая не была решена до Собора. Таким образом, у делега-
ции Антиохийского патриархата возникал вопрос: как 
мы можем сослужить с патриархом Иерусалимским, 
если у нас по этой проблеме есть разделения.

Н. Б.-М.: А какие вопросы поднимались на Соборе?
Вл. Иов: На Соборе было решено и подтверждено то,  

что давно соборно обсуждалось, и в чем участвовали  



Беседа с архиепископом Телмисским Иовом (Геча)	 115

представители всех, без исключения, поместных Право
славных Церквей, и что было одобрено на Собраниях 
Предстоятелей всех Церквей.

Н. Б.-М.: Всех четырнадцати?..
Вл. Иов: Да, и обсуждались шесть тем: миссия Церк- 

ви в православном мире; вопрос автономии и способ ее  
предоставления; вопрос православной диаспоры; вопрос  
поста и его важности; вопрос таинства брака и препят-
ствия к нему; вопрос отношения Православной Церкви 
к другим конфессиям – к остальным христианам. 

Н. Б.-М.: И эти вопросы готовили в течение сорока 
лет?

Вл. Иов: Да! 
Н. Б.-М.: То есть можно сказать, что они решены или  

так нельзя сказать?
Вл. Иов: Понимаете, первая версия этих текстов была  

написана в течение 80-х годов прошлого века, и они пе-
рерабатывались совсем немного в 2014 и 2015 годах и 
обсуждались представителями всех Церквей, а теперь 
они были подтверждены и приняты всеми, кто участ
вовал в Соборе. 

Н. Б.-М.: То есть это десять поместных Церквей?
Вл. Иов: Да!
Н. Б.-М.: А как Вы считаете – было ли чувство един-

ства?
Вл. Иов: Абсолютно! Удивительно, что несмотря на  

испытания и проблемы, возникшие оттого, что в по-
следнюю минуту четыре Церкви отказались участво
вать, и несмотря на то, что текст об отношении Пра- 
вославной Церкви к другим христианам был причиной  
многих споров до Собора и во время Собора, – не было 
абсолютно никакой напряженности. Выступали епис
копы, которые были делегатами, все могли выступать 



116	 Наталия Большакова-Минченко

совершенно свободно. Мы слышали выступления, ко-
торые были противоречивыми, разных направлений, 
но несмотря на расхождения, на самые разные мнения, 
которые выражались, – чувствовалось единство и цар-
ствовал дух братской любви и мира. Все слушали друг 
друга с большим вниманием и уважением. Это было 
удивительно! Мы не ожидали, что будет такая атмосфе
ра, и это очень радует, потому что является свидетель-
ством того, что Собор – это именно то место, где мож-
но обсудить расхождения. Каждый имеет право думать 
по-своему. Мнения могут расходиться, но главное, что 
Собор – это место, где можно их свободно выразить 
и исходя из этого найти выход из положения, найти 
какой-то консенсус. 

Н. Б.-М.: А, кроме епископов, были из приходов, 
епархий – духовенство, миряне?

Вл. Иов: От каждой поместной Церкви участвовали  
24 епископа-делегата плюс предстоятель Церкви, то есть  
каждая Церковь имела право послать 25 делегатов-епис
копов. Естественно, маленькие Церкви, как, например, 
Польская Церковь или Иерусалимский патриархат не 
послали столько епископов, потому что у них нет тако-
го количества епископов. Поэтому, делегация Польской 
Церкви складывалась из шести епископов, но, по идее, 
у каждой Церкви была возможность послать 25 епис- 
копов, которые имели право голоса и, даже, право вы-
ступить, а в качестве советников – каждая Церковь 
могла иметь шесть человек из духовенства, мирян или  
монашествующих. Это уже выбор каждой Церкви –  
кого она хотела взять с собой, – которые не имели пра- 
ва на выступления, но которые присутствовали на Со- 
боре и могли советовать и помогать епископам во вре-
мя сессий. 



Беседа с архиепископом Телмисским Иовом (Геча)	 117

Н. Б.-М.: Практически мог быть 31 человек?
Вл. Иов: Да! 
Н. Б.-М.: Повлияют ли решения Собора на жизнь 

Церквей, на актуальные проблемы сегодняшнего дня?
Вл. Иов: Собор, в целом, не принесет никаких из-

менений в современной жизни Православной Церкви, 
поскольку документы, которые были приняты, выра
жают сегодняшнюю практику в Церкви, но важно, что  
Собор подтвердил эту практику. Я приведу только один  
пример, – это пример православной диаспоры. Право- 
славная диаспора – это новый феномен, который по-
явился в ХХ веке, потому что до ХХ века православ-
ные не создавали никаких приходов, никаких епархий  
за границей своей канонической территории. Не было, 
например, православных епархий в Европе или в Аме- 
рике. Это уже явления ХХ века, которые не предвидел 
никакой Собор, никакие уставы Православной Церкви. 
На практике, из этого положения, которое очень близко 
связано с эмиграцией в течение ХХ века, были созданы 
в некоторых местах епископские конференции, ассам-
блеи православных епископов, например, в Америке и 
Франции, и сейчас этот опыт, эта практика официально 
принята Православной Церковью – на Всеправославном 
Соборе, который эту Ассамблею православных еписко-
пов в разных регионах диаспоры уже подтвердил, как 
каноническую реальность. Скажем, никогда никакой 
Собор не принимал никаких решений насчет смешан-
ных браков между, допустим, православными и католи-
ками или протестантами, зато существовала церковная 
икономия, пастырская икономия. Ну, сейчас Собор на 
эту тему тоже постановил, что есть такая практика и она 
в таких-то случаях принимается. Поэтому Собор ниче-
го не меняет в современной практике, но подтверждает,  



118	 Наталия Большакова-Минченко

что такая практика есть в Православной Церкви, что 
она приемлема или допустима.

Н. Б.-М.: Как вам кажется, для Церкви, для право-
славия в целом какое значение может иметь этот Собор? 

Вл. Иов: Как было сказано на открытии Собора Свя- 
тейшим Патриархом Вселенским Варфоломеем, «этот 
Собор не вызван необходимостью, продиктованной ка- 
кими бы то ни было событиями, но проистекает из тра- 
диционной идентичности Церкви, которая живет не 
иначе, как только Соборно». В частности, патриарх под- 
черкнул, что соборность означает преодоление индиви-
дуализма духом соборности. В основании соборности 
лежит Евхаристическое собрание, то есть, сам факт «со-
брания вместе, с тем, чтобы совершать Божественную 
Евхаристию». Исторически сложившаяся практика со-
борности является единственным путем Церкви в ре-
шении всякого рода проблем, как на поместном уровне, 
так и в более широком плане.

Таким образом, Церковь и соборность, Церковь и си- 
нодальность – это неразделимые понятия. На самом де- 
ле, Церковь является собором, является синодом и по-
этому от апостольских веков до наших дней в течение 
всей истории, всегда Церковь созывала Соборы, и они 
бывали даже после Вселенских соборов. Соборы были 
в Константинополе в XII, XIV, XVI, XVII, XVIII и даже 
в XIX веке, так что институция Соборов всегда была и 
это особенно важно сегодня, потому что если раньше 
разные регионы мира, разные государства, провинции 
жили своей жизнью и с вопросами, которые возника-
ли в этих разных регионах, могли справляться регио-
нальные Синоды, то в наше время глобализации мир 
фактически живет одними и теми же проблемами, по-
тому что мир смотрит тот же самый интернет, те же 



Беседа с архиепископом Телмисским Иовом (Геча)	 119

самые новости по телевидению. И о проблемах, кото- 
рые возникают в России или в Америке, знает и Афри- 
ка, и Азия. И поэтому в наше время есть необходимость 
все эти проблемы, которые являются глобальными, 
решать соборно, на всемирном уровне. Поэтому такая 
институция Святого Великого Собора Православной 
Церкви – она сегодня, в наше время, особенно важна, 
просто необходима.

Н. Б.-М.: Скажите, пожалуйста, какие языки были 
рабочими?

Вл. Иов: Официальными языками Собора были гре- 
ческий, русский, французский и английский. Был так-
же предусмотрен, как рабочий язык (то есть, на кото-
ром могли выступать и на который предоставлялся 
синхронный перевод) – арабский язык, но, поскольку не  
приехал Антиохийский патриархат, то этот язык не 
употреблялся…

Н. Б.-М.: А Александрийская Церковь?
Вл. Иов: Александрийская Церковь, в основном, ис-

пользовала или греческий или английский. И, конечно, 
для всех этих языков был синхронный перевод.

Н. Б.-М.: Скажите, владыка, а какие направления 
в богословии, какая позиция, какие тенденции сейчас 
преобладают в поместных Церквах, ну, например, ре-
форматорские, либеральные или консервативные? Что 
в этом смысле показал Всеправославный Собор? 

Вл. Иов: Вообще, если смотреть на Святой Великий 
Собор, который был проведен на Крите в июне меся-
це, можно сказать, что сейчас в Православных Церквах 
проявляются, если не фундаменталистские, то консер-
вативные явления. История подготовки Собора начи-
нается в 1902 году, и в этот период подготовки те, кто в 
ней участвовали, – иерархи, представители поместных 



120	 Наталия Большакова-Минченко

Церквей, были готовы к радикальным реформам. Тогда 
поднимался для дискуссий вопрос о реформе календа-
ря. Это не значит, что он был бы решен. Поднимался 
вопрос второго брака для священнослужителей и так 
далее. Такие вопросы, которые, на самом деле, являют-
ся практическими, встающими иногда перед Синодами 
поместных Православных Церквей, и на которые не так  
легко ответить. Но в то время, в начале XX века иерар
хия была более открыта к дискуссиям по этим вопро-
сам и была более открыта для каких-то нужных ре-
форм в Церкви. 

Н. Б.-М.: Вы говорите о иерархах разных Церквей?
Вл. Иов: Всех! Всех поместных Церквей. Потому что  

в 1902 патриарх Константинопольский Иоаким III обра-
тился ко всем поместным Церквам с этими вопросами, 
и все предстоятели были согласны с тем, что эти вопро-
сы надо обсудить вместе и что нужно собрать какую-
то конференцию, и от этого возникла идея Собора. Но 
в наше время господствует боязнь отвечать на такие во-
просы, и общая тенденция Святого Великого Собора – 
все-таки, консервативная. Многие люди, никогда не чи-
тавшие тексты, которые были подготовлены до начала 
Собора и которые были приняты на Соборе, представля-
ют себе, что Собор этот и новаторский, и либеральный. 
На самом деле – совсем нет! Это Собор, скорее, кон-
сервативный, где просто подтвердилась практика, ко- 
торая всегда наблюдалась в Православной Церкви. Я не 
хочу ни осуждать консерваторов, ни хвалить либералов  
или наоборот, но просто я наблюдаю движения, которые 
возникают. Но, с чем связано это консервативное или 
даже фундаменталистское направление в Церкви или 
боязнь, страх, обсуждать такие вопросы?.. Чаще всего 
это возникает от незнания, невежества. Когда человек 



Беседа с архиепископом Телмисским Иовом (Геча)	 121

не знает свою историю, свою традицию, когда человек 
не знает творения Святых Отцов, источники истории 
своей Церкви, источники Канонического права, когда 
у него не хватает знаний, он боится и ставить вопросы, 
и отвечать на них. Когда человек владеет знаниями, он 
не боится отвечать на вопросы. Если задуматься, как в 
наше время бороться против консерватизма или фун-
даментализма – ответ один: только через образование.

Н. Б.-М.: Повышение уровня образования и духовен
ства…

Вл. Иов: …и всех!
Н. Б.-М.: А к чему пришли на Соборе в вопросе от-

ношения Православной Церкви к другим конфессиям –  
к остальным христианам? 

Вл. Иов: На Соборе просто подтвердили то, что было  
уже на Всеправославной конференции 60-х годов и даже 
раньше, – все инициативы, диалоги начала прошлого 
века, которые были между Православными Церквами и 
другими христианскими Церквами и конфессиями. Все 
что делалось – будет продолжаться. Этот диалог под-
твержден и методология этого диалога подтверждена. 

Н. Б.-М.: И все Церкви в этом едины?
Вл. Иов: Да!
Н. Б.-М.: Все поместные Православные Церкви ве-

дут диалог?
Вл. Иов: Все. Надо понимать, что эти начинания 

возникли на всеправославном уровне еще в начале  
ХХ века по инициативе патриарха Иоакима III и под-
держаны его приемниками. Методология диалога была 
подтверждена во времена всеправославных конферен-
ций, которые собирались на Родосе в 60-х годах про-
шлого века…

Н. Б.-М.: При патриархе Афинагоре?



122	 Наталия Большакова-Минченко

Вл. Иов: Да. И надо понимать, что диалог, который  
ведётся между Православной Церковью и Римско-като- 
лической Церковью или диалог между Православной 
Церковью и Англиканской Церковью, или между Пра- 
вославной Церковью и лютеранами, и так далее, все эти 
диалоги – это диалоги от лица Православной Церкви в 
ее полноте. Это не диалог между Константинополем и 
Римом, между Москвой и Римом, между Александрией 
и Римом, или между Константинополем и Англиканской 
Церковью. И во всех этих диалогах участвуют пред-
ставители всех поместных Церквей под председатель-
ством представителя Константинопольской Церкви. 

Это выражение мнения полноты Православной Церк- 
ви, потому что все эти диалоги ведутся с согласия всех 
поместных Церквей. После конференций 60-х голов на 
Родосе все представители поместных Церквей согла-
сились, что надо начинать диалоги со всеми христиан-
скими Церквами и конфессиями, так что есть офици-
альное согласие от иерархии каждой Церкви. 

Н. Б.-М.: Очень хорошо! 
Что вам лично кажется самым важным из того, что 

происходило во время Собора?
Вл. Иов: Самое важное, это именно соборность, все- 

православное единство, то, что мы могли все вместе 
прожить неделю, молиться, общаться, выслушать друг 
друга и вместе стараться найти решения проблем, кото-
рые касаются всех нас. Так что, главное – это дух един-
ства и общения, который очень важен в наше время.

Н. Б.-М.: Это вдохновляет!
Вл. Иов: Абсолютно!
Н. Б.-М.: Скажите, а сам патриарх доволен?
Вл. Иов: Он доволен тем, что Собор состоялся. Пат- 

риарх считал, что если Собор не состоится сейчас, то 



Беседа с архиепископом Телмисским Иовом (Геча)	 123

никогда не состоится. Конечно, он жалеет, что некото-
рые Церкви не приехали. Разочарование в связи с их не- 
обоснованным отказом от участия усугубляется тем, 
что две из них одобрили и подписали все тексты Собора 
на недавнем Собрании предстоятелей Святейших Пра- 
вославных Автокефальных Церквей. 

Но главное, что Собор собрался и это дает надежду, 
что будут другие Соборы и после него. 

Н. Б.-М.: А как часто вообще было бы хорошо со-
бирать Собор?

Вл. Иов: Говорилось о том, чтобы такие Соборы со-
бирались каждые 7, или 10, или 12 лет. Но надо понимать, 
что есть организационные вопросы: чтобы провести Со- 
бор надо его подготовить; есть финансовая сторона и 
это тоже надо учитывать. Но главное, что есть такое же-
лание! Важно и то, что Собор состоялся, и то, что все 
довольны своим участием, и есть хорошие воспомина-
ния о Соборе, и есть желание собираться в будущем. 

Н. Б.-М.: Да, слава Богу! 
Спасибо, владыка! Было интересно поговорить с ва

ми, потому что вы непосредственный участник и под-
готовки и проведения Собора.

Вл. Иов: Спасибо вам!

Италия, монастырь Бозе 
Сентябрь 2016



Святой и Великий Собор.
Пятидесятница 2016 года.

«В соединение вся призва»

ОКРУЖНОЕ ПОСЛАНИЕ

Во имя Отца, и Сына, и Святого Духа!
Благодарственную песнь воссылаем мы в Троице по- 

клоняемому Богу, сподобившему нас собраться «вкупе»  
в дни Пятидесятницы на острове Крит, освящённом 
Апостолом языков Павлом и его учеником Титом, «ис-
тинным сыном по общей вере» (Тит 1:4), и с позволения 
Святого Духа завершить работу Святого и Великого 
Собора Православной нашей Церкви – созванного Его 
Божественным Всесвятейшеством Вселенским Патри-
архом Варфоломеем с согласия Блаженнейших Пред-
стоятелей Святейших Православных Церквей – во сла-
ву благословенного имени Господня, на благо народа 
Божьего и всего мира, исповедуя вместе с Божествен-
ным Павлом: «Каждый должен разуметь нас, как слу-
жителей Христовых и домостроителей таин Божиих» 
(1 Кор 4:1).

Святой и Великий Собор Единой Святой Соборной 
и Апостольской Церкви являет собой подлинное сви-
детельство веры в Богочеловека Христа, Единородного 
Сына и Слова Божия, явившего вочеловечением, всем 
Своим «делом» на земле, крестной жертвой и воскре-
сением Троичного Бога как безграничную Любовь. По-
тому едиными устами и единым сердцем мы обращаем 
слово «в нашем уповании» (1 Петр 3:15) не только к ча-
дам Святейшей нашей Церкви, но и ко всякому челове-
ку, «ближнему и дальнему» (Еф 2:17). «Упование наше» 



Окружное послание	 125

(1 Тим 1:1), Спаситель мира открылся как «с нами Бог» 
(Мф 1:23) и как Бог «за нас» (Рим 8:32), «Который хочет, 
чтобы все люди спаслись и достигли познания истины» 
(1 Тим 2:4). Проповедуя милость и не утаивая благоде-
яния, со знанием слов Господа, что «небо и земля пре-
йдут, но слова мои не прейдут» (Мф 24:35), «исполнен-
ные радости» (1 Ин 1:4), мы благовествуем слово веры, 
надежды и любви, взирая на «невечерний, не имею-
щий преемства и нескончаемый день» (Василий Вели
кий, Беседа вторая на Шестоднев.  – PG 29, 52). Тот 
факт, что жительство наше «на небесах» (Фил 3:20), не 
упраздняет, но усиливает наше свидетельство в мире.

В этом мы равняемся на предание Апостолов и наших 
Отцов, которые благовествовали Христа и через Него 
спасительный опыт веры Церкви и, богословствуя как 
«ловцы человеков», направлялись «по-апостольски» к  
людям каждой эпохи, чтобы передать им Евангелие сво- 
боды, «которую даровал нам Христос» (Гал 5:1). Цер-
ковь не живёт для себя. Она всецело приносит себя  
человечеству для возвышения и обновления мира в но-
вом небе и новой земле (см. Откр 21:1). Таким образом, 
она несёт евангельское свидетельство и раздаёт во все-
ленной дары Божии: Его любовь, мир, справедливость, 
примирение, силу Воскресения и чаяние вечности.

* * *

I. Церковь: Тело Христа, образ Святой Троицы
1. Единая Святая Соборная и Апостольская Церковь 

есть богочеловеческое общение по образу Святой Трои
цы, предвкушение и переживание эсхатологических 
реалий в Божественной Евхаристии и откровение сла-
вы будущего века и, как непреходящая Пятидесятница,  



126	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

несмолкающий пророческий голос в мире, присутст
вие и свидетельство Царства Божьего, «пришедшего в 
силе» (Мк 9:1). Церковь как Тело Христово «собирает» 
(Мф 23:37) в Нём, преображает и поит мир водой, «те-
кущей в жизнь вечную» (Ин 4:14).

2. Апостольское и святоотеческое предание, сообра-
зуясь с наставляющими словами Господа и основателя 
Церкви на Тайной Вечере с учениками Его в таинстве 
Божественной Евхаристии, характеризовало Церковь 
как «Тело Христово» (Мф  26:26; Мк  14:22; Лк  22:19; 
1 Кор 10:16-17; 11:23-29) и всегда связывало его с таин-
ством вочеловечения Сына и Слова Божия от «Духа 
Свята и Марии Девы». В этом смысле предание всег-
да подчёркивало неразрывную связь, с одной стороны, 
всей тайны Божественного замысла спасения во Хрис
те с тайной Церкви, и с другой – тайны Церкви с таин-
ством Божественной Евхаристии, непрерывно утверж-
даемой в таинственной жизни Церкви через действие 
Духа Святого.

Православная Церковь, верная таковому единоглас-
ному апостольскому преданию и таинственному опы-
ту, является подлинным продолжением Единой Святой 
Соборной и Апостольской Церкви, каковая Она испове-
дуется в Символе Веры и утверждается в учении Отцов 
Церкви. Таким образом, она ощущает свою великую 
ответственность не только за подлинное переживание 
этого опыта церковным телом, но и за достоверное сви-
детельство истины всем людям.

3. Православная Церковь, в единстве и соборности 
её, есть Церковь Соборов, начиная с Апостольского 
собора в Иерусалиме (Деян 15:5-29) до сегодняшнего 
дня. Церковь сама по себе является Собором, собран-
ным Христом и руководимым Святым Духом, согласно  



Окружное послание	 127

апостольскому принципу «угодно Святому Духу и нам»  
(Деян  15:28). Посредством Вселенских и Поместных 
соборов Церковь благовествовала и благовествует тай-
ну Святой Троицы, явленную в вочеловечении Сына и  
Слова Божия. Соборная деятельность непрерывно про-
должается в истории в последующих соборах, облада-
ющих вселенским авторитетом, среди которых были 
следующие: Великий Собор (879–880), созванный при 
Великом Фотии, Патриархе Константинопольском; со- 
званные при святом Григории Паламе Великие Собо
ры (1341, 1351, 1368  гг.), посредством которых была 
утверждена истина веры, касающаяся прежде всего 
исхождения Святого Духа и причастия человека не-
тварным божественным энергиям; затем Святые и Ве-
ликие Константинопольские Соборы – 1484 года, опро-
вергший униатский Флорентийский Собор, 1438–1439 
и 1638, 1642, 1672, 1691 годов, опровергшие протестант-
ские верования, а также Собор 1872 года, осудивший 
этнофилетизм как экклезиологическую ересь.

4. Святость человека не мыслится вне Тела Христо-
ва, которое есть Церковь (Еф 1:23). Святость исходит 
от Того, Кто един Свят. Она есть приобщение чело-
века святости Бога в «общении святых», как об этом 
провозглашает возглас иерея во время Божественной 
Литургии: «Святая святым», и ответ верующих: «Един 
Свят, един Господь Иисус Христос, во славу Бога Отца. 
Аминь». В этом же духе святой Кирилл Александрий-
ский подчёркивает, что Христос, «будучи Богом, свя-
тым по природе… освящается нас ради в Духе Свя-
том… Сделал же Он сие для нас, не ради Себя Самого, 
а с тем, чтобы таким образом из Него и в Нем, Пер-
вым получившим это освящение, благодать освящения 



128	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

была бы утверждена во всем роде сем». (Толкование на 
Иоанна, 11. – PG 74, 548).

Таким образом, согласно святому Кириллу, Христос 
есть «общее лицо наше», воссоединяющее в своей чело-
вечности человечность всего человеческого рода, «все 
же были во Христе, и общее лицо человечества восхо-
дит к Его лицу» (Толкование на Иоанна, 11. – PG 73,  
157–161), потому он является единственным источником 
освящения человека Духом Святым. Таким образом, 
святость – это участие человека как в таинстве Церкви, 
так и в священных таинствах, центральное из которых 
– Святая Евхаристия, которая есть «жертва живая, свя-
тая и благоугодная Богу» (Рим 12:1). «Кто отлучит нас 
от любви Христовой: скорбь, или теснота, или гонение, 
или голод, или нагота, или опасность, или меч? Как на-
писано: за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают 
нас за овец, обречённых на заклание. Но все сие пре-
одолеваем силою Возлюбившего нас» (Рим  8:35-37). 
Святые воплощают в себе эсхатологическую идентич-
ность Церкви, как вечное славословие перед земным 
и небесным Престолом «Царя Славы» (Пс 23:7), являя 
образ Царства Божия.

5. Православная Соборная Церковь состоит из че-
тырнадцати Поместных Автокефальных Церквей, все-
православно признанных. Принцип автокефалии не мо-
жет функционировать в ущерб принципу соборности и 
единства Церкви. Мы считаем таким образом, что со
здание Епископских Собраний в православной Диаспо-
ре, сформированных из всех канонически признанных 
епископов в каждом из установленных регионов, кото-
рые продолжают относиться к тем же каноническим 
юрисдикциям, что и в настоящее время, является по-
ложительным шагом в направлении их канонической 



Окружное послание	 129

организации. Их последовательная работа гарантирует 
уважение к экклезиологическому принципу соборности.

II. Миссия Церкви в мире
6.  Апостольское служение  и проповедь Евангелия, 

известная как миссионерство, являются главной состав- 
ляющей идентичности Церкви, хранением и соблюде
нием Господней заповеди: «Идите, научите все народы»  
(Мф 28:19). Это есть дыхание жизни, которое Церковь 
вдыхает в человеческое общество и которым оцерков-
ляет мир через возникающие повсюду местные Церк-
ви. В этом смысле православные верующие являются и 
должны являться апостолами Христа в мире. Эта мис-
сия должна исполняться не агрессивно, а свободно, в 
любви и уважении к культурной самобытности каждо-
го человека и народа. В этих усилиях должны участво-
вать все Православные Церкви с надлежащим уваже-
нием к каноническому порядку.

Участие в Божественной Евхаристии – это источник 
апостольского рвения к евангелизации мира. Участвуя 
в Божественной Евхаристии и молясь в священном Со-
брании о Вселенной, мы призваны продолжать «литур-
гию после Литургии» и давать свидетельство истины 
нашей веры пред лицом Бога и человека, разделяя дары 
Божии со всем человечеством, будучи послушными яс-
ной заповеди Господа пред Его Вознесением: «и будете 
Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Сама-
рии и даже до края земли» (Деян 1:8). Слова перед Боже-
ственным Причастием: «Раздробляется и разделяется 
Агнец Божий, раздробляемый и неразделяемый, всег-
да ядомый и никогдаже иждиваемый» показывают, что 
Христос как «Агнец Божий» (Ин 1:29) и как «Хлеб Жиз-
ни» (Ин 6:48) преподносится нам как вечная Любовь,  



130	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

соединяющая нас с Богом и друг с другом. Он учит нас 
разделять дары Божии и приносить себя всем христо-
подобным образом.

Жизнь христиан есть неложное свидетельство об-
новления всех во Христе – «Кто во Христе, тот новая 
тварь; древнее прошло, теперь все новое» (2 Кор 5:17) –  
и призыв, обращённый ко всем людям, о личном сво-
бодном участии в вечной жизни, в «благодати Господа 
нашего Иисуса Христа и в любви Бога и Отца», ради пе-
реживания в Церкви «причастия Святого Духа». «Ибо  
таинство спасения – для добровольно жаждущих его, а 
не насильно привлекаемых» (Максим Исповедник, Тол- 
кование на молитву Господню. – PG 90, 880). Рееванге
лизация народа Божия в современных секуляризирован
ных обществах, как и евангелизация ещё не познавших 
Христа, являются непрерывной обязанностью Церкви.

IIΙ. Семья – образ любви Христа к Церкви
7. Православная Церковь считает нерушимым союз 

любви мужчины и женщины, «тайну великую… по от-
ношению ко Христу и к Церкви» (Еф 5:32) и происте-
кающую из него семью, являющуюся единственным 
гарантом рождения и воспитания детей согласно плану 
Божественной икономии, «Церковь малую» (свт. Ио-
анн Златоуст, Толкование на послание к Ефесянам, 20. –  
PG 62, 143), и оказывает ей должную пастырскую под-
держку.

Современный кризис брака и семьи есть результат 
кризиса свободы и сведения её лишь к эгоцентричной эв-
демонистической самореализации, её отождествления с 
индивидуальной независимостью и автономией, утратой  
мистического характера единения мужчины и женщины, 
предания забвению жертвенного характера любви. Со-



Окружное послание	 131

временное секуляризированное общество рассматрива-
ет брак, руководствуясь чисто социологическими и праг- 
матическими критериями, считая его лишь некой про-
стой формой взаимоотношений наряду со многими дру-
гими, имеющими право быть законно закреплёнными.

Брак есть питаемая Церковью мастерская жизни в 
любви и непревзойдённый дар благодати Божией. «Вы-
сокая рука» «связывающего» Бога «невидимо предстоит 
сочетающимся, обручая» их со Христом и друг с дру-
гом. Венцы, возлагаемые на головы жениха и невесты во 
время совершения таинства, возводят к понятию жерт-
вы и полного посвящения себя Богу и ближним. Также 
они говорят о жизни в Царстве Божием, раскрывая эсха-
тологическую направленность таинства любви.

8. Святой и Великий Собор с особенной любовью и 
заботой обращается к детям и всей молодёжи. В раз-
ноголосице взаимоисключающих определений относи
тельно идентичности детского возраста Святейшая наша  
Церковь предлагает слова Господа «если не обратитесь 
и не будете как дети, не войдёте в Царство Небесное» 
(Мф 18:3) и «кто не примет Царствия Божия, как дитя, 
тот не войдёт в него» (Лк 18:17), а также всё сказанное 
нашим Спасителем тем, кто «возбраняет» (Лк 18:16) де-
тям приближаться к Нему и «соблазняет» (Мф 18:6) их.

Церковь предлагает молодёжи не только «помощь», 
но и «истину» богочеловеческой новой жизни во Хри-
сте. Православная молодёжь должна осознать, что яв-
ляется носителем многовековой и благословенной тра-
диции Православной Церкви и вместе с этим её продол-
жателем: она призвана мужественно хранить, активно 
культивировать вечные ценности Православия, чтобы  
нести живительное христианское свидетельство. Сре- 
ди них явятся и будущие служители Церкви Христовой. 



132	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

Таким образом, молодёжь это не просто «будущее» 
Церкви, но и деятельное выражение боголюбивой и бо-
гочеловеческой жизни её в настоящем.

IV. Воспитание во Христе
9. В наше время в сфере воспитания и образования 

наблюдаются новые тенденции, касающиеся содержа-
ния и целей образования, а также подхода к детскому 
возрасту, роли учителя и ученика и современной шко-
лы. Поскольку образование занимается не просто че-
ловеком, как он есть, а тем, каким он должен быть 
и каково содержание его ответственности, само собой 
разумеется, что сформированный нами образ человека 
и смысла его бытия определяют наш взгляд и на его об-
разование. Преобладающая сегодня секулярная и ин-
дивидуалистическая образовательная модель, которая 
изнуряет молодое поколение, вызывает озабоченность 
у Православной Церкви.

В центре пастырской заботы Церкви находится об-
разование, цель которого не только интеллектуальное 
развитие, но и формирование и совершенствование че-
ловека во всей его целостности как психосоматической 
и духовной сущности, согласно триптиху: Бог, человек, 
мир. Своим назидательным словом Церковь заботливо 
призывает народ Божий и в особенности молодёжь к 
осознанному и активному участию в жизни Церкви, 
культивируя в них «усерднейшее желание» жизни во 
Христе. Таким образом, христоименитая полнота нахо
дит в богочеловеческом общении Церкви экзистенци-
альную поддержку и переживает в ней предвидение 
воскресения по благодати обожения.



Окружное послание	 133

V. Церковь пред лицом современных вызовов
10. Сегодня Церковь Христова сталкивается с край-

ними и вызывающими проявлениями идеологии секуля-
ризации, присущими политическим, культурным и со- 
циальным событиям. Основным элементом идеологии  
секуляризации всегда было и остаётся по сей день пол-
ное отчуждение человека от Христа и духовного влия
ния Церкви из-за неоправданного отождествления Церк- 
ви с консерватизмом, так же как и из-за не обоснованной  
исторически характеристики её как якобы препятствия 
на пути всяческого прогресса и развития. В современных 
секулярных обществах человек, отрезанный от Бога,  
отождествляет свободу и смысл жизни с полной авто-
номией и освобождением от своего вечного предназна-
чения, в результате чего возникает ряд ошибочных по-
ниманий и намеренно неправильных трактовок христи-
анской традиции. Таким образом, считается, что данная 
свыше во Христе свобода и прогресс «в меру полного 
возраста Христова» (Еф  4:13) противоречат «самоспа-
сительным» тенденциям человека. Жертвенная любовь 
оценивается как несовместимая с индивидуализмом, а 
аскетический характер христианской морали считается 
невыносимым вызовом для человеческого эвдемонизма.

Отождествление Церкви с консерватизмом, несовме-
стимым с прогрессом цивилизации, является произ-
вольным и злоупотребительным, поскольку осознание 
своей идентичности христианскими народами несёт на  
себе неизгладимую печать непреходящего вклада Церк-
ви не только в их культурное наследие, но и в здоровое 
развитие светской культуры в целом, поскольку Бог по-
ставил человека домоустроителем всего Своего творе-
ния и его соработником в мире. Православная Церковь 
противопоставляет современному «человеку-богу» как  



134	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

верховному мерилу всего «Богочеловека»: «Бога вопло-
тившегося, а не человека обоженного» (св. Иоанн Да
маскин, Точное изложение православной веры, 3, 2. –  
PG 94, 988). Она являет спасительную истину Богоче-
ловека и Его Тело – Церковь как место и образ жизни 
в свободе, как «истинствующую в любви» (см. Еф 4:15) 
и как участие, уже на земле, в жизни воскресшего Хри-
ста. Богочеловеческий, «не от мира сего» (Ин 18:36) ха-
рактер Церкви, который питает и направляет «в мир» 
своё присутствие и свидетельство, несовместим с сооб-
разованием Церкви (см. Рим. 12:2) с миром в какой бы 
то ни было форме.

11. Благодаря развитию современных науки и техно
логии наша жизнь кардинально меняется. Все, что вле- 
чёт за собой изменения в образе жизни человека, тре-
бует от него рассуждения, поскольку вместе со значи
тельной пользой, которую приносит научный прогресс, 
облегчая нашу повседневную жизнь, успешно борясь с 
серьёзными заболеваниями, способствуя исследованию 
космоса, мы сталкиваемся также с его отрицательными 
последствиями. Существует опасность манипулирова-
ния человеческой свободой, использования человека как  
простого средства, постепенной утраты драгоценных 
традиций, угрозы и разрушения природной среды.

В силу самой своей природы наука, к несчастью, не 
обладает необходимыми средствами для предотвраще-
ния и преодоления многих проблем, которые она же пря-
мо или косвенно создаёт. Научное знание не обязатель-
но стимулирует моральную волю человека, который, 
несмотря на то что знает об опасностях, тем не менее 
продолжает действовать, как будто бы он о них не знал. 
Ответ на серьёзные экзистенциальные и этические во-
просы человека и проблему поиска вечного смысла жиз-
ни его и мира не может быть дан без духовного подхода.



Окружное послание	 135

12. В наше время весьма распространён энтузиазм, 
касающийся впечатляющего развития в сфере биологии,  
генетики и нейрофизиологии мозга. Речь идёт о науч-
ных завоеваниях, спектр применения которых может 
породить сложнейшие антропологические и нравствен
ные дилеммы. Бесконтрольное применение биотехно-
логий в зарождении, продолжении и окончании жизни 
ставит под угрозу подлинную её полноту. Человек ак-
тивно экспериментирует со своей природой крайне опас-
ным образом. Существует опасность его превращения в 
биологический механизм, в некую безличную социаль-
ную единицу, аппарат с контролируемым мышлением.

Православная Церковь не может остаться в стороне  
от обсуждения столь существенных антропологических,  
этических и экзистенциальных вопросов. Она опирает-
ся на богоданные критерии, демонстрируя актуальность 
православной антропологии пред лицом современной 
подмены ценностей. Наша Церковь может и обязана 
выразить в мире своё пророческое сознание в Иисусе 
Христе, Который в своём вочеловечении вобрал в себя 
всего человека и является абсолютным образцом об-
новления человеческого рода. Церковь демонстрирует 
священность жизни и характер человека как личности 
с самого момента зачатия. Право на рождение является 
первым среди человеческих прав. Церковь как богоче-
ловеческое общество, в котором каждый человек явля-
ется уникальным существом, предназначением кото- 
рого является личное общение с Богом, противостоит 
всякой попытке объектификации человека, превращения  
его в измеримую величину. Ни одному научному от-
крытию не позволено оскорблять достоинство челове
ка и его божественное предназначение. Человек не 
определяется лишь его генами.



136	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

На этом основании зиждется биоэтика с православ-
ной точки зрения. В эпоху конфликтующих друг с дру-
гом представлений о человеке православная биоэтика  
выдвигает на первый план, в противовес светским авто- 
номным и нивелирующим антропологическим взгля-
дам, сотворение человека по образу и подобию Божи-
ему и его вечное предназначение. Таким образом, она 
способствует обогащению философской и научной дис- 
куссии по биоэтическим вопросам, посредством биб
лейской антропологии и духовного опыта Православия.

13. В мировом сообществе, ориентированном на обла-
дание и индивидуализм, Православная Соборная Цер- 
ковь демонстрирует истину жизни во Христе и согласно 
Христу, свободно воплощённую в повседневной жизни 
каждого человека в делах его «до вечера» (Пс. 103:23), 
посредством которых человек становится соработником  
Вечного Отца – «ибо мы соработники у Бога» (1 Кор. 3:9)  
– и Сына Его: «Отец Мой доныне делает и Я делаю» 
(Ин.  5:17). Благодать Божия освящает Духом Святым 
дела рук соработающего Богу человека, являя в них ут-
верждение жизни и человеческого общения. В таких рам-
ках рассматривается также  христианская аскеза, кар- 
динально отличающаяся от всякого дуалистического 
аскетизма, который отделяет человека от общества и от 
ближнего. Христианская аскеза и воздержание, которые 
связывают человека с таинственной жизнью Церкви, ка-
саются не только монашеской жизни, но являются харак-
терной чертой церковной жизни во всех её проявлениях 
как видимое свидетельство присутствия эсхатологиче-
ского духа в благословенном жительстве верующих.

14. Корни экологического кризиса, духовные и эти-
ческие, лежат в сердце каждого человека. Этот кризис 
усугубился в последние столетия по причине многочис-



Окружное послание	 137

ленных разделений, вызванных человеческими страстя- 
ми, такими как корыстолюбие, жадность, эгоизм, хищ-
ничество, одним из последствий которых для планеты 
явилось изменение климата, которое в значительной 
степени угрожает природной среде – нашему общему 
«дому». Разрыв отношений между человеком и приро
дой – есть искажение подлинного подхода к использо
ванию Божьего творения. Подход к экологической про-
блеме, основанный на принципах христианской тради- 
ции, диктует не только необходимость покаяния за грех 
эксплуатации природных ресурсов планеты, то есть ра- 
дикального изменения мировоззрения и поведения, но 
и аскетизма – как антидота против потребительства, 
обожествления своих потребностей и собственнической 
позиции. Он предполагает также нашу огромную ответ-
ственность за сохранение для последующих поколений 
пригодной для жизни окружающей среды и за её исполь-
зование согласно Божественной воле и благословению. 
В таинствах Церкви утверждается творение, а человек 
укрепляется, чтобы служить его экономом, хранителем 
и «иереем», принося его со славословием Творцу: «Твоя 
от Твоих Тебе приносяще о всех и за вся», культивируя 
евхаристическую связь с творением. Этот православный,  
евангельский и святоотеческий подход также обращает 
наше внимание на социальные аспекты и трагические 
последствия разрушения окружающей среды.

VI. Церковь перед лицом глобализации, крайнего 
насилия и миграции

15. Современная теория глобализации, которая не-
заметно навязывается и стремительно распространяет
ся, уже вызывает серьёзные потрясения в экономике  
и в обществе в мировом масштабе. Навязывание её 



138	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

создало новые формы систематической эксплуатации 
и социальной несправедливости, её цель – постепенно 
убрать преграды между различными национальными,  
религиозными, идеологическими и другими традици-
ями, и оно уже привело к ослаблению или даже окон-
чательному разрушению социальных завоеваний под 
предлогом якобы необходимой реконструкции мировой 
экономики, таким образом расширяя пропасть между  
богатыми и бедными, подрывая социальное единство 
народов и разжигая новые очаги напряжённости в мире.

Православная Церковь перед лицом нивелирующей 
и безличной гомогенизации, которой способствует гло- 
бализация, а также крайностей этнофилетизма, вы
ступает в защиту идентичности народов и укрепления 
местных традиций. В качестве альтернативной модели 
единства человечества она демонстрирует организацию  
Церкви, на основе равной чести поместных Церквей. 
Церковь противостоит провокационной угрозе для со-
временного человека и культурных традиций народов, 
которую таит в себе глобализация и принцип «автоно
мии экономики» или экономизм, то есть, отделение эко- 
номики от жизненных потребностей человека и её пре-
вращения в самоцель. Церковь же предлагает жизне-
способную экономику, основанную на принципах Еван-
гелия. Таким образом, ориентируясь на слова Госпо- 
да: «Не хлебом единым жив человек» (Лк 4:4), Церковь 
не связывает прогресс человеческого рода только с  
повышением уровня жизни и экономическим развити-
ем в ущерб духовным ценностям.

16. Церковь не вмешивается в политику в узком смыс- 
ле этого слова. Тем не менее её свидетельство являет-
ся существенным образом политическим – как забо- 
та о человеке и его духовной свободе.  Слово Церкви,  



Окружное послание	 139

неизменно исполненное рассудительности, будет всегда 
способствовать осуществлению надлежащих действий 
на благо человека. Сегодня поместные Православные 
Церкви призваны построить новую форму конструктив- 
ной солидарности со светским правовым государством 
в рамках новых международных отношений, в соответ
ствии с библейским принципом: «Отдавайте кесарево 
кесарю, а Божие Богу» (Мф  22:21). Эта солидарность 
должна сохранить самобытность Церкви и государства, 
обеспечить их искреннее сотрудничество на благо за-
щиты уникального достоинства и, следовательно, прав 
человека, гарантируя социальную справедливость.

В наше время  права человека  занимают централь- 
ное место в политике в качестве ответа на современные 
социальные и политические кризисы и перевороты, 
для защиты свободы индивида. Подход Православной 
Церкви к правам человека касается главным образом 
опасности сведения личных прав к индивидуализму и 
«правизму». Такое отклонение действует в ущерб об-
щественному содержанию свободы, ведёт к произволь-
ному превращению прав в эвдемонистические притяза
ния и к введению опасного отождествления свободы с  
человеческим произволом, «вселенской ценности», под- 
рывающей основы социальных ценностей, семьи, ре-
лигии, нации и угрожающей основополагающим нрав-
ственным ценностям.

Итак, православное понимание человека противосто
ит как самонадеянному обожествлению индивида и его  
прав, так и позорящему унижению человеческой лич-
ности внутри современных гигантских экономических,  
социальных, политических и коммуникативных струк-
тур. Православная традиция – это неиссякаемый ис-
точник живых истин для человека. Никто никогда не 



140	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

почитал и не заботился о человеке так, как Богочеловек 
Христос и Его Церковь. Основополагающим правом че-
ловека является защита принципа религиозной свобо-
ды во всех её проявлениях, таких, как свобода совести, 
веры, отправления культа, как и все выражения рели-
гиозной свободы, будь то в личном или общественном 
порядке. В него также входит и право каждого верую
щего практиковать свободно, без вмешательства со сто- 
роны государства, исполнение своих религиозных обя-
занностей, публичное преподавание религии и условия 
функционирования религиозных общин.

17. Сейчас мы переживаем распространение болез- 
ненного явления насилия во имя Божие. Вспышки фун- 
даментализма в недрах религий рискуют привести к 
господству мнения, что он составляет сущность рели
гиозного феномена. Истина, однако, заключается в том, 
что фундаментализм как «ревность не по рассужде-
нию» (Рим 10:2) является проявлением болезненной ре-
лигиозности. Подлинный христианин, следуя примеру 
Распятого Господа, не требует жертвы, но приносит се
бя в жертву, и по этой причине является строжайшим 
судьёй религиозного фундаментализма любого проис
хождения. Искренний межрелигиозный диалог способ
ствует развитию взаимного доверия, продвижению 
мира и примирения. Церковь подвизается ради того,  
чтобы сделать более ощутимым присутствие «свышнего  
мира» на Земле. Истинный мир достигается не силою 
оружия, но только путём любви, «не ищущей своего» 
(1 Кор 13:5). Елей веры должен использоваться для об-
легчения и исцеления старых ран других людей, а не 
для разжигания новых очагов ненависти.

18. Православная Церковь c болью и молитвой сле-
дит и отмечает великий современный гуманитарный 
кризис, экспансию насилия и вооружённых конфлик-



Окружное послание	 141

тов, преследования, изгнания и убийства представите-
лей религиозных меньшинств, насильственное изгна-
ние семей из их домашних очагов, трагедию торговли 
людьми, нарушение основных прав отдельных людей и 
народов и принуждение к смене вероисповедания. Она 
безоговорочно осуждает похищения людей, пытки и 
чудовищные казни. Она осуждает разрушение храмов, 
религиозных символов и памятников культуры.

Православная Церковь особенно обеспокоена поло-
жением христиан и других преследуемых этнических и 
религиозных меньшинств на Ближнем Востоке. В част-
ности, она обращается к правительствам этого региона 
с призывом защитить христианское население, право-
славных христиан древневосточных Церквей и осталь-
ных христиан, которым удалось выжить в колыбели 
христианства. Коренные христиане и другие группы на- 
селения имеют неотъемлемое право оставаться в своих 
странах в качестве равноправных граждан.

Итак, мы призываем всех вовлечённых в этот кон-
фликт, независимо от их религиозных убеждений, по-
трудиться во имя примирения и уважения к правам че-
ловека, прежде всего ради защиты божественного дара 
жизни. Война и кровопролитие должны закончиться, 
чтобы воцарилась справедливость, вернулся мир и стало 
возможным возвращение изгнанных к родным очагам.  
Мы молимся о мире и справедливости в проходящих 
через тяжёлые испытания странах Африки, а также в 
страждущей Украине. На Соборе мы вновь настойчиво 
повторяем призыв к ответственным лицам освободить 
двух похищенных в Сирии архиереев – Павла Язиджи и 
Иоанна Ибрагима. Мы молимся об освобождении всех 
наших собратьев, находящихся в заложниках и плену.

19. Современная проблема беженцев и миграции, по-
стоянно усугубляющаяся по политическим, экономиче



142	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

ским и климатическим причинам, находится в центре 
внимания мира. Православная Церковь неизменно от-
носилась и продолжает относиться к изгнанникам, ко 
всем пребывающим в опасности и нужде, основываясь 
на словах Господа: «Ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; 
жаждал, и вы напоили Меня; был странником, и вы 
приняли Меня; был наг, и вы одели Меня; был болен, 
и вы посетили Меня; в темнице был, и вы пришли ко 
Мне» (Мф 25:35-36) и «истинно говорю вам: так как вы 
сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то 
сделали Мне» (Мф 25:40). На протяжении всего своего  
исторического пути Церковь находилась на стороне 
«труждающихся и обремененных» (Мф 11:28). Никогда  
церковное человеколюбие не ограничивалось лишь со-
вершаемыми время от времени актами благотворитель-
ности по отношению к нуждающимся и страждущим, 
но ставило своей целью устранение причин, повлёк-
ших за собой социальные проблемы. «Дело служения» 
Церкви (Еф 4:12) признается всеми.

Таким образом, мы направляем наш призыв прежде 
всего к тем, в чьей власти устранить причины возник-
новения кризиса беженцев, с тем чтобы они приняли 
надлежащие положительные решения. Мы призываем  
политические власти, православных верующих и про-
чих политиков разных стран, в которых нашли и про-
должают находить пристанище беженцы, предоста-
вить им любую возможную помощь, даже из послед-
них средств.

VII. Церковь: свидетельство через диалог
20. Церковь проявляет заботу о тех, кто отдалился 

от неё, и интерес к тем, кто не воспринимает её голоса. 
Осознавая тот факт, что она являет собой живое присут-
ствие Христа в мире, она претворяет божественный За-



Окружное послание	 143

мысел спасения в конкретные действия всеми доступ-
ными ей средствами, ради достоверного свидетельства 
истины во всей строгости апостольской веры. В свете 
такого понимания долга свидетельства и приношения  
Православная Церковь издревле придавала огромное 
значение диалогу, в особенности с инославными хрис
тианами. Посредством такого диалога остальной хрис
тианский мир уже гораздо лучше знает Православие и 
подлинность его Предания. Кроме того, он знает, что 
Православная Церковь никогда не принимала бого-
словский минимализм и не ставила под сомнение своё 
догматическое предание и свою евангельскую мораль. 
Межхристианские диалоги функционировали, давая 
возможность Православию продемонстрировать почте-
ние к учению авторитетных Отцов и дать достоверное 
свидетельство о подлинном предании Единой Святой 
Соборной и Апостольской Церкви. Диалоги, которые ве- 
дёт Православная Церковь, никогда не означали, не озна- 
чают, и не будут означать какого бы то ни было компро-
мисса в вопросах веры. Эти диалоги есть свидетельство о 
Православии, основанное на заповеди Евангелия: «При- 
иди и виждь» (Ин 1:46) – виждь, что «Бог есть любовь» 
(1 Ин 4:8).

* * *

В этом смысле Православная Церковь по всей все-
ленной, являющая во Христе Царство Божие, пережи
вает всю тайну Божественного Замысла спасения в 
своей таинственной жизни, центром которой является  
Евхаристия. В ней Церковь даёт нам не бренную и 
тленную пищу, но животочащее Тело Владычнее, «не-
бесный Хлеб», который есть «врачевство бессмертия, 
не только предохраняющее от смерти, но и дарующее 



144	 Святой и Великий Собор. Пятидесятница 2016 года

жизнь во Иисусе Христе» (св. Игнатий Богоносец, По-
слание к Ефесянам, 20. – PG 5, 756). Божественная Ев-
харистия является главной составляющей соборного 
служения церковного тела и подлинным утверждени-
ем Православия в вероисповедании Церкви, как провоз-
глашает Святой Ириней Лионский: «Наше же учение 
согласно с Евхаристией, и Евхаристия в свою очередь 
подтверждает учение» (Против ересей, 4, 18. – PG 7, 
1028).

Благовествуя по заповеди Господа всему миру и 
«проповедуя во имя Его покаяние и прощение грехов 
во всех народах» (Лк 24:47), мы должны предать самих 
себя и друг друга и всю жизнь нашу Христу Богу и воз-
любить друг друга, в единомыслии исповедуя «Отца и 
Сына и Святаго Духа, Троицу единосущную и нераз-
дельную». Эти слова мы соборно обращаем к чадам 
Святейшей Православной Церкви во всем мире и ко 
всей вселенной, следуя за святыми отцами и соборны-
ми постановлениями по сохранению унаследованной 
от отцов веры для «превозношения благонравия» в на-
шей повседневной жизни, в надежде на «общее воскре-
сение», славя триипостасное Божество божественными 
песнопениями:

«Отче Вседержителю, и Слове, и Душе, треми со-
единяемое во ипостасех естество, Пресущественне и 
Пребожественне, в Тя крестихомся и Тя благословим 
во вся веки» (Канон Святой Пасхи, песнь 8).



ПАМЯТИ АРХИМАНДРИТА
ВИКТОРА (МАМОНТОВА)



Архимандрит Виктор (Мамонтов)
(10.09.1938–08.11.2016)



Наталия Большакова-Минченко

ЖИЗНЬ, СОКРЫТАЯ В БОГЕ: 
АРХИМАНДРИТ ВИКТОР (МАМОНТОВ)1

8-го ноября 2016 года, после продолжительной тяже-
лой болезни, в больнице г. Резекне, на 79-м году жизни 
скончался бывший настоятель храма прп. Евфросинии 
Полоцкой в г.  Карсаве (Латвия) архимандрит Виктор 
(Мамонтов). Перед кончиной отец Виктор причастился 
Святых Христовых Тайн. 

12 ноября 2016 года в храме прп. Евфросинии, игу-
мении Полоцкой, в г. Карсаве было совершено отпева-
ние новопреставленного архимандрита Виктора.

Вечером 8-го ноября отца Виктора во гробе при-
везли в родной храм, где он прослужил почти 30 лет, 
и всё время – до дня отпевания – храм был открыт и 
круглосуточно не прекращалась молитва, непрестан-
но читалось Четвероевангелие. На чтение Священного 
Писания приезжали священники с окрестных прихо-
дов, а также духовные чада архимандрита Виктора, же-
лавшие принять участие в чтении и молитвах о своём 
духовном отце. 

Перед началом отпевания соборным служением, ко- 
торое возглавил благочинный Резекненского и Мадон- 
ского округов протоиерей Виктор Теплов, была со-
вершена Божественная литургия, к началу которой 
маленький деревянный храм был наполнен верующи-

1 Дополненный вариант статьи; первая публикация – 
Научно-аналитический журнал «Православие в Балтии» 
№ 6 (15). Rīga, 2017. С. 109–119.



ми, съехавшимися не только со всех городов и уголков 
Латвии, но и из Москвы, С.-Петербурга, Нью-Йорка, 
Иерусалима и других городов.

Отец Виктор, собрав нас всех у гроба, дал нам (всей 
своей многочисленной духовной семье) еще раз пере-
жить чувство единения и любовь друг ко другу во вре-
мя Евхаристии. 

По окончании литургии началось отпевание при 
стечении еще большего количества народа. Храм был 
полон священнослужителей и мирян, – и не только 
православных, но и католиков и лютеран, – и не смог 
вместить всех желающих присутствовать на отпева-
нии архимандрита Виктора и проститься с ним. При 
пении погребальных стихир происходило прощание  
с почившим батюшкой, которое длилось около двух 
часов. 

Во время отпевания архим. Виктора, 12 ноября 2016
(Фото Василия Минченко)

148	 Наталия Большакова-Минченко



Обойдя с гробом вокруг церкви, похоронная про-
цессия направилась на Карсавское городское кладби-
ще, где отец Виктор и был похоронен после завершения 
чина отпевания.

Все, кто были на отпевании и погребении, были 
приглашены на поминальную трапезу, во время кото-
рой люди вспоминали отца Виктора словами, полными 
благодарности и любви.

Духовенство выносит гроб из церкви
(Фото Василия Минченко)

Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 149



Крестный ход вокруг церкви прп. Евфросинии Полоцкой
(Фото Василия Минченко)

Похоронная процессия от церкви на кладбище
(Фото Василия Минченко)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 151

* * *

Архимандрит Виктор (в ми- 
ру Виктор Авраамович Мамон- 
тов) родился 10 сентября 1938  
года в селе Новый Ямполь, 
Зейского района Амурской об- 
ласти РСФСР. Его отец – Ав
раам Никитич Мамонтов, 1899  
года рождения, был директо-
ром школы в Приморье. Он был  
репрессирован и умер в лагере  
в 1943 году. Его мать – Вера  
Дмитриевна Мамонтова, 1902 
года рождения. Венчались ро-
дители в Благовещенске; в бра-
ке у них родились девять детей. 

В детстве Виктор крещен не  
был.

Вера Дмитриевна последние годы жизни провела в 
Южно-Сахалинске, где и скончалась в 1993 году. 

После окончания школы, в 1955 году Виктор посту-
пил в Южно-Сахалинский педагогический институт на 
факультет русского языка и литературы, по окончании 
которого в 1960 году, он работал учителем, а позже ди-
ректором деревенской школы Сорокопадского района. 

С 1962 по 1965 год учился в аспирантуре Москов
ского государственного педагогического института 
им. В.  И.  Ленина у профессоров Ивана Григорьевича 
Клабуковского, Алексея Васильевича Терновского, Бо- 
риса Ивановича Пуришева, и в 1965 г. защитил диссер-
тацию на тему «Драматургия А. Н. Арбузова», получив 
степень кандидата филологических наук; преподавал 

Виктор Мамонтов 
19 декабря 1966 г., Моск-
ва. (Фото из семейного 

архива Р. Моисеевой)



152	 Наталия Большакова-Минченко

на кафедре литературы в Южно-Сахалинском педаго
гическом институте; был корреспондентом сахалинской 
газеты «Молодая гвардия», затем переехал в Москву 
и в должности доцента работал в МГПИ, преподавая 
русскую литературу до 1978 года, когда В. Мамонтов 
решил оставить филологическое поприще и посвятить 
себя иноческому, пастырскому служению.

Призвание к монашеству Виктор Мамонтов впервые 
ощутил, побывав в 1975 году в Почаевской лавре, по-
чувствовав себя, по его собственным словам, «не на 
земле, а на небе»2. В 1979 году он стал послушником в 
Свято-Успенской лавре (г. Почаев, Украина), пел и чи-
тал на клиросе, проводил экскурсии в монастыре, вы-
полнял обязанности помощника секретаря Духовного 
собора, желая принять в Лавре монашеский постриг и 
остаться здесь навсегда. Но 12 июля 1980 года, в день 
апостолов Петра и Павла, В. Мамонтов вынужден был 
покинуть Лавру, так как из-за ужесточения паспортного 
режима перед Олимпийскими играми, впервые прохо- 
дившими в СССР, власти лишили его прописки в 
г. Почаеве. Поводом к этому послужили его высшее об-
разование, кандидатская степень и оставленное им по-
прище преподавателя московского ВУЗа ради ухода в 
монастырь. 

Оказавшись в столь трудной, и даже опасной ситу-
ации: изгнан из монастыря, ни работы, ни прописки, 
власти в любой момент могут обвинить в тунеядстве, 
что грозило тогда судом, высылкой, непредсказуемы-
ми последствиями, – Виктор Мамонтов поехал за со-
ветом к старцу архимандриту Серафиму (Тяпочкину, 
1894–1982), настоятелю Свято-Николаевского храма в 

2 Беседа с архим. Виктором (Мамонтовым) // Христиа-
нос, вып. XVII. Рига: ФИАМ, 2008. С. 257.



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 153

селе Ракитное Белгородской области, куда часто при-
езжал владыка Леонид (Поляков, 1913–1990), так как 
отец Серафим был его духовником. Хотя, владыка 
Леонид и сам был духовником старца – отец Серафим 
всегда желал открыть душу любимому архипастырю. 
После беседы с Виктором, отец Серафим направил его 
в Ригу, с сопроводительным письмом к митрополиту 
Рижскому и Латвийскому Леониду (Полякову), ска-
зав, что владыка Леонид будет ему как отец3. Так и 
случилось. Владыка принимает решение рукополагать 
В. Мамонтова во иерея, прекрасно понимая, как труд-
но будет добиться разрешения от уполномоченного из 
Совета по делам религии и начинает продвигать столь 
«неподходящую»» кандидатуру через все препятствия. 
Виктора он отправляет в Спасо-Преображенскую пус- 
тынь – подальше от внимания властей, а сам начинает  
готовить его рукоположение. В Пустыньке В. Мамонтов 
не только молился, но и трудился. Вокруг Спасо-Пре
ображенского каменного храма нужно было положить 
бетонные плитки. Виктор быстро научился работать 
на бетономешалке, заливая раствором ячейки будущих  
плит, утрамбовывал их. (Впоследствии, приезжая в 
Пустыньку, о.  Виктор с удовольствием вспоминал то 
время, ходил по этим плитам.) На Преображение – пре-
стольный праздник Пустыни – приехал служить митр. 
Леонид. После причащения, у креста, владыка сказал 
Виктору, что ждет положительного решения. И уже на-
кануне праздника Успения, алтарница, старенькая мо-
нахиня Нектария, передает Виктору просьбу Владыки 
приехать к нему. 

3 См. Таков нам подобает архиерей… Виктор (Мамонтов), 
архим. // Христианос, вып. XV. Рига: ФИАМ, 2006. С. 201.



154	 Наталия Большакова-Минченко

В Риге Виктор  Мамонтов 
подал прошение на имя митро- 
полита Леонида о рукополо
жении его в священный сан.  
Духовник Почаевской лавры  
архимандрит Алфей (Романюк)  
в своем письме высокопрео
священнейшему Леониду (По- 
лякову), митрополиту Рижско- 
му и Латвийскому, от 10 июля 
1980 года охарактеризовал 
В. Мамонтова, как глубоко ве-
рующего христианина, кото- 
рый всегда был на молитве, 
исповедовался и причащался 
Святых Христовых Тайн.
И в воскресенье, 31 августа за  

Божественной литургией в Рижском кафедральном Свя- 
то-Троицком соборе, Виктор Авраамович Мамонтов 
был рукоположен митрополитом Леонидом в сан диа-
кона, а через неделю, 7-го сентября 1980 г. – в сан ие-
рея к храму святителя Николая, архиепископа Мир 
Ликийских, г. Тукумса. В 1981 г. отец Виктор поступил 
на заочное отделение Московской духовной семина-
рии, которую закончил в 1986 г. 

12 февраля 1982 года в своей домовой церкви препо- 
добного Серафима Саровского в Рижском женском мо- 
настыре митрополит Леонид постриг в мантию о. Вик- 
тора Мамонтова, оставив имя Виктор, но сменив святого:  
в честь младенца мученика Виктора (251 г.); память его  
совершается на следующий день, 13 февраля. Отец Сера- 
фим (Тяпочкин) хотел, чтобы имя о.  Виктора в мона- 
шестве было Мелетий, – святитель, мощи которого на-

Иеромонах Виктор 
(Мамонтов), 1982 г.
(Фото из семейного 
архива Р. Моисеевой)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 155

ходятся в Харьковском кафедральном соборе, но Влады
ка оставил прежнее имя, только переменил святого. 

1-го апреля 1982  г. (согласно указу митрополита 
Рижского и Латвийского Леонида) отец Виктор был ос-
вобожден от должности настоятеля храма в г. Тукумсе 
и назначен настоятелем церкви прп. Евфросинии По- 
лоцкой в г. Карсаве, с обслуживанием приходов: Свято-
Троицкого в деревне Голышево, Покровского в дерев-
не Пудиново и вмч. Димитрия Солунского в Квитайне 
(дер. Деглёво).

На Пасху 1984 г. иеромонах Виктор (Мамонтов) Свя-
тейшим Патриархом Московским и всея Руси Пименом 
(Извековым) был награжден правом ношения наперс-
ного креста; 19 февраля 1985 г. был возведен в сан игу-
мена; на Рождество Христово 1987 г. Святейшим Пат
риархом Пименом возведен в сан архимандрита. По 
благословению митр. Леонида (Полякова) отец Виктор 
был духовником Рижского Свято-Троице-Сергиева 
женского монастыря. 

С 11 декабря 2011 г., в связи с резким ухудшением 
здоровья, отец Виктор не может больше служить; ему 
предоставляется длительный отпуск, а окормление хра- 
ма в Карсаве возлагается на священника Алексия Ви
ноградова. 

* * *

Такова фактическая биография, жизненная канва, 
внешне ничем, как будто, особенно не примечательная. 
Внутренняя сокровенная жизнь монаха с того момента, 
как он умер для мира, по слову апостола Павла, сокры-
та со Христом в Боге4.

4 См. Кол 3:3.



156	 Наталия Большакова-Минченко

Отрочество и юность Виктора Мамонтова прошли 
в Южно-Сахалинске, где в те годы не было ни одного 
храма. Но, по свидетельству одной его знакомой, знав-
шей Виктора еще в период его преподавания в Юж
но-Сахалинском педагогическом институте, о. Виктор 
признался ей, – когда она приезжала навестить его в 
г. Карсаву, – что начало его тайного воцерковления (ду-
ховного пути) восходит к тем далеким южно-сахалин-
ским временам5.

Занятия литературой, и конкретно, наследием Мак
симилиана Волошина, чьим творчеством он собирался 
серьезно заниматься, писать о нем диссертацию, при-
вели Виктора в Коктебель, в Дом Поэта (как называ-
ли его современники Волошина), где его вдова, Ма- 
рия Степановна Волошина, бережно сохраняла архив 
мужа. Мария Степановна, проникнувшись симпатией 
к Виктору, видя его глубокий интерес к литературе, к 
Серебряному веку, обратилась к Анастасии Ивановне 
Цветаевой, с просьбой помочь молодому филологу в 
Москве. Но, наверно, не только о Волошине и поэтах 
Серебряного века говорили они. В 1971 году Вик- 
тор стал христианином, и крестной матерью его была 
Анастасия Ивановна, познакомившая Виктора с от-
цом Дмитрием Дудко, тайно крестившем 33-летнего 
Виктора Мамонтова у себя дома. Анастасия Ивановна 
сделала своему крестнику бесценный подарок: руко-
писный молитвослов. Купить молитвослов тогда было 
невозможно, и Анастасия Ивановна собственноруч- 
но переписала его для Виктора. Дружба их продолжа-
лась до самой кончины Анастасии Ивановны (1993 г.), 

5 Из личного письма А.  Я.  Чадаевой – автору (от 
13.01.2017).



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 157

этой подлинной христианки, можно сказать, монахини 
в миру6.

Продолжая преподавать, ведя курс по русской и со-
ветской литературе, молодой педагог старался обра- 
тить внимание своих студентов – будущих учителей – 
на вечные ценности, раскрывая духовную составляю-
щую литературных произведений, говоря о нравствен-
ности, добре, красоте. Его студенты были ему очень 
дороги, и многие, чутко воспринимая слово препода-
вателя, помнили его всю жизнь и считали, что именно 
его лекции открыли для них путь веры7. Хотя, разуме-
ется, в пединституте им. Ленина в 70-е  гг. ХХ века, 
доцент-филолог не мог говорить о Боге. Но это была 
прикровенная проповедь будущего пастыря, когда он 
делился богатством своего внутреннего мира, меняя 
тем самым своих студентов. Это был тот исток, в ко-
тором из преподавательского поприща В. Мамонтова 
берет начало священническое служение отца Виктора, 
воплотившее полностью его призвание служить Богу 
и человеку. 

Но вряд ли тогда кто-либо из его студентов мог пред-
ставить себе, что после Москвы и столичного ВУЗа  
главным местом и жизни и служения для В. Мамонтова, 
до конца его дней, станет захолустный маленький го-
родок (3 тыс. жителей) в бедной неблагополучной Лат- 
галии – приграничной с Россией области Латвии, и  
запущенный, нуждавшийся в срочной реставрации и 
капитальном ремонте, храм. 

6 См. Быть человеком важнее…К 100-летию со дня рож-
дения А. И. Цветаевой. Виктор (Мамонтов) архим. // Хрис
тианос, вып. III. Рига: ФИАМ, 1994. С. 312–316.

7 См. Беседа с архим. Виктором (Мамонтовым) // Христиа- 
нос, вып. XVII. Рига: ФИАМ, 2008. С. 257.



158	 Наталия Большакова-Минченко

Краткая история возникно-
вения православной общины 
в Карсаве такова: ее основали  
в 1911 г. латышский миссионер  
отец Пётр Лепиньш и мест-
ный адвокат Г. Тимьянс. Вре- 
менный храм устроили в шко-
ле, и стали собирать по всей 
России средства для строитель- 
ства домов священнослужите-
лей. Собрали 25 тысяч рублей, 
15 тысяч отпустила царская 
казна. Началась Первая миро
вая война, потом революция,  
но жизнь православной общи
ны не прерывалась, и в 1917–
1918 гг. настоятель карсавс-
кого прихода отец Александр 
Вицкоп передал свой дом, при-

способив его под церковь и освятил ее в честь 
прп. Евфросинии Полоцкой. 

В 1932–1938 гг. при настоятеле, отце Дмитрии Заха- 
рове, храм обшили досками, были перестроены коло-
кольня и купол. 

Когда о.  Виктор (Мамонтов) был назначен настоя-
телем церкви прп. Евфросинии Полоцкой в г. Карсаве, 
здесь не было даже колоколов (их еще во время Второй 
мировой войны реквизировали фашисты на военные 
нужды). Колокол заменял стальной рельс (било). Иконо
стас сплошь состоял из бумажных икон; алтарь был 
ветхий, с дырами и щелями; стены, потолок, пол были 
выкрашены масляной краской, в церкви было трудно 
дышать. Средств, конечно, не было никаких. 

Иеромонах Виктор 
(Мамонтов), 1982 г. 
Храм прп. Евфросинии 
Полоцкой до реставра-
ции. (Фото из семейного
архива Р. Моисеевой)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 159

В 1985 г. отец Виктор начал обновление и реставра-
цию храма. Переделали алтарь; псковские мастера по-
трудились над резной колокольней и покрыли купол 
серебристым лемехом из осины. Церковь очистили от 
краски, сняли со стен фанеру. Храм задышал. 

После реконструкции в духе традиций храмовой де-
ревянной архитектуры церковь в Карсаве стала одной 
из красивейших в Латгалии. 

Архитектура ее – нетипична для Латвии, она, ско-
рее, похожа на старинные деревянные храмы русского 
Севера XIV – XV веков.

Наружные стены храма – цвета старого меда, дере
вянная резная колоколенка, резной кокошник над вхо-
дом. Интерьер храма тоже своеобразный, – в нем все 
деревянное: стены из тесаных бревен, пол – из не-
крашеных досок, дубовые скамьи вдоль стен. Над ре-
конструкцией интерьера храма работали псковские, 

Церковь прп. Евфросинии Полоцкой в г. Карсаве



160	 Наталия Большакова-Минченко

московские и рижские мастера. Свечной ящик с худо
жественной резьбой, резные аналои сделал мастер из  
Риги Владимир Ткаченко; деревянные резные колонны 
– подарок московских архитекторов, иконостас тоже  
ставили москвичи – ученики иконописца архим. Зинона 
(Теодора), во главе с мастером Ильей Кручининым –  
иконописцем, резчиком по дереву. Он вырезал тябло,  
а ученики писали иконы. Все время работы жили тай- 
но на хуторе у старосты Пудинавского храма, спали  
на сеновале. Иконы устанавливали по ночам, избегая 
излишнего любопытства. Две иконы Деисусного чи- 
на – Господь Вседержитель и Иоанн Предтеча написа-
ны иконописцем архимандритом Зиноном (Теодором), 
третья икона Деисусного чина «Богоматерь у креста» 
написана иконописцем отцом Андреем Давыдовым; 
иконы апостолов, архангелов, святых по обе стороны 
от Деисуса написаны учениками архимандрита Зинона; 

Интерьер церкви прп. Евфросинии Полоцкой 
с иконостасом после реставрации



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 161

образ Спаса Нерукотворного справа от Царских врат 
написан о.  Зиноном, а остальные иконы местного ря- 
да и Царские врата – его учениками. Храмовая икона 
прп. Евфросинии Полоцкой написана о. Зиноном. 

В этой иконе находится частица мощей преподобной 
Евфросинии, подаренная настоятельницей Пюхтицко- 
го монастыря (Эстония) схиигуменьей Варварой (Тро
фимовой, 1930–2011) архимандриту Виктору, с которым  
у нее была многолетняя духовная дружба и молитвен-
ная связь.

Очень важной для интерьера и всего облика храма 
явилась работа псковских кузнечных дел мастеров, бла- 
годаря которым появилась дверь с коваными навесами  
и такими же дверными ручками; красивая кованая двер- 
ная решетка у внутренней двери; кованые узорчатые 
решетки на окнах и подсвечники. Среди мастеров – 
известный Всеволод Петрович Смирнов, выковавший 
крест на могилу Анны Ахматовой на Комаровском клад- 
бище под С.-Петербургом. В алтаре находятся необыч-
ные кружевные фарфоровые лампады работы дочери 
В. П. Смирнова – Лидии. 

Так сформировался уникальный по красоте и стилю  
интерьер церкви прп. Евфросинии Полоцкой (а ведь из- 
начально – это бывший дом священника, приспособ
ленный под церковь), где нет ничего лишнего, случай-
ного, искусственного. 

И постепенно скромный, казалось бы, храм в г. Кар- 
саве стал притягивать людей своей целостной пропо-
ведью Благой Вести, свидетельствовавшей об Истине и  
красотой православного богослужения, совершаемого 
о. Виктором благоговейно и всегда полным чином, неза-
висимо от числа молящихся, и образной цельностью хра-
ма, сразу настраивающей входящего на тишину, созер-
цание красоты и помогающей «всякое ныне житейское  



162	 Наталия Большакова-Минченко

отложить попечение». Ведь Церковь проповедует, одно-
временно, и словом, и образом, недаром Отцы Церкви 
ставили икону наравне с проповедью, – икона, как и 
весь облик храма, является составной частью богослу-
жения, как и церковное пение, архитектура, обряд.

Среди паломников, приезжавших в г. Карсаву, (кото-
рых с годами становилось все больше, а география их –  
все шире), были не только православные, и не только 
христиане, а и люди, интересующиеся искусством жи-
вописи, иконописью, так как творчество иконописца  
архим. Зинона давно известно не только в России и в  
странах бывшего СССР, но и в Западной Европе, и в 
Америке. В Латвии более ста православных приходов, 
среди них есть прекрасные большие соборы, есть по-
читаемые иконы, но ни в одном храме нет работ лау-
реата Государственной премии России «архимандрита  
Зинона, одного из лучших иконописцев нашего време-
ни» (слова Патриарха Московского и все Руси Алексия II,  
произнесенные во время обнародования копии-рекон- 
струкции древнейшей иконы Божией Матери Влади- 
мирской, выполненной о.  Зиноном по заказу Третья- 
ковской галереи и благословению его Святейшества 
Алексия II летом 1995 года). 

В 2004 г. отец Зинон написал и сам привез в Карсаву 
еще один свой подарок приходу – икону Воскресения 
Христова с пеленами.

Нельзя не сказать о том, что многие из христиан дру-
гих конфессий (и католиков, и лютеран), привлеченных 
в Карсаву и глубиной, и полнотой молитвы и проповеди 
пастыря, и неповторимым обликом и иконостасом хра-
ма прп. Евфросинии Полоцкой, переходили в правосла-
вие (в том числе, много латышской молодежи и интел-



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 163

лигенции, даже дипломированные теологи); изучали 
литургию, Священное Писание, воцерковлялись, ста-
новились активными прихожанами, хотя, отец Виктор, 
с любовью и открытостью сердца принимавший вся-
кого человека, приехавшего в общину, независимо от 
его взглядов, убеждений, национальной или конфес
сиональной принадлежности, никого «не переманивал»,  
прозелитизмом не занимался. Но каждый человек чув-
ствовал, что он здесь нужен, интересен, что к нему от-
носятся с уважением, что о нем заботятся.

Архим. Виктор (Мамонтов) и 
архим. Зинон (Теодор) перед церковью 

прп. Евфросинии Полоцкой в г. Карсаве (2004 г.)



164	 Наталия Большакова-Минченко

Отец Виктор считал, что в приходах, в которых 
есть и латыши и русские, богослужение должно идти 
на двух языках, а там, где латыши преобладают – надо 
служить на латышском языке8. То, что отец Виктор, не 
зная латышского языка, ввел в богослужение возгла-
сы на латышском языке, прошения в ектеньях и т. д., 
говорит о его уважении к христианской традиции ла-
тышского народа, к людям, находящимся в храме, для 
которых родной язык – латышский. И, конечно, это по-
могало сближению русских и латышей, преодолению  
накопившихся исторически взаимных обид, а также  
способствовало повышению в Латвии авторитета Пра- 
вославной Церкви. 

8 См. «Христианин не может быть одиночкой». Виктор 
(Мамонтов), архим. // Христианос, вып.  VI. Рига:  ФИАМ, 
1997. С. 58.

Архим. Виктор (Мамонтов) и архим. Зинон (Теодор) 
во время общения с прихожанами в церкви 

прп. Евфросинии Полоцкой в г. Карсаве (2004 г.)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 165

Так же немало и тех ценителей иконописи, приез
жавших, чтобы увидеть иконостас работы знаменитого  
мастера и его школы, которые в общине прп. Евфроси
нии Полоцкой, порой, незаметно для себя, становились 
верующими, принимали крещение и начинали жить но- 
вой – духовной жизнью. Опять же, их никто «не агити-
ровал» словами, их убеждало что-то другое… 

Таким образом, миссионерское служение архим. Вик- 
тора (Мамонтова) и созданной им церковной общины 
трудно переоценить, учитывая и особенности страны –  
Латвии, и все растущую секуляризацию общества в 
целом. 

В алтаре храма, 1992 г. (Фото Ильи Кручинина)



166	 Наталия Большакова-Минченко

И в то же время, благодаря любви и открытости отца  
Виктора, его пониманию вселенской природы Церкви, 
основанной Христом в Иерусалиме и рожденной в Пя- 
тидесятницу, православные в Латвии не оказались в пол- 
ной изоляции. Отец Виктор, следуя за своими настав-
никами старцем Таврионом, митрополитом Леонидом, 
был в братском общении, молитве и диалоге с духо- 
венством и мирянами разных христианских общин 
Латвии.

Если попытаться охватить 30-летнее священническое  
служение о. Виктора, то можно увидеть, что главным 
для него, как для пастыря, было собирание верующих 
в общину, в духовную семью, воцерковление христиан, 
их сознательное соучастие в таинствах Церкви, пони-
мание мирянами смысла Евхаристии9. 

В храме прп. Евфросинии Полоцкой постепенно 
сложилась традиция народного пения, а не клиросно-
го. Молящиеся пели всю литургию от начала до кон-
ца, под руководством тех членов общины, которые 
знают Устав; все учились читать на церковно-славян-
ском языке, – и не было ни платного псаломщика, ни 
платного хора. И когда вся церковь молитвенно поет 
Старосимоновскую Херувимскую песнь, или Верую и  
Отче наш, то даже впервые пришедший на службу в  
карсавский храм человек, попав в такую молитвенную  
атмосферу, не может остаться равнодушным, не мо- 
жет безучастно стоять «сам по себе», как, к сожале-
нию часто бывает в наших церквах, потому что ми-
рянам запрещают петь на богослужениях (тем самым,  

9 См. О Евхаристическом возрождении. Виктор (Мамон- 
тов), архим. // Христианос, вып .  III. Рига:  ФИАМ, 1994. 
С. 69–75.



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 167

запрещая молиться), – только Верую и Отче наш раз- 
решают, а все остальные молитвы поет наемный хор, 
часто далекий от совершенства – и в музыкальном и в 
молитвенном отношении.

Литургический опыт служения о.  Виктора явился 
примером преодоления такого искажения церковно- 
го сознания. Батюшка был убежден, что в церкви не 
должно быть ставок на яркую личность, но что свя-
щеннику, возглавляющему общину, необходимо иметь 
православное понимание природы Церкви, верное цер- 

Отец Виктор в своей келье
(Фото Наталии Большаковой)



168	 Наталия Большакова-Минченко

ковное сознание, не уклоняющееся от истины, и сво-
ей личной жизнью он должен свидетельствовать о 
Христе10.

«Когда у пастыря нет общины, нет духовной семьи, 
а есть приход, то невозможно совершить Евхаристию. 
Дело не в количестве молящихся: община может быть 
очень маленькой – три человека, десять, тридцать. Но 
важно, чтобы члены ее знали друг друга и пребывали 
в любви. 

Совершая Евхаристию без причастников, – порою 
сам не допуская желающих участвовать в ней, как это 
нередко бывает у нас, например, на Пасху, – предстоя-
тель занимается самопричащением, которое разрушает 
смысл таинства. Тайная Вечеря без апостолов немыс-
лима. […] 

Священнодействие совершается на Евхаристии не 
личной молитвой, а когда все вместе собираются в Цер- 
ковь, все молятся, все сознательно и реально участвуют  
в священнодействии. Предстоятель должен молиться не  
вместо народа, а вместе с народом. Вот почему опуще-
ние совместных молитв в таинстве Евхаристии и пре-
вращение их в тайные является недопустимым. Они 
вовсе не тайные, а явные, в них постоянно повторяется 
слово “мы”, что означает совместную молитву пред-
стоятеля со всем собранием верных»11.

Те, кто знали отца Виктора, могут сказать, что он от-
личался добротой, сердечностью, ласковостью, заботой 
о других, отсутствием тщеславия и эгоизма, чистотой; 

10 См. «Христианин не может быть одиночкой». Виктор 
(Мамонтов), архим. // Христианос, вып.  VI. Рига:  ФИАМ, 
1997. С. 55.

11 О Евхаристическом возрождении. Виктор (Мамонтов), 
архим. // Христианос, вып. III. Рига: ФИАМ, 1994. С. 72, 73.



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 169

искренностью и простотой в общении. С бесконечным 
терпением и уважением относился он ко всем людям. 
Не был авторитарен, можно было свободно высказать 
свое мнение, вести диалог, не надо было подстраивать-
ся под мнение батюшки. В этом во всем тоже была его 
проповедь, – воспитание прихожан собственным обли-
ком, культурой общения, образом жизни. С большим 
смирением всегда был готов к скорбям. 

«Вы гонимы, но не оставлены», – сказал владыка 
Леонид о. Виктору в день его иерейской хиротонии, то  
есть он предвидел все тернии его священнического слу- 
жения в условиях гонения на Церковь безбожной влас
тью, клеветы, зависти и предательства лжебратии, не-
понимания и равнодушия окружающих, полностью 

Во время причащения. Пасха, 2008 г.



170	 Наталия Большакова-Минченко

погруженных в суету и одичавших в безверии. Но отец 
Виктор говорил, что нередко реально ощущал молитвен- 
ную поддержку вл. Леонида в трудные моменты и Божью 
помощь, защищавшую его и по молитвам Владыки. 

С полным самоотречением о.  Виктор отдавал себя 
без остатка и церковному служению, и людям, не ожи- 
дая наград земных, а часто встречая и насмешки, и 
осуждение, и оскорбления, и грубость. И только повто- 
рял, вслед за отцом Таврионом, что с Богом потерь не  
бывает, продолжая служить, отдавать всего себя всем и 

В Фонде имени Александра Меня. 
Рига, 2006 г. (Фото Василия Минченко)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 171

каждому. Здесь мы соприкасаемся с тайной смирения 
и любви, которую являет нам Иисус Христос, Он по-
желал быть тем «страдающим рабом», о котором воз-
вестил пророк Исайя. Христос говорит в Евангелии, 
что пришел «послужить», и Он Сам дает пример свя- 
щеннического служения и того, что должно быть глав-
ным в предназначении священника. Перед Тайной Ве- 
черей Христос в Сионской горнице умывает ноги уче-
никам. И пастырское служение не бывает истинным 
и плодотворным, если священник, подобно своему 
Учителю, не преклонит колен перед людьми в духе 
смирения и служения, и не умоет их ног. Священник 
принадлежит каждому человеку, потому что принад-
лежит Христу. Таким священником был отец Виктор 
(Мамонтов). Пастырское служение было определяю-
щим в его жизни.

Крестный ход на реку 18 августа 1997 г.
(Фото Илоны Лочмеле) 



172	 Наталия Большакова-Минченко

Особенные отношения складывались у отца Викто
ра с миром детства. В нем самом ощущался столь редко 
встречающийся дар поэтического детства и тайна дет-
ской, сокрытой жизни. 

Отец Виктор писал, что для общения с детьми, 
взрослым «нужно умаляться, учиться жить всей глу-
биной детства. Дети очень искренни в молитве, они 
живо ощущают присутствие Бога. Жизнь ребенка ды-
шит духом доверия. Дети имеют особое призвание и 
назначение в созидании Царства Божия»12. 

Отцу Виктору удивительно удавалось объединять 
людей, видимо, потому что он вел их к источнику еди-
нения – Иисусу Христу. В его вере, в живых и лич-
ностных отношениях с Богом, в подвижнической жиз-

12 Виктор (Мамонтов), архим. Тайна умаления. // Хрис
тианос, вып. XI. Рига: ФИАМ, 2002. С. 77,78.

Крещение на реке Ритупе 18 августа 1997 г.
(Фото Илоны Лочмеле)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 173

ни – была неотразимая сила его проповеди. А главной 
«движущей силой» служения отца Виктора являлась 
любовь. Макарий Великий говорил, что молитва рож-
дается от любви. И поистине – дерзновение молитвы 
отца Виктора, его подвиг молитвы о сотнях людей, 
живых и усопших, рождены были дерзновением люб-
ви. Это призвание отцовства, священства, сама сущ-
ность которого есть сострадательная любовь. И самое 
истинное богословие, приближающее нас ко Христу, 
свидетельствующее о Нем, помогающее как-то почув-
ствовать подвиг жертвенной Христовой любви, – есть 
«богословие любви», явленное и являемое нам в жизни 
добрых пастырей. 

Любовь – это то чего больше всего жаждет душа че- 
ловека, на что всегда откликается. Дефицит любви в 
мире – самый острый, имеющий трагические послед-
ствия, дефицит. 

В своей статье «Подвиг ученичества»13 отец Виктор 
пишет, что в школе Христа «главный предмет – Лю- 
бовь. Что поразило учеников во Христе? То, что Он лю-
бит всех. 

Когда мир слышит об убийствах, террористических 
актах, то христиане должны понимать их как крик о по-
мощи заблудших детей Божьих, крик, неосознанный ими  
самими, вырывающийся из их душевного подполья.

Только ученики Христа, только в школе Христа нам 
правильно объяснят происшедшее и покажут истин-
ный путь из нравственного тупика. 

“Меня не любили, меня мало любили, меня обижа-
ли, меня не научили любить. А я хочу любви, хочу жиз-
ни”, – вот что должны мы услышать в этих выстрелах 

13 Виктор (Мамонтов), архим. Господь – Пастырь мой. // 
Подвиг ученичества. М.: Свет православия, 2008. С. 178–186.



174	 Наталия Большакова-Минченко

и взрывах. Юридический закон глух к этому крику. Он  
не может дать просимую в такой парадоксальной фор-
ме любовь. Вместо нее он дает оковы, тюремную ре-
шётку, казнь.

Ученик Христа понимает, что без ближнего, без 
служения ему нет пути в Царство Небесное, – только 
мой ближний, которому я должен служить всей моей 
жизнью, открывает мне дверь в Царство Небесное и 
вводит в него.

Быть всегда в любви – вот в чем подвиг ученика 
Христа. Христос всегда и неизменно нас любит, и наши 

Карсава. Около храма, 2000 г.
(Фото Наталии Большаковой)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 175

грехи не могут отменить Его любви. Он не сводит сче-
тов с нами. Он принимает нас такими, какие мы есть.
Так и мы должны подражать Его любви, Его жизни, 
быть похожими на Него. Ведь святой человек – это тот, 
кто похож на Христа.

Как в любой школе, в школе Христа нас тоже ждет 
выпускной экзамен. На нем каждому зададут только 
три вопроса… 

Первый. Любишь ли ты Меня? 
Второй. Любишь ли ты Меня?
И третий… Любишь ли ты Меня?».

Архим. Виктор в храме 
прп. Евфросинии Полоцкой в г. Карсаве, 2009 г.



176	 Наталия Большакова-Минченко

Сегодня эти строки воспринимаются, как завещание 
пастыря. 

Устремления о. Виктора, как христианина, как свя-
щенника родились из опыта Церкви, воплощенного в 
служении выдающихся пастырей-исповедников, стар-
цев схиархимандрита Космы (Смирнова) и архиманд
рита Тавриона (Батозского)14 в Преображенской пусты-
ни под Елгавой; архимандрита Серафима (Тяпочкина)15 
в селе Ракитном; архимандрита Павла (Груздева)16 в 

14 Виктор (Мамонтов), архим. Господь – Пастырь мой. // 
Отец пустыни. М.: Свет Православия, 2008. С. 15–23.

15 Виктор (Мамонтов), архим. Господь – Пастырь мой. 
// Сердце пустыни. М.: Свет Православия, 2008. С. 57–102.

16 См. Родник любви (памяти архимандрита Павла Груз-
дева). Виктор (Мамонтов), архим. // Христианос, вып. XVI. 
Рига: ФИАМ, 2007. С. 317–325.

Во время литургии 
в день памяти прп. Иова Почаевского, 

10 ноября 2011 г. (Фото Илоны Лочмеле)



Жизнь, сокрытая в Боге: архимандрит Виктор (Мамонтов)	 177

селе Верхне-Никульском Ярославской области; митро-
полита Леонида (Полякова)17. 

«Старец в Церкви не есть иерархическое лицо, он 
вне иерархии. Сам Бог избирает и призывает на слу-
жение старца, посылая ему дары Святого Духа. Народ 
в духовном общении узнает, открывает этого Божьего 
избранника и, когда откроет его, радуется, потому что 
через него в мир приходит Божественная Любовь. Она  
в его сердце, открытом каждому человеку. Он с большим 
дерзновением свидетельствует миру об этой Любви, 
свидетельствует своей жизнью»18.

То, что отец Виктор, промыслительно попав в Лат- 
вию, своим пастырством продолжил служение отцов-
старцев и оставил письменные свидетельства-жизнеопи- 
сания святых подвижников ХХ века, по сути, наших 
современников, – это, несомненно, проявление мило-
сердия Божия и для нас и для следующих поколений 
христиан, и хочется надеяться, что многие и в Латвии, 
и за ее пределами смогут приобщиться к опыту жизни 
и веры этих свидетелей Царства Небесного.

17 Таков нам подобает архиерей… Виктор (Мамонтов), 
архим. // Христианос, вып. XV. Рига: ФИАМ, 2006. С. 201–217.

18 Пустынный житель (жизнеописание старца Космы). 
Виктор (Мамонтов), архим. // Христианос, вып.  V. Рига: 
ФИАМ, 1996. С. 60.



Евгения Скуратова

Скуратова Евгения Савиновна – родилась в 1939 го- 
ду в самом древнем городе Латвии (840 лет) Лудзе. 
Окончила Латвийский государственный университет, 
филологический факультет. Дипломированный библио
текарь. В Церковь пришла в 1991 году. Несу клиросное 
послушание.

Как батюшкина ученица признаю свое недостоинст
во писать о нем в такой серьезный Альманах, но делаю 
это ради его памяти.

«ВСЕ НАЧИНАЕТСЯ С ЛЮБВИ…»

Свидетельство об отце Викторе (Мамонтове)

Все начинается с Любви,
Всех трудностей преодоленье.
И батюшкина жизнь не исключенье – 
Она творение Любви.

А батюшка – наш духовный отец, наш дорогой архи-
мандрит Виктор Мамонтов, который:

– нас в Духовную Жизнь родил;
– на ногах стоять учил;
– своей молитвой оберегал;
– за нас, как за родных, душою болел;
– нас по Духовной жизни вел;
– Святыми таинствами напутствовал;
– В Вечную жизнь провожал;
– И за гробом Вечную память пел.
И счастливы были мы, что Господь даровал нам тако-

го Духовного Отца, редкого по широте души, усердного 



«Всё начинается с любви...»	 179

молитвенника, исповедника, пастыря Любви. И батюш- 
кина Любовь остается с нами – она согревает нас, пере-
полняет нас, этой Любовью хочется делиться. По мо-
литвам батюшки Господь и силы нам давал, разума ду-
ховного, сердечного тепла и ласкового утешения.

А сам батюшка и время свое и силы свои без меры 
раздавал людям. И ехали они к нему в маленький при-
граничный городок Карсаву ближние и дальние и очень- 
очень дальние духовные его дети, и новые люди, про-
сто услышавшие о необыкновенном батюшке.

Каждого приходящего к нему человека батюшка при- 
нимал таким, каков он был, ничего не навязывая, не по-
учая, а только проявляя к нему внимание, искренний 
интерес, давая человеку возможность самому сделать 
выбор. От него люди уходили услышанные, преобра-
женные его миром и любовью.

Батюшка воспитывал своих чад в духовной свобо-
де, он учил, что наша жизнь зависит только от Бога. А 
перед Богом все мы дети и творим одну молитву «Отче 
наш».

Вспоминается, как первым автобусом из Лудзы мы 
приезжали в Карсаву. Раннее утро.  В храме идет под-
готовка к службе. Подаем записки, ставим свечи, при-
кладываемся к иконам. А потом спешим к батюшкино-
му дому, ждем его. Он выходит, благословляет нас, не 
спеша идем в церковь. Цветут яблони, трава еще в росе, 
тишина. Встречные карсавчане почтительно расклани-
ваются с батюшкой.

Впереди бежит пес Мухтар. Он всегда провожает ба
тюшку до церкви, а потом ближней тропинкой возвра-
щается домой.

Какие это были для нас счастливые минуты близко-
го общения с батюшкой и радость идти рядом с ним!



180	 Евгения Скуратова

Утро в Карсаве. По дороге в храм

Карсавский храм во имя преподобной Евфросинии 
Полоцкой всегда был живой Церковью, где царил Дух 
Любви и служения ближнему. Это была церковная об-
щина, вселенская духовная семья, пребывающая в раз-
ных местах, но неделимая, имеющая общий Дух.

Батюшка много лет трудился вместе со своими ближ- 
ними, чтобы создать эту общину, где все друг друга 
знают, любят, все готовы потерпеть немощи друг дру-
га и жить одной семьей. Здесь царил Дух жертвенной 
Любви, которую мы не находим в житейском море.

В храме было легко молиться. Нового прихожанина  
сразу вовлекали в молитвенное действо. Получив бого-
служебник, где были отмечены главные молитвы ли- 
тургии, он учился читать, петь, становился сопричаст-
ником молитвы. В церкви сложилась традиция народ-
ного пения.



«Всё начинается с любви...»	 181

Участие прихожан в литургии 

Когда перед «Верую» батюшка выходил на амвон и 
провозглашал «Христос посреди нас», весь храм друж-
но отвечал: «Есть и будет» и все давали друг другу це-
лование, царила атмосфера всеобщего братства. Ведь 
только рядом с Господом может так раскрыться один 
человек другому, дарить ему свое расположение и лю-
бовь. 

Какие незабываемые встречи происходили в карсав-
ском храме! Сюда приезжали ученые, писатели, поэты, 
музыканты, психологи, врачи. Часто бывал известный 
иконописец Зинон (Теодор), из Польши приезжал сын 
Анны Герман Збышек Тухольский и многие другие. 
Здесь зарождалась дружба на долгие годы у братьев и 
сестер, происходили встречи, перераставшие в крепкие 
семейные узы, возникали творческие союзы, скреплен-
ные духовными интересами.



182	 Евгения Скуратова

Карсава. Архим. Виктор (Мамонтов), брат Павел 
Безчасный (сидит) и архим. Зинон (Теодор). 

Великий пост, 2003 г.

Много лет подряд, объединяя свои отпуска, в Кар- 
саву приезжали музыканты из Москвы. И несли музы
кальное послушание – клиросное и концертное. Все 
они – прихожане московских храмов, очень любили 
батюшку и карсавскую церковь. После службы давали 
концерты классической музыки, что стало уже доброй 
традицией.

Дорожные мытарства, границы, материальные затра-
ты, физические страдания – одна из сестер передвига-
лась в инвалидной коляске – все трудности покрывала 
любовь к батюшке и желание послужить ближнему.

На летних концертах всегда было многолюдно, они 
пользовались огромной популярностью. Концерты на-
зывались «Музыкальное приношение».



«Всё начинается с любви...»	 183

Как виртуоз Михаил Штанько блистательно играл 
на гобое И. С. Баха, Т. Альбинони, А. Пьяццоллу, «Мо- 
литву Судного Дня – Kol Nidrey» немецкого компози-
тора М.  Бруха, которая особенно затрагивала сердца 
слушателей, и они горячо благодарили исполнителей 
за талант, мастерство, вдохновенную игру.

А исполнение романса Сергея Рахманинова на стихи 
Г. Галиной «Здесь хорошо» музыканты посвящали Кар- 
саве. Эти строки словно и написаны были в этих краях:

«Здесь хорошо…
Взгляни, вдали огнем горит река,
Цветным ковром луга легли, 
белеют облака.

Здесь тишина…
Здесь только Бог и я!».

Карсава. После концерта Михаила Штанько и 
Марии Джемесюк (в центре во втором ряду) 

на ступеньках городского Дома культуры. 08.08.2010 г.



Поздравление батюшки с Днем ангела (13 февраля)



«Всё начинается с любви...»	 185

Карсава. Литературный клуб «Радуга» из г. Лудзы 
в гостях у о. Виктора. На переднем плане слева 

104-летняя Феодора. Справа от батюшки 
Евгения Скуратова. Лето 1995 г. 

А как любили батюшку дети! Где б он ни был, дети 
всегда окружали его, брали за руку, что-то ему расска-
зывали, весело и беззаботно смеялись, и батюшка от-
вечал им своим детским смехом. 

На службе они поверяли ему свои обиды и проказы, 
а после причастия получали, как подарок, вкусную те-
плоту и кусочек просфоры.

Очень трудно завоевать полное доверие ребенка, его  
ничем не приманишь. Дети отзываются только на Лю
бовь, искреннюю доброту, чуткость, они чувствуют ма- 
лейшую фальшь в голосе и поступках. А батюшке они 
доверяли, чувствуя доброту и ласку.

Во время оно ездила из Лудзы в Карсаву одна бабуш-
ка с правнуком-сиротой. Коленьке было 5 лет, у него 



186	 Евгения Скуратова

был ДЦП, он не ходил. Взрослые на руках приносили 
его к Чаше, а затем сажали возле клироса на ступеньку 
амвона. Коленька с нетерпением ждал выхода батюшки 
и все повторял: «Батюшка! Ой, батюшка идет!», ожи-
дая, когда его поднесут к батюшке и он приложится к 
Кресту.

Мальчику нужна была дорогая и сложная операция, 
а тех денег, что собирали в храме было явно недостаточ-
но. И бабушка с правнуком уехали в Россию, в надежде 
там получить помощь. По молитвам батюшки судьба 
мальчика изменилась. Его усыновила добрая христиан
ская семья из Подмосковья – Георгий и Наталья. Ко
леньку прооперировали, он долго проходил реабилита-
цию. Сейчас он здоров, ходит в школу.

Мы были первой и самой многочисленной группой  
из Лудзы, которая катихизировалась в Карсаве. Воцер- 
ковление было, пожалуй, самым счастливым време-
нем в нашей жизни. У нас были удивительные учите-
ля и наставники по Священной истории и Евангелию, 
открывшие нам все богатство Православия, неведомые 
нам до того времени миры.

А мы, тогда еще духовные младенцы, старались впи-
тать каждое новое слово, каждую крупицу знаний. Мы, 
как слабые неокрепшие ростки тянулись как к солнцу, 
к Богу. 

Батюшка отрывал нас от земного, греховного, вел к  
высокому духовному просвещению, учил нас жить вме- 
сте и по совести, быть в мире со всеми, сострадать и 
служить ближнему.

Основной костяк нашей группы сохранился, и мы до 
сих пор единая духовная семья. 



Молитва перед трапезой

Отец Виктор и 
алтарник Алексей 

Лочмелис во время
воскресной трапезы 

12 июня 2011 г.
(Фото Илоны 

Лочмеле)



188	 Евгения Скуратова

Провожаем батюшку после службы. 
Август 2001 г.

После воскресной литургии в карсавском храме, как 
продолжение службы, следует постная трапеза в цер-
ковном доме или летом во дворе. Все с удовольствием 
ели знаменитый карсавский суп «из топора», состоящий 
из одной любви и овощей, вкусней которого никто не 
пробовал. Батюшка наш, аскет и «бесплотный ангел», 
ел всегда очень мало: немного супчику, чашечку чая и 
вся его еда. Зато с удовольствием всегда угощал дру-
гих. На трапезе кто-то из братьев читал из Священного 
Писания или отцов Церкви. А гости рассказывали о се- 
бе, своем церковном опыте, служении, благодарили ба-
тюшку за теплый прием и радость общения.

Заключал трапезу наш духовный гимн – музыкаль-
ное переложение 132 псалма «Как хорошо и приятно 
жить братьям вместе», который очень дружно и задор-
но пели сотрапезники. Все это было! 



«Всё начинается с любви...»	 189

Всю свою жизнь батюшка отдал делу служения Богу 
и людям, не щадя и не жалея своего здоровья. В послед-
ние годы много болел, перенес несколько операций.

Летом прошлого года о.  Виктор лежал в хирургии 
Лудзенской больницы, в отдельной палате. В течение 
месяца каждый вечер мы приходили к нему, распреде-
лив дежурство по дням. Так хотелось помочь батюшке, 
облегчить его страдания, поднять изголовье кровати, 
чтобы он мог посидеть, поправить ему подушки, покор
мить чем-то вкусным, домашним, подать питье.

Персонал отделения относился к батюшке с почте-
нием. Все переживали, что он плохо ест, слабеет, а ве-
чером рассказывали нам события дня. Они знали, что 
он – священник, а одна санитарочка так и звала его 
«svētais tēvs» (святой отец) за его смирение и мужество. 
Братья читали батюшке Евангелие, а мы пели ему мо-
литвы, любимые песни Анны Герман, которую батюш-
ка хорошо знал.

И сюда, в больничную палату, к батюшке тоже шли 
люди, его духовные дети, ближние, приезжали из Риги, 
Германии, Даугавпилса и Резекне. Встречи были свет-
лые, наполненные какой-то необыкновенной теплотой. 

Настоятель Лудзенского Свято-Успенского храма 
о. Сергий Кириченко часто причащал батюшку Святых 
Таин.

10 сентября 2016 года архимандриту Виктору испол-
нилось 78 лет, это был его последний день рождения.

Как всегда в этот день, в теплый и гостеприимный 
батюшкин дом пришли самые близкие поздравить его. 
Батюшкина сестра Раиса Авраамовна, талантливая по-
этесса, тепло встречала гостей. После лечения батюш-
ка чувствовал себя лучше и встречал поздравителей в 
своей келье, сидя в кресле. Отец Владимир Вильгертс 



190	 Евгения Скуратова

вместе со своими детьми Иосифом и Марией отслужил 
благодарственный молебен. Так радостно было видеть 
батюшку оживленным, улыбающимся, среди букетов 
цветов. И только позже мы поняли, что это было про-
щание, мы его видели в последний раз.

Нам показалось, что батюшка всегда будет с нами, 
но 8 ноября 2016 года архимандрита Виктора не стало.

Карсава. 12.11.2016 г. После отпевания 
архим. Виктора – схиигумен Агафангел (Савченко) 

во дворе храма. (Фото Василия Минченко)

Гроб с телом батюшки стоял в его родной церкви, 
которая была открыта с утра до вечера, непрерывно чи-
тали Евангелие, служили литии. 

Стоя у батюшкиного гроба не было ощущения непо-
правимой утраты, тяжести горя, а была такая светлая 
печаль от того, что закончились его земные страдания 



«Всё начинается с любви...»	 191

и он уже в Горнем мире. От батюшки исходило какое-то 
удивительное чувство покоя, причастности к чему-то 
торжественному, что было сильнее печали. Не хотелось 
уходить, хотелось остаться возле батюшки подольше, 
помолиться, подумать, поплакать...

Похороны архимандрита Виктора показали всю все- 
ленскую масштабность его личности. Духовные его де- 
ти слетелись в Карсаву со всех концов земли – из 
Иерусалима, США, Канады, Германии, Швеции, Грузии,  
Москвы, Санкт-Петербурга, приходов Латвии. Провожа- 
ли батюшку более 400 человек. Перед закрытием гроба 
шло долгое прощание.

Служили заупокойную литургию, храм едва вмещал 
сотни молящихся. Было огромное количество венков, 
букетов, цветами уставлен был весь храм. На отпевание 
приехал друг батюшки, духовник Свято-Духова мо- 
настыря города Екабпилса (Латвия) схиигумен Агафан- 
гел (Савченко), 90-летний старец.

Всю долгую службу отпевания о. Агафангел про-
стоял со свечой в руке.

Рассказывают, что когда он еще иеромонахом Амвро- 
сием служил в Илуксте (Латвия), к нему приехали из 
соседнего к нам города паломницы, которые все ис-
кали «хороший» храм и «хорошего» батюшку. Отец 
Амвросий им говорит: «Что же приехали ко мне, у вас 
там свой светильник имеется?» – «Кто же это?» – «А 
карсавский архимандрит отец Виктор!» – «Да он такой 
и такой...» – «И я точно такой же...» – отвечал иеромо-
нах. 

Когда траурная процессия с гробом батюшки продви-
галась к кладбищу, по обеим сторонам дороги сплош- 
ной стеной стояли карсавчане – латыши и русские, ка-
толики, православные, лютеране. Все, кто любили и 



192	 Евгения Скуратова

почитали батюшку, провожали его в последний путь 
со слезами.

Гроб к могиле несли на руках, служили литию. Из 
присутствовавших сложился такой мощный хор, что 
покрывал даже шум машин (рядом с кладбищем авто-
магистраль Рига – Санкт-Петербург). Пели Пасхальные 
песнопения. Царил Пасхальный Дух. Могила батюш-
ки была покрыта цветочным ковром и венками. Горели 
свечи...

Уходят люди, их не возвратить,
Их тайные миры не возродить...

Каждый человек – тайна. И нам не суждено узнать, 
какую тайну унес с собой архимандрит Виктор. В чем 
тайна притягательности его личности, священника, до-
брого человека, пастыря Любви, духовного отца, друга 
и наставника?..

Еще предстоит изучить, собрать воедино по крупи-
цам уникальный опыт его пастырского служения, его 
горения, готовности идти до конца за Господом.

Батюшка нес Свет Любви Христовой и лучшим па- 
мятником нашему незабвенному архимандриту Викто- 
ру будет наша всегдашняя готовность не только хра-
нить этот немеркнущий Свет, но и нести его дальше в 
наших сердцах, в наших теплых молитвах за него. 

Вечная память!

г. Лудза, Латвия
Май 2017



ВОСКРЕСНЫЙ ДЕНЬ В КАРСАВЕ

Посвящается архим. Виктору

Случалось ли вам в Карсаве бывать,
В латгальском нашем захолустье?
Стоит там старый деревянный храм
В ограде из узорных листьев.

И поражает он ни высотой порталов,
Ни пышностью одежд и золотом икон.
Стоит он словно на краю времен 

в житейском море.
Путь он наш к последнему причалу.

Тенистая алея к храму нас ведет,
А рядом луг, где травы словно мед.
Березы белые шумят своей листвою
Издалека сюда народ идет, и едет, и бредет.

Архимандрит седой с лучистыми глазами
Встречает всех с любовью. И слезами
Вдруг воскипит душа твоя,
Когда войдешь под своды храма.

Лампады теплые там в полутьме мерцают
И лики строгие святых глядят на нас.
Там святость, там молитва, там надежда.
Там хочется остаться всякий раз.

И исцелить мольбой свою больную душу,
И чистою молитвой тело укрепить.
И заповедь Господню не нарушить,
Искать спасенья и Спасителю служить.



194	

Когда все молятся за Литургией дивной,
И храм поет в полсотни голосов
Великое хваленье Богу. Какое единенье!
Молитве тесно в нем. Она одна – спасенье!

Звучит апостол. Мудрый Илия посланье
Павлово внимательно и бережно читает.
И так толкует нам про эти времена,
Как будто там он жил и все об этом знает.

Вот батюшка с амвона возглашает:
«Христос средь нас!», – и отвечаем радостно ему:
«И есть и будет!» 

И веруем в Творца всей жизни на земле,
И воскресенья мертвых чаем,
И Богородицу поем и величаем.

И ласковое «Отче наш»
Звучит проникновенно и так просто.
У Бога просим хлеба мы на каждый день
И оставления грехов. Не ведать искушенья
И избавления от всех лукавых дел.

Идем к Кресту веселыми ногами,
И Бога все благодарим за Таинство причастья.
Как на душе легко! Спасибо, Господи,
За батюшку, за храм, за теплое участье.

А там, в саду столы уже накрыты,
Трапезы братской время наступает.
И вдохновенный Миша нам блистательно играет,
Гобой его поет, игриво пляшет
И звук его в душе с восторгом замирает.



	 195

И как приятно братьям вместе быть,
И Господа за все благодарить.

Пустеет храм. Народ расходится
И уезжает в родные города и веси.
Храня в душе немеркнущий и чистый огонек
Надежды, Веры и Любви! До скорой встречи!

Е. Скуратова
Июнь 2010



Раиса Моисеева

«ЗАТИХЛИ НАВСЕГДА ТВОИ ШАГИ…»

Памяти отца Виктора 

Затихли навсегда твои шаги,
И маленькая келья опустела.
...В печали у порога сапоги,
Что так давно стоят без дела.
Все здесь осталось на своих местах,
Но сердце вынуто из дома.
И ты теперь на небесах,
Тебе там близко все, знакомо.
...Многое ты в Жизни повидал:
Наветы лживые и брань, и поношение.
И с голубиной кротостью все принимал,
Всегда с достоинством смиренным.
И смотришь ты из вечности теперь на нас.
И видишь, собралось нас очень много.
И твердо знаем, что,
Когда пробьет наш час,
Ты встретишь каждого из нас
И проведешь на поклоненье к Богу.

Карсава
Декабрь 2016 



Раиса Моисеева и Виктор Мамонтов. 
Москва, 1976 г.

Виктор Мамонтов, 1961 г.

Оборот фотографии 
с факсимиле В. Мамонтова
«На память сестренке Рае

от брата Виктора.
г. Херсон. июль 1961 г.»



Протоиерей Владимир Вильгертс

ТАИНСТВО СМИРЕННОГО СЛУЖЕНИЯ
ОТЦА ВИКТОРА

В творческом наследии приснопамятного архиманд
рита Виктора (Мамонтова) (1938–2016) есть несколько 
эссе, в которых главные аспекты христианской жизни 
рассматриваются как таинства. («Таинство свободы», 
«Таинство общения», «Таинство умиротворения» и т. д.)  
В этих работах таинство предстает, как особое сотвор-
чество Бога и человека, когда душа последнего открыта 
и жаждет благодатного веяния Святого Духа. Плодом 
этого радостного соработничества становится та жем-
чужина (Мф 13:45-46), ради приобретения которой че-
ловек отказывается от всего, препятствующего полу-
чению желаемого.

Архимандрит Виктор нашел свой драгоценный би-
сер в смиренном служении Богу и людям. И здесь бы 
«положить хранение устом своим» повествующему об 
этом таинстве, т. к. лишь вкусивший оного может оце-
нить подвиг дорогого о. Виктора в стяжании сей доб
родетели. Но долг любви и светлой памяти понуждает 
по слову апостола Павла: «Поминайте наставников ва-
ших» (Евр 13:7) поделиться тем, что запало в душу и 
осталось в памяти.

Наша первая встреча, с тогда еще будущим отцом  
Виктором, произошла в 1980 году. Это был год Москов- 
ской олимпиады, и власти зачищали страну от всякой 
возможности, прибывшим иностранцам, встретить дру- 
гую жизнь, нежели та, что была провозглашена в наших 
лозунгах. В ходе этой кампании, послушник Почаевской 



Таинство смиренного служения отца Виктора	 199

Лавры Виктор Мамонтов, был выписан из обители. В 
монастыре Виктор пробыл недолго, но был замечен гос- 
органами, т. к. составил, изданную монастырем, бро-
шюру и проводил по Лавре экскурсии. Личность вы-
сокообразованного кандидата филологических наук 
(диссертация по драматургии А. Н. Арбузова), конечно 
же, не могла свидетельствовать о декларируемом со-
ветской властью отмирании религии в СССР. По бла-
гословению своего духовника архимандрита Серафима 
(Тяпочкина) (в настоящее время Белгородской епархией  
выдвинута инициатива о прославлении о. Серафима в  
лике местночтимых святых) Виктор направился в Ригу 
к митрополиту Леониду (Полякову), и пребывал в Спа
со-Преображенской пустыни в ожидании решения во-
проса о рукоположении.

Августовским вечером после Всенощного бдения в  
группе беседовавших духовенства и паломников нахо
дился худенький монашек. Завершая общение, этот инок  
поторопился вычитывать правило ко Святому Прича
щению. Один из собеседников указал на достаточность 
для причащения той продолжительной службы, что 
только совершилась в храме. Но худенький монах, де-
ликатно прощаясь, дал понять, что ему важно не остав-
лять молитвенного правила. Это и был отец Виктор. В 
дальнейшем, на протяжении всей своей священниче
ской жизни отец Виктор неукоснительно соблюдал цер- 
ковный устав, строго придерживаясь данного ему на 
это благословения старца Серафима. Помнится, в кон-
це 80-х годов на приходе в Карсаве в Великий пост еже-
дневно мы начинали в 6 часов круг утренних богослу-
жений и завершали его в 3 часу пополудни уставной 
вечерней или Литургией Преждеосвященных Даров. 
После перерыва на трапезу, келейные занятия, недолгий  



200	 Протоиерей Владимир Вильгертс

отдых служилось повечерие с молитвами на сон гря-
дущим. 

Более тесное знакомство произошло в конце 1984 го- 
да, когда о. Виктор уже был духовником Свято-Троице 
Сергиева женского монастыря в Риге, и продолжал свое  
приходское служение в Карсаве. В то время мне дове-
лось нести в Троицком кафедральном соборе послуша-
ние псаломщика и иподьякона. В периодические приез-
ды о. Виктора в монастырь для исповедования сестер, 
была возможность исповедоваться и пообщаться с ним 
и нам, мирянам. Так возникла крепкая духовная связь, 
продолжавшаяся в этой земной жизни более 30 лет, и, 
верю, продолжающаяся и поныне.

На наших глазах происходили не только события 
внешней жизни батюшки, но и становление в нем лично-
сти духоносного пастыря овец Христовых. Незыблемой 
основой его жизни стали слова Господа нашего Иисуса 
Христа: «Сын Человеческий не для того пришел, что-
бы Ему служили, но, чтобы послужить и отдать душу 
Свою для искупления многих» (Мф 20:28). Именно в 
служении Богу и людям раскрылся дар любви, кото
рым обладал и приумножил архимандрит Виктор. Под- 
вижническая аскетическая жизнь не наложила на него  
печати суровости и требовательности. Наоборот, чем 
труднее становился крест его священнического и пас- 
тырского служения, тем больше милующей и соучаст
вующей любви получали мы от него. Эта была любовь 
деятельная. Отец Виктор мог ухаживать за больным 
(один из карсавских прихожан), перевязывая его раны; 
мог часами слушать горестную исповедь кающего-
ся грешника; мог помочь материально (был абсолют- 
ным бессребренником – достаточно посмотреть на его 
пустую келью последних лет жизни); мог всего себя 



Таинство смиренного служения отца Виктора	 201

отдавать детям, подросткам в юношеских приходских 
лагерях, а главное мог терпеть наши немощи и даже 
всплески неприязни по отношению к себе. И все это он 
нес с великим смирением и послушанием. 

Карсава, перед храмом прп. Евфросинии Полоцкой. 
На переднем плане – среди прихожан – архим. Виктор 
(Мамонтов) и свящ. Владимир Вильгертс с маленькой 

дочкой Машей и женой Антониной (присела на корточки); 
первая слева стоит сестра о. Виктора Раиса Моисеева. 

Лето 1999 г.

Послушанием не только начальствующим, что по-
нятно по монашеским обетам и подчиненному поло- 
жению. Но и послушанием нам – его пасомым. Послу- 
шанием родным, с которыми жил; смирением перед 
умом, талантом, мастерством его духовных чад. Кто-
то видел в этом подверженность о. Виктора влиянию 



202	 Протоиерей Владимир Вильгертс

и переменчивости. Но это было смирение. Он всегда 
уходил в тень, давая возможность проявить каждому 
свои дары и способности. Он сердцем проверял те мно-
гочисленные посылы, с которыми, благодаря его от-
крытости, приходили люди. Все, что находило отклик 
в его душе; все, что могло быть на пользу благовестию 
Христову, поддерживалось о.  Виктором. В нем при-
сутствовала постоянная готовность откликнуться на 
живое и новое. Не все, конечно, поспевали за ним. Но 
его увлеченность не была эмоциональной – все взве-
шивалось на чутких весах его пастырской совести. На 
протяжении этих лет могла меняться форма служения 
архимандрита Виктора, но неизменными оставались 
содержание и цель: Бог и человек.

Питаясь молитвой и богослужением, о. Виктор от-
крывал для себя и для нас величайший дар Господа –  
Его Таинство Тела и Крови. Опыт духоносных подвиж-
ников – праведного Иоанна Кронштадтского, присно-
памятного архимандрита Тавриона (Батозского) акту-
ализировался в евхаристическом служении о. Виктора. 
Главным условием частого причащения батюшка счи-
тал обязательное внутреннее преображение, видимая 
перемена жизни человека, и огорчался, когда в своих 
пасомых не чувствовал этого движения.

По своему внутреннему устроению, как и по обра-
зованию, архимандрит Виктор был творческим поэти-
ческим человеком. Но в проповедях и его письменных 
трудах присутствует сдержанность и четкая констата-
ция факта и мысли. Здесь его речь кратка, иногда даже 
афористична. Чуткое восприятие слова открывало пе-
ред ним богатый мир литературы, музыки, искусства. 
И в кругу его духовных почитателей было много вы-
сокообразованных людей. Отдавая дань Божьему дару 



Таинство смиренного служения отца Виктора	 203

творчества, о. Виктор инициировал и поддерживал раз- 
личные культурные начинания. Сам участвовал в вече-
рах, посвященных Анастасии Цветаевой, которая была 
его крестной матерью, и певице Анне Герман, с которой 
был хорошо знаком. Он находил возможность говорить 
о Боге, Любви, Добре любой аудитории, начиная про-
поведью своим карсавским прихожанам, кончая докла-
дом на богословских конференциях. И везде чувство-
валось смирение архимандрита Виктора. Никогда ни 
словом, ни жестом не привлекал он внимание к себе, но 
всегда по слову псалмопевца Давида: «Не нам, Господи, 
но имени Твоему дай славу» (Пс 113:9).

Митрополит Леонид (Поляков), провидя в о. Викторе 
богатые духовные дарования, быстро возвышал его по  
иерархическим ступенькам. Архимандрит Виктор с 
волнением отмечал, что этим все более тяжелый крест 
и большую ответственность Господь возлагает на не
го. Впоследствии, один из начальствующих сказал 
о. Виктору: «Вам быть архиереем». На что батюшка от-
ветил: «Не важно кем я буду, важно – каким». Каким 
он был – свежо в нашей памяти! С неизменным сми-
рением он уступал место нам, молодым священникам, 
прося произнести слово на литургии, благословить 
пищу. Смирение не оставляло его, когда кто-то дерзал 
поучать его в богослужебных и пастырских вопросах. 
О, неразумие юности! С какой любовью служил он на 
трапезе братьям и сестрам, подавая блюда, делясь чем-
то вкусным.

Ищущему смирения, Господь подает обстоятельства,  
способствующие возрастанию в этой добродетели. У ар-
химандрита Виктора было их в избытке! Первым при-
ходом батюшки был г. Тукумс. Усердный молитвенник, 
проповедник, духовник привлек сердца многочисленных  



204	 Протоиерей Владимир Вильгертс

верующих рижан, но и внимание уполномоченного по  
делам религии. И владыка Леонид отправляет о. Вик- 
тора в латвийскую глубинку, в Карсаву. Добраться ту- 
да из Риги автобусом 6–7 часов – не наездишься. Новая 
паства – простые латгальские крестьяне с практиче-
ским умом и трезвой оценкой всего. Завоевать их до-
верия и сердца – на это нужны годы!

Со смертью митрополита Леонида (в 1990 году) ушло 
и всякое поощрительное внимание к трудам о. Виктора 
со стороны начальствующих. Казалось бы, кардинально  
изменились условия существования Церкви: рухнула со- 
ветская власть, появилась свобода и новые возможности  

Карсава. После литургии в день 70-летия архим. Виктора 
(10.09.2008). На переднем плане: отец Виктор, 

Даша Лочмеле, Наталия Большакова-Минченко, 
отец Владимир Вильгерт. За ними: Роналдс Гринбергс, 

Наталья Юдина, Елена Сенькане. 
(Из семейного альбома Илоны Лочмеле)



Таинство смиренного служения отца Виктора	 205

для проповеди Евангелия. Нам думалось тогда, что 
архимандриту Виктору надо предоставить как можно 
большее поле применения его духовных даров, но све-
тильник предпочли держать под спудом. Известные ар-
хиереи приглашали о. Виктора к себе в епархию (напри-
мер, митрополит Антоний (Блум) в Великобританию), 
а внутри своей распространялись всевозможные слухи, 
порочащие репутацию батюшки. Отец Виктор пережи-
вал об этом, но и радовался своей удаленности от цер-
ковной власти. Монашеской его мечтой было – молит-
венное безмолвие в глуши.

Но с каждым годом все меньше времени оставалось 
для уединения. Не только рижане и верующие Латвии, 
но и москвичи, питерцы, а с открытием границ и хрис- 
тиане разных стран тянулись в Карсаву. Мы удивля-
лись: остается ли время ему поспать, немного отдох
нуть, ведь мы видели его в постоянном служении нам? 
Такие труды можно нести лишь с особой помощью 
Божьей. Раиса, сестра батюшки, всячески старалась под- 
держать его здоровье, но военное детство, постническое  
житие сказались на его телесном составе. К 70-ти го-
дам он перенес несколько операций на суставах, срочно 
пришлось лечить все зубы, но последняя его болезнь 
остается для всех некоторой тайной.

Понимая, какой тяжелый крест возлагает на него 
Господь, архимандрит Виктор заранее готовился к нему.  
Он прощается со своими духовными чадами, дает по-
следние наставления, раздает все свое небольшое иму-
щество (книги, иконы), и уходит как-бы во внутренний 
затвор. Многие так и считают, но мне видится в этом 
особое призвание о. Виктора. В принятии им этой бо-
лезни выявилась полная готовность отвергнуться себя,  
чтобы взять свой крест и следовать за Христом на 



206	 Протоиерей Владимир Вильгертс

Голгофу (Мф 16:24). Но и в эти годы тяжкой болезни 
о.  Виктор не оставил своего служения ближним. Он 
служил нам примером великого терпения (даже в са-
мые тяжелые дни не жаловался на страдания), приме-
ром бренности всего, к чему стремиться падшее есте-
ство человеческое: славы, почести, власти, богатства. 
Именно примером, потому что в своей жизни ни к чему 
такому он не стремился. Он исполнил заповедь Господа: 
«Будьте, как дети.» (Мф  18:3). Та внешняя беспомощ-
ность и зависимость, лишь подчеркивали его детскую 
доверчивость и незлобивость. Светлый детский его взор  
всегда отражал Небо, а внутренняя умиротворенность 
выражалась в кротком безмолвии. Тайна смиренного 
служения людям раскрылась в монашеской самоотдаче 
Богу.

Отпевали архимандрита Виктора монашеским чи-
ном. Здесь снова проявилось его смирение: надгробное 
пение принял он от белого духовенства, а не от собра-
тий-монахов. Похоронен в скромном уголке городского 
кладбища.

Готовясь к написанию этого краткого воспоминания, 
я вновь почитал книги батюшки: «Таинство жизни», 
«Господь – Пастырь мой». С новой глубиной открылись 
многие строки этих книг. Четкость и сдержанность в 
описании истин нашей веры предстали новой гранью 
смирения – в этих строках подлинный опыт духовной 
жизни.

Вечная память приснопамятному архимандриту Вик- 
тору! «Любовь никогда не перестает» (1 Кор 13:8).

г. Елгава, Латвия
Июнь 2017



София Рукова

ДВЕ ВСТРЕЧИ

Мне повезло дважды в жизни встретиться с отцом 
Виктором (Мамонтовым), хотя и раньше я много была 
наслышана о нем. И первая встреча, на самом деле, 
была заочной, если можно так выразиться. Это было в 
начале 90-х гг. теперь уже ушедшего века. В то время 
я писала свои заметки о литургии для детей, и Наташа 
Большакова предложила отправить их на прочтение 
отцу Виктору. Прошло месяца три-четыре, прежде чем 
я снова смогла приехать в Ригу. И там ко мне подошел 
молодой человек (имя, к сожалению, не помню) – ду-
ховный сын отца Виктора, – которого батюшка попро-
сил передать мне мои заметки с его замечаниями, а 
кое-что пересказать на словах. Конечно, замечания я 
все постаралась учесть, и позднее вышла моя книжечка 
в виде брошюры для детей, где были и эти заметки1. 
Увы, я не помню всего, что было мне пересказано на 
словах. Но навсегда запомнила то, что меня тогда по-
разило: отец Виктор сказал, что на самом деле Святой 
Дух может сойти на дары и пресуществить их не толь-
ко во время Евхаристии, но во всякий момент службы и 
даже во время Проскомидии, когда в храмах читаются 
часы и прихожане часто не очень в это время вдумыва-
ются в происходящее в алтаре, мягко говоря. С тех пор 
я стремилась приехать на литургию как можно раньше, 
чтобы молитвенно участвовать во всем богослужении. 

1 Рукова София. О Таинствах Церкви. В изложении для 
детей. Изд-во «Стогна».



208	 София Рукова

Много еще было сказано интересного и важного, но – 
увы – не помню.

А вторая встреча состоялась уже лично – в 1996-м 
году в Риге во время Международной конференции 
памяти о.  Александра Меня, куда о.  Виктор приехал 
на несколько дней из своей латвийской глубинки, – по 
приглашению Фонда имени Александра Меня. И самое 
сильное впечатление на меня произвело выступление 

Отец Виктор (Мамонтов) перед началом 
конференции. Рига, концертный зал «Ave Sol». 

Сентябрь 1996 г. (Фото Софии Руковой)



Две встречи	 209

о. Виктора: он говорил об отце Александре как об уди-
вительном святом человеке и священнике, и это было 
знакомо и понятно. Но закончил он выступление так, 
что до сих пор, повторяя его слова, я чувствую, как 
во мне все сжимается от какой-то необъяснимой вну-
тренней боли. Он сказал (слова врезались в память на 
всю жизнь): «Мы не знаем, кто поднял руку на отца 
Александра. Но кто бы это ни был, его удар топора был 
воплем «меня никто не любил!». Отец Виктор говорил, 
не повышая голоса, но, когда он произнес эти слова, 
зал замер: в них было столько боли за убийцу, столько 
сострадания или даже любви к нему, что на какое-то 

София Рукова с отцом Виктором (Мамонтовым) 
в Фонде им. Александра Меня (Рига, 1996) 

(Фото Василия Минченко)



210	 София Рукова

время я просто впала в ступор. И с тех пор я никогда не 
забываю их.

А потом мы сидели с ним за общим столом, беседо-
вали. Я сказала ему, что хотела бы хотя бы на 2-3 дня 
приехать в Карсаву, а он стал меня… отговаривать: 
«Вам нельзя приехать к нам… у нас такие условия жиз-
ни, что даже летом вам будет тяжело их перенести…». 
И он стал мне рассказывать об этих условиях – о холоде,  
о недостатках нужных мне продуктов, о жилищах, в 
которых и он сам, и его чада там жили… он многое уже 
знал обо мне. И это говорилось с такой удивительной 
отцовской любовью, что вместо, казалось бы, обиды на 
отказ, я была растрогана до глубины души. 

Сохранилось 8 моих фотографий от той незабывае-
мой встречи.

Москва
10.11.2016



Алексей и Елена Сомовы

О СИЛЕ МОЛИТВЫ 
ОТЦА ВИКТОРА (МАМОНТОВА)

Многие из тех, кто знал отца Виктора (Мамонтова), 
ездили к нему в Карсаву и поддерживали связь с ним и 
с общиной этого прихода, ощутили в своей жизни силу 
молитвы батюшки. У каждого из нас, наверное, набе-
рется целый блокнот рассказов об этом. Действительно, 
когда о. Виктор включался в ситуацию, о которой его 
просили помолиться, его горячая молитва начинала дей- 
ствовать так, что она как бы пронизывала все вокруг. 
Богослужение, помазание маслом, водоосвящение, все 
церковные таинства и обряды обретали смысл и глуби-
ну. Можно было бы привести много примеров этому, 
но мы хотели бы кратко рассказать только о двух слу-
чаях, один из которых сам батюшка называл действием 
Божьим. 

Эта история произошла незадолго до праздника Пре- 
ображения Господня в 2004 г., когда я впервые приехал 
в Карсаву. Не успели мы добраться до церковного дома, 
как сообщили, что кто-то звонил из Москвы, потому 
что там что-то случилось. Сообщили об этом и батюш-
ке, который тут же (хотя мы с ним до этого виделись 
всего несколько раз на богослужениях и конференци-
ях) начал живо интересоваться ситуацией. Чуть позже 
позвонили из Москвы еще раз, это была моя жена, ко-
торая сообщила, что случилось несчастье у наших род-
ственников. 

Вот, как она описывает то, что произошло в тот день:



212	 Алексей и Елена Сомовы

«Это случилось в Белоруссии. Муж мой сестры, его 
зовут Александр, ехал в деревне на мотоцикле и на 
большой скорости случайно столкнулся с другим мо-
тоциклом. Они буквально сцепились; тех, кто ехал ему 
на встречу, просто, выкинуло от удара, а Александр по-
пал в мясорубку между двумя ревущими машинами. В 
результате ему раздробило ногу, а ступню практически 
полностью. Рентгеновский снимок показал множество 
переломов. Очнулся он уже в больнице, поскольку, ви-
димо, потерял сознание от удара и болевого шока. 

В этот момент мне позвонила сестра и рассказала о 
том, что произошло. Тогда я решила попросить молит-
венной помощи у отца Виктора. К счастью, в это время 
в Карсаве был мой муж, и он все передал батюшке.

Александру нужно было срочно спасать ногу, и его 
начали готовить к операции, чтобы собрать, что можно 
из раздробленных костей. Отец Виктор и все, кто был в 
то время в Карсаве, включились в молитву. 

Через несколько дней произошло следующее. Когда 
в день операции Александра хотели на каталке отвезти 
в операционную, он, вдруг, сказал, что дойдет туда сам. 
Медперсонал, естественно, был крайне удивлен этому. 
Но еще более удивился врач, который собирался де-
лать операцию, когда увидел Александра, пришедше-
го в операционную на своих ногах. От изумления, не 
веря своим глазам, он буквально приказал Александру 
подпрыгнуть. Что тот и сделал. По существу, операция 
была уже не нужна, нога восстановилась сама, перело-
мов больше не было, остались только царапины… Как 
потом мне рассказала сестра, после этого чуда одна из 
медсестер поверила в Бога». 

Когда о. Виктор узнал об этом, он отнесся к произо
шедшему очень серьезно. Он даже написал об этом 



О силе молитвы отца Виктора (Мамонтова)	 213

случае в газете Лудзас земе как о свидетельстве чуда 
Божьего. После этого он, практически, каждый раз 
спрашивал об Александре, видимо, продолжая молить-
ся. Мы очень хотели, чтобы и сам Александр обратился 
к Богу после этого чуда, однако этого не происходило, 
и я говорил об этом батюшке. Но для него была очень 
важна свобода человека в его отношениях с Богом. Об- 
щение «на расстоянии двух свобод», вот, что он повто-
рял так часто в своих проповедях, беседах и книгах. 

Я также рассказывал ему о моем отце, который был 
в то время некрещённый и никак не мог решиться вой-
ти в церковь. Батюшка снова говорил мне о свободе, но 
часто спрашивал об отце во время наших разговоров, 
даже просил его фотографию. Дело видимым образом 
не сдвигалось, я уже не верил, что что-то может про-
изойти. Но, вдруг, за неделю до смерти, папа крестился 
и вошел в Церковь. «Много может усиленная молитва 
праведного» (Иак 5:16).

Верим, что и сейчас батюшка молится обо всех нас. 

Москва
Июль 2017



Михаил Штанько

Михаил Штанько родился в 1973 году. Выпускник 
московской консерватории, гобоист. Выступает с кон- 
цертами в России и других странах. 

Артист камерного оркестра «Виртуозы Москвы».

ОТЕЦ ВИКТОР И КАРСАВА

История моих поездок в Карсаву началась в 2001 го- 
ду. Московские друзья открыли для себя о. Виктора не-
сколькими годами раньше, и для них Карсава давно уже 
стала родным местом. Я видел, что они возвращаются 
оттуда другими, окрыленными. Воздух был словно на-
полнен рассказами об удивительной жизни. Сформи-
ровались даже традиции поездок туда: на Крещение, на 
Преображение. На меня удивленно смотрели – что же 
я все не еду? Были особенно настойчивы – так, что я 
даже сопротивлялся. Наконец – собрался! Помню зна-
комство и первую встречу с о. Виктором и его слова: 
«А, Мишенька, здравствуй!» Это было сказано так, как  
будто, он меня давно знал и ждал. Одно из первых кар-
савских впечатлений – это площадка у ворот перед вхо-
дом в храм. Все радостно общаются, ждут о. Виктора! 
Наконец, на другом конце аллеи, ведущей к храму, по-
является его худощавая высокая фигура. Он прибли-
жается, можно уже разглядеть приветливую улыбку на 
его лице. У каждого из стоящих есть четкое ощущение: 
батюшка спешит именно к нему! Первое его привет-
ствие в следующие приезды было: «На какой срок тебя 
отпустил президент?». «Президент» – четко ощуща-
лось как «князь мира сего». Скоро я стал приезжать раз 
в год, затем 2, 3 раза и чаще.



Отец Виктор и Карсава	 215

Жизнь в Карсаве я бы озаглавил так: «Звучащая гла-
голами тишина». Особенно ярко это переживается в  
конце вечерни. Темно, в храме, кроме лампад, горят 
только светильники на клиросе, освещая несколько 
комплектов богослужебных книг (чтобы все могли петь  
и читать). После окончания свет гасится совсем. Все 
присутствующие молчанием обращены к Богу. Прохо-
дит 5, 10, 15 минут… или больше?.. Из глубины храма 
проступает лишь полутемный лик Спасителя. Время 
останавливается.

Всегда служится утреня, часы, вечерня, повечерие –  
весь суточный круг. Службы идут или с батюшкой, или  
мирянским чином; еще – совместные трапезы, библей-
ские встречи, хозяйственные дела и общение. Все про-
исходящее пронизано невероятной глубиной. Все ста-
новятся близкими, родными. Все делается вместе, все 
наполнено, ни одной пустой минуты. Обыкновенный 
поход за продуктами в магазин – событие! Отец Вик-
тор встречает каждого лаской и любовью, и все так же 
начинают относиться друг ко другу. Особенно трога-
тельно на трапезе: о каждом батюшка заботится, посы-
лая в разные концы стола угощения. Приезжая сюда с 
неразрешимыми противоречиями, ты понимаешь, что 
принят и ценен. Уезжая, знаешь, что тебя излечили, 
очистили перышки, расправили крылья и снабдили на 
дорогу благословением!

Карсавское богослужение – это школа молитвы. Ни- 
когда не бывало так, что ты встаешь в 5 утра без будиль-
ника с ощущением, что давно пора вставать. В полу- 
темном храме уже начинается утреня, достаются книги  
и распределяется служба Аллой Ивановной, на всех хва-
тит что читать и петь, никто не остается в стороне. Даже, 
если кто-то не умеет читать по-церковнославянски, – 



216	 Михаил Штанько

учится, читает с ошибками, его никто не подгоняет, не 
останавливает, молитва не нарушается, не создается 
ощущение, что служба задерживается. Приготовлены 
кипы записок с именами тех, кого нужно вспоминать. 
Кто-то читает псалмы из кафизмы, а кто-то – записки. 
Иногда имя в записке снабжено комментарием, напри-
мер: «пьет» или «семья на грани развала» или «скоро 
онкологическая операция». За этих людей совершается 
предстояние. На службе понимаешь: не за нас служат, 
но именно мы сейчас предстоим Богу. Уходит стерео-
тип, что в Церкви есть «каста» служащих и народ. Нет, 
служащие – все, и даже не только могут читать и петь, 
но и, кто хочет и может, говорить проповедь на апос- 
тольское или ветхозаветное чтение. В один из моих 
приездов (в дни праздника Преображения) батюшка 
попросил готовить такие проповеди. Это было неожи-
данно и очень ответственно. Запомнился такой момент: 
я думал, что, сказав раз или два проповедь на литургии, 
дальше батюшка уже меня не попросит. Вот – служит-
ся еще одна литургия, сегодня хочется расслабиться, 
подольше поспать и прийти прямо к началу. Вдруг тря-
сут за плечо: «Батюшка благословляет читать апостола 
и проповедовать»!

Карсавские дни текли, а время для углубленной лич-
ной беседы с о. Виктором обычно оставалось на день 
отъезда; тогда ты шел либо к нему домой, либо встреча 
происходила в келье церковного дома, либо это была 
прогулка за разговором по карсавским улицам. Вот уже 
остаются считанные часы до отъезда, но времени на бе-
седу всегда хватает. Ни одного лишнего слова, любое 
поверхностное, на первый взгляд, замечание, любая 
сторонняя шутка оказываются, как потом показывает 
время, исполненными колоссального смысла. Заходим 



Отец Виктор и Карсава	 217

в магазин, он покупает подарок: «Это маме!». Батюш-
ка уделял человеку времени столько, сколько ему сей-
час было нужно. Мне очень запомнилось, что, когда я 
уезжал вечером в Страстную пятницу, он беседовал со 
мной два с половиной часа. Это уму непостижимо, – 
каждый знает, какое обилие служб и какая загрузка у 
священников в эти дни. Но он в те дни считал очень 
важным передать мне и московской общине мысль о 
том, что полученным даром (тем, что накоплено, впи-
тано, получено за годы жизни в Церкви) надо делиться, 
«живое должно рождать живое». Нельзя остаться без-
участным к людям, которые желают прийти в Церковь, 
нуждаются в живом слове и в научении христианской 
жизни. Их надо принять. Я высказывал сомнения, по-
скольку ни знаний, ни опыта не было, да и люди непо-
нятно откуда придут, да еще было опасение, что зайдя 
в наш московский храм, могут «чего-либо» испугать-
ся. Отец Виктор ласково подбадривал: «Как человеку 
войти в Церковь, если он не обретет самой Церкви в 
людях, которых встретит?..». Его молитвами вместе с 
нашим искренним желанием стало что-то потихоньку  
меняться: вокруг нашей общины и в московском при-
ходе собрались знакомые, друзья, которым нужно было 
Слово. Необходимо было начинать катехизацию. В сле-
дующий приезд в Карсаву батюшка пригласил меня на 
встречу оглашения, которую сам проводил в церков-
ном доме после вечерни. Такие встречи обычно строят-
ся на вопросах – ответах. Началась встреча, и конечно, 
к батюшке было много вопросов. К моему удивлению, 
после каждого вопроса он поворачивался ко мне: «Сей-
час ответит Михаил». И многие вопросы переадресо-
вывал мне, а затем сам дополнял. Это было невероятно 
ответственно, я ощущал нехватку знаний и опыта, но… 



218	 Михаил Штанько

не своими силами что-то получалось. Так он «воспиты-
вал», помогал возрастать. Его радостная весть заключа-
лась в следующем: каждый человек может встретиться 
с Богом на большой глубине! Для этого он убирал себя 
в тень, сначала намеренно, а потом так уже получалось 
по причине болезни. Он хотел научить нас самостоя-
тельному предстоянию перед Богом.

Редко, когда батюшка на что-то конкретно благо-
словлял (по крайней мере, меня). Не говорил: «Нужно 
сделать вот это», но брал тебя крепко-накрепко в свое 
сердце, и в какой-то момент, по прошествии немалого, 
сложного пути, приходило понимание: вот что лучше 
всего мне осуществить! Насколько же велика ценность, 
когда ты сам дозрел! Отец Виктор вел человека, зная 
его проблемы и темные стороны. И мог ничего не го-
ворить долгое время, годами «как бы» не замечать. Он 
точно знал: ты еще не готов. Сколькому у него можно 
научиться! Себя в подобной ситуации с людьми ведёшь  
так, что сразу рубанешь с плеча и выскажешь всю 
«правду-матку». Батюшка «как бы» пропускал мимо, но 
в один момент, ты сам с предельной остротой осозна-
вал – все, с этим покончено навсегда! Очень много раз 
в немалых трудностях я просил его молитв. Звонил из 
Москвы. Батюшка ласково внимательно выслушивал, 
сетовал, вместе со мной вздыхал, а в конце, прощаясь, 
говорил: «Ну что ж – ждите ответа». Через какое-то вре- 
мя я ясно ощущал: воздух вокруг изменился! Может 
быть, в самой проблеме ничего еще не изменилось, но 
Сам Бог вошел в нее и в эти трудные обстоятельства. И 
теперь есть надежда! В Карсаве, бывало, это происходи
ло особенно явно, когда батюшки не было рядом (а с го-
дами его отсутствий становилось все больше). И тогда 
все, что он нам открывал, на что указывал, мы начинали  



Отец Виктор и Карсава	 219

видеть друг через друга, утешать, подкреплять и мо-
литься. Было со мной и так: едешь в Карсаву и везешь 
с собой очень трудный, неразрешимый вопрос. И вот, 
приехав, в первые минуты, подойдя к храму и ступив 
на порог церковного домика, я четко знаю, – ответ есть!

Еще о. Виктор открывал, что человек создан и мо-
жет жить цельной жизнью, и все может быть освяще-
но Богом. Все можно «воцерковить». Границы Церкви, 
явные нам, проходили для него иначе. Многие обще-
ственные стереотипы рядом с ним ломались. Если в 
Карсаву приезжал художник, ему при храме устраива-
лась выставка, приезжал поэт, он в храме читал стихи. 
И для меня, как музыканта, в Карсаве все развернулось 
иначе. В первые приезды о. Виктор спрашивал, привез 
ли я с собой инструмент. Я отвечал: «Нет, гобой оста-
вил дома, я ж не музицировать сюда приехал, а в па-
ломничество». Он сожалел. Наконец, в первую неделю 
Великого поста 2004 года, я взял с собой гобой, только 
для занятий. Опять батюшкин первый вопрос, и, нако-
нец, мой утвердительный ответ. Радости его не было 
предела! Все знают количество служб на первой неделе 
поста. Так вот, он нашел мне концертмейстера и орга-
низовывал почти каждый день по концерту. Это были 
концерты и общение с какой-то невероятной радостью 
для всех. Я рассказывал о музыке и о себе, о своем 
пути. Батюшка везде ездил со мной. После воскресной 
литургии мы выступали перед прихожанами. Кто-то 
вспомнил слова, звучащие на одной из служб первой 
недели: «Проходим веселое время поста!». Позже, когда 
в Карсаву потянулись еще музыканты и композиторы, 
мы стали устраивать концерты в Доме культуры. Тог- 
да же родилась идея делать тематические концерты: 
«Музыкальное приношение Рождеству» или «Музы-
кальное приношение Пасхе»; они стали проводиться в 



220	 Михаил Штанько

Москве и позиционировались как от Церкви. А в Карса-
ве батюшка постоянно, по любому поводу просил меня 
играть, чаще всего, для гостей, которых приезжало не-
мало (это не считая выступлений после каждой литур-
гии). Я говорю: «Батюшка, давайте я лицом к алтарю 
сыграю». «Нет, выходи на амвон, и лицом к народу 
играй». Любимой его вещью была «Ave Maria» Шубер-
та. Обычно было так. Зовет батюшка: «Мишенька, при-
ехали католики, нужно им сыграть «“Ave Maria”, “Сен-
тиментальный вальс” и “Неаполитанскую”». И так по 
несколько раз в день. То венчание, то еще что-нибудь. 
Часто приезжали люди, далекие от Церкви. Батюшке 
особенно хотелось им показать – Церковь живая. Пом-
ню такой случай: в один из дней, изрядно устав, я вече-
ром пошел в городскую баню, уверенный, что высту-
плений на сегодня уже точно не будет. И в баню за мной 
пришли: «Батюшка зовет, приехали из такого-то города 
люди, им обязательно нужно услышать твой гобой…».

Помню, как один литературовед, крупный специалист 
по Мандельштаму, читал стихи поэта с амвона и рас-
сказывал о нем. Удивительно звучали стихи Мандель- 
штама в храме. Быть может, никогда до этого Мандель
штам не звучал в храме. Батюшка хотел показать: ис-
кусство должно вернуться в Церковь. Оно когда-то от- 
делилось или было изгнано, но в Боге все может соеди-
ниться, место этого соединения – сердце человека. В 
Боге нет разделения, и нет его в сердце, которое точно 
знает – ничто не может быть от Него укрыто. Там, где 
Он – там Жизнь. Все «из Него … и к Нему» (Рим 11:36) 
Для всех нас, кто был рядом с отцом Виктором, это так 
явно!

Москва
Май 2017



Александр Байков

Александр Байков родился в 1967 году в Иркутской 
области, в семье офицера советской армии. Окончил 
Московский авиационный институт имени Серго Орджо 
никидзе. Факультет космонавтики и автоматических 
летательных аппаратов. Сфера деятельности – ин-
формационные технологии.

Воцерковился в 1993 году. Служил алтарником, ког-
да приезжал в Латвию, у отца Виктора (Мамонтова).

БЛАГОЙ ДАР

Все, что чаяло сердце, как радость, мир и – собст
венно – жизнь, было обретено в вере и в Церкви; и ор-
ганичным образом – достоверность этого пути – свиде-
тельствовалась в общении с отцом Виктором.

Попытки – нескончаемые и очередные – дать описа-
ние отца Виктора утыкаются в несостоятельность это-
го занятия.

Как описать полноту общения в молчании, молитву 
храмовую и келейную, общение, в котором нет ни сло-
ва о «высоком», а только глубина и приятие во взгляде, 
улыбке и внимании отца Виктора? Тот опыт общения, 
который на протяжении более двадцати лет был таким 
родным и очевидным, в попытке описать – ускользает 
в ключевых моментах.

Но ведь, как-то же надо в слове дать его образ…
Но ведь мы же все это видели и прикасались… и 

были свидетелями…
Так что же можно сказать?!
Ничего!!!
Кроме одного: слава Богу за этот благой дар!



222	 Александр Байков

* * *

Первая встреча с отцом Виктором (Мамонтовым) 
состоялась в 1994 году, во Пскове, в Мирожском мона-
стыре, в котором служил архимандрит Зинон.

Если попытаться охарактеризовать это время, то 
можно сказать, что это было погружение в Царство, со-
прикосновение с простой живой святостью, о которых 
говорят Писание, научение вере, слова Отцов и отцов –  
на тот момент – Георгия, Зинона, Виктора, их образы и 
общение с ними.

Среди скромного быта в палатках на территории 
Мирожского монастыря, братского труда (монастырь 
тогда только вернули Церкви, и он был в запущенном 
состоянии), трапез, общения и, конечно, ежедневных 
богослужений и приобщения Тела и Крови Христа об-
реталась жизнь, и надеюсь – во Христе. В Мирожском 
отец Виктор пригласил в Латвию. На мои слова об от-
сутствии визы ответил невозмутимо и с улыбкой: «Мы 
шлагбаум поднимем».

* * *

Отец Виктор принял от Бога служение терпения, 
милующей и покрывающей, а, значит, крестной любви, 
в которой грех раскаяный становился не бывшим, ме-
чущийся дух – находил утешение, борющийся – осты-
вал и всматривался.

Нам, нововоцерковленным в конце 80-х, начале 90-х 
было дано Господом питание, которое тихо наполняло 
нашу душу жизнью Небесного Отца, через таких лю-
дей, как отец Виктор. У нас было полноценное духов-
ное детство.



Благой дар	 223

Это такой дар, дороже которого я ничего более в 
жизни не встречал.

Общение с отцом Виктором разрешало все метания 
сердца, и не только разрешало, но, и это главное, крепи-
ло, наполняло бодростью и радостью, ставило на слу-
жение.

Страхи, недоумения, грехи – все уходило храмовым  
богослужением, общением, прогулками с отцом Викто
ром; всем тем миром, в котором сердцевинно был отец 
Виктор. И при этом – его не было – он все возносил – 
Ему!

Как-то раз, на трапезе после службы, одна сестра из 
г. Лудзы стала говорить батюшке, какой он хороший и 
много чего по-человечески лестного. Отец Виктор не-
возмутимо, ровно и внимательно все принял и, не го-
воря ни слова, поднял ладони и глаза к небу и – все 
принятое – вознес и передал Ему, указывая женщине и 
всем присутствующим, чье то, чем она наделила отца 
Виктора. Одно движение рук и глаз, а мир перевернул-
ся в сознании и восприятии отношений, людей, жизни.

«Отче Виктор, воспомяни в предстоянии Отцу о 
нас».

* * *

90-е годы – время обретения вневременного приста
нища. И любая встреча, человек, разговор, взгляд и 
дуновение в отношениях, укореняющие в этом стрем-
лении, имели безграничную ценность и значимость. 
Отец Виктор был отцом на этом пути.

«Прости нас, отец».
Все наши сваливающиеся тяготы – это его терпели-

вый труд.



224	 Александр Байков

Все наши обременяющие слабости – это его, види-
мое глазу, напряжение.

Все наши грехи – это его непрестанная молитва и 
предстояние.

Все это «наше», от которого мы пытались бежать и 
избавиться – это его крестное отцовство.

«Прости нас, отец».

* * *

Как-то раз, в тяжелый момент моей жизни, отец Вик- 
тор позвонил из Латвии и тихо и мирно сказал: «Помни, 
твоя жизнь зависит только от Бога». И на сердце стало 
радостно и спокойно. Он – в Латвии, я – в Москве, один 
телефонный разговор, одна фраза; а жизнь полностью 
меняется.

* * *

Господь милосерд и не дает ничего неподъемного.
Когда отец Виктор заболел, он остался с нами, и при  

этом он уже не был в привычном общении с нами. 
Пришло осознание: «Теперь сами».

Москва
Июнь 2017



Летние детские лагеря в Карсаве

Маргарита Белотелова

Белотелова Маргарита Алексеевна начинала свою 
профессиональную деятельность системным програм- 
мистом. После крещения в 1991 году начала участво-
вать в организации и проведении в христианской цер-
ковной среде просветительских и образовательных 
программ для детей, родителей и педагогов, а также  
различных благотворительных проектов помощи семье,  
детям-сиротам, больным и одиноким людям. Общение 
с о. Виктором (Мамонтовым) помогло обрести уверен-
ность в том, что выбор дела христианского воспита-
ния есть действительно призвание свыше, подарило 
настоящее вдохновение на этом пути на все последую-
щие годы в жизни. 

В настоящее время ведет библейские встречи с  
детьми и подростками в культурном центре «Покров- 
ские ворота», семинары педагогического мастерства 
для взрослых, участвует в издании «Удивительного 
журнала» для семейного чтения (Москва).



226	 Маргарита Белотелова

ЖИТЬ ЕДИНОЙ СЕМЬЕЙ

В середине 90-х годов состоялся первый детский 
летний лагерь в приходе прп. Евфросинии Полоцкой 
(г. Карсава, Латвия) у отца Виктора (Мамонтова). Ини
циатором этого события было Преображенское братст
во в Москве, но к нему сразу же, стараниями батюшки, 
присоединилась латвийская сторона. Очень скоро в эту 
сложившуюся на годы церковную среду стали пригла-
шать и детей из детских домов. 

Вряд ли сейчас кто-то сумеет разумно объяснить, как  
родилась у москвичей идея такой «заграничной» поезд
ки, и каким образом ее вообще удалось реализовать. 
Ведь нужно было в очень короткие сроки оформить 
приглашения, визы для большого числа участников 
(никто из них в то время не имел заграничных паспор-
тов), повезти их в маленький латвийский городок на 
границе с Россией, – непонятно зачем и т.п. Но, когда 
те, кто приехали, встретились с отцом Виктором,  ста-
ло очевидным – какие силы свыше усердно трудились 
над тем, чтобы эта встреча состоялась.

В подготовке и проведении этих детских летних ла- 
герей участвовало большое количество совершенно  
необыкновенных, замечательных людей. Божьей мило
стью, я оказалась причастной к устроению этих бесцен-
ных поездок в Карсаву в течение девяти лет, с 1995 г. 
по 2003 г.

В нашем мире трудно даже представить себе, как 
могут разные люди просто жить вместе день за днем 
в радости и благодарении Богу за все самые простые 
вещи – восход, закат, общую трапезу, улыбки друг 
другу, за все, что с ними происходит. Но именно та-
кой была наша жизнь в Карсаве. Всем, кто когда-либо 



Жить единой семьей	 227

приезжал сюда к отцу Виктору, по-своему, знаком этот 
опыт общей жизни, – жизни как бы единой семьей, в 
которой все важны и все, что мы делаем перед лицом 
Божьим, может быть благословенно и радостно.

Общее число участников, одновременно проживав-
ших в нашем лагере, составляло 40–60 детей в возрасте 
от 5–6 до 14–15 лет, вместе с которыми находились от  
20 до 40 взрослых. Организовывали две-три смены. 
Жили обычно в палатках на лужайке рядом с храмом, 
использовали для занятий и укрытия от непогоды не-
большие приходские помещения. Сооружали поход-
ную кухню, столовую под навесами на улице. В вос-
кресные дни за трапезой обычно собиралось много 
гостей и общее собрание могло перевалить за пару со-
тен человек. 

Архимандрит Виктор (Мамонтов) и 
Маргарита Белотелова во дворе храма 
прп. Евфросинии Полоцкой в Карсаве



228	 Маргарита Белотелова

Благородные рыцари средневекового города

Каждое лето такая общая жизнь имела свою непов
торяющуюся программу, в основе которой была важная 
для всех ее участников увлекательная тематическая 
игра, которая наполняла особым смыслом все обычные 
планируемые стороны жизни, все детские занятия, по-
ездки, труд и развлечения в лагере. Лагерь мог стать 
средневековым городом, где в поединках участвовали 
благородные рыцари, или местом жизни племени ос-
нователя древнего рода Карсов, который завещал сво-
им потомкам объединиться в один большой дружный 
народ. Или даже ареной всей истории, и потому пред-
ставители разных эпох человечества от райских кущ до 
времени благовестия миру евангельской истины могли 
пожать друг другу руки.

У нас никогда не было специального «обслуживаю-
щего персонала», все бытовые обязанности выполняли 
по очереди группы взрослых и детей, на которые раз-



Жить единой семьей	 229

делялись все участники. Так что и рыцари, и различные 
виды животных райского региона, и сказочные персо-
нажи должны были многому научиться для того, чтобы 
в лагере можно было удобно проживать, вкусно есть, 
встречать гостей и вообще с пользой проводить время. 

Совершенно замечательно то, что отец Виктор аб-
солютно во всем участвовал в нашей жизни – вдохнов-
лял и поддерживал творческие замыслы, вместе с тем 
обсуждал, как будет устроен быт, кто где будет жить, 
как будем питаться, чем заниматься, куда поедем, ка-
ких пригласим гостей и прочая, и прочая. Длинных и 
обстоятельных разговоров на эти темы никогда не бы- 
ло – все было как-то предельно кратко, легко, просто и 
понятно. В течение уже начавшейся летней программы 
отец Виктор кому-то еще обязательно звонил, писал и 
приглашал присоединиться к нашей общей жизни. Он 
очень ценил любую хорошую возможность совместно-
го христианского общения. Хотя, порой, возможность 
принять еще кого-либо из детей или взрослых была не 
просто на пределе, а уже далеко за всеми привычны-
ми представлениями о возможном… Но как возможно 
невозможное – это как раз и есть опыт жизни с отцом 
Виктором. 

Понятно, что батюшка не каждый день был в дет-
ском лагере с утра до вечера, но его участие было та-
ким, что казалось, – он все о нас знает, а мы успеваем 
разделить с ним все наши самые простые и самые важ-
ные события и переживания. 

Карсава находится близко к восточной границе Лат- 
вии, рядом с Псковской областью. А море, естественно, 
на западе – и ехать туда приходится часов 5–6 в одну 
сторону. Планировать однодневный выезд на взморье – 
по очень настоятельным просьбам детей – было почти 



230	 Маргарита Белотелова

нереально. «Но ведь встреча с морем – это как встре-
ча с Богом, перед тобой ощущение необъятного – как 
же не ехать?» – рассуждал вместе с нами отец Виктор. 
И все загорелись поездкой. Выезжать надо было очень 
рано, и кто-то из детей вечером умолял: если я утром 
не проснусь, то меня, пожалуйста, спящего принесите 
в автобус. Без всякого сомнения, поездка на море с ку-
панием под проливным дождем оказалась замечатель-
ной. Домой приехали в первом часу ночи – в тот же без-
надежный дождь, но очень счастливые.

Как-то одна из наших смен была посвящена разгад
ке истории погибшего средневекового города, располо
женного не где-нибудь, а там, где сейчас стоит карсавский 
храм. Конечно, не обошлось без настоящих раскопок  
и особых находок. Изучая найденную древнюю карту, 
дети заспорили: «Нет, это, конечно, подделка, краски 
современные!», и подошли спросить у батюшки. А он: 
«Да вы что?! Это же XV век!». И тут у всех сомнения 
снимаются, потому что это же сказал отец Виктор.

Карта позволила начать раскопки, и они оказались 
невероятно плодотворными, потому что дети днем рас-
копали в два раза больше, чем взрослые ночью зако-
пали. Тогда отец Виктор говорит: «Раз так много цен-
ностей, то давайте сделаем музей!». И действительно 
устроили музей в приходской сторожке, который отец 
Виктор затем по-настоящему освятил, и музей принял 
многих гостей, заслужил признание.

Придуманные педагогами игры были действительно 
увлекательны и реально захватывали их участников. 
Но с тем, что удавалось внести в них отцу Виктору, про-
сто интересное и полезное игровое действие обретало 
совершенно иное измерение. Дело не столько в том, что 
его участие придавало серьезности в отношении детей 



Жить единой семьей	 231

к игре, а в том, что все их настоящие переживания – на-
дежды, радости, верности дружбе, терпения, способно-
сти сделать свой ответственный выбор – обретали яс-
ность в их собственной жизни, как будто бы находился 
нужный ключик, открывающий путь к пониманию са-
мого себя в этом мире перед людьми и Богом.

Внутренний мир и покой отца Виктора, его искрен-
нюю любовь и радость к каждому дети чувствовали 
мгновенно. Рядом с ним было просто и хорошо и са-
мым маленьким, и «крутым» подросткам. Разговор мог  
быть и утонченно эстетическим, интеллектуально на-
сыщенным, а мог быть как бы «ни о чем»: обо всех сну-
ющих и летающих вокруг собачках, птичках, бабочках, 
облаках. Маленькие дети всегда стремились просто при- 
жаться к нему, и это общение переживалось ими как 
настоящее счастье.

Отец Виктор с детьми и педагогами на солее 
в храме прп. Евфросинии Полоцкой



232	 Маргарита Белотелова

Когда уезжали, всегда вставал вопрос: как сохра-
нить этот мир, который коснулся и твоей души, как со-
хранить себя таким, каким ты здесь узнал себя. 

Конечно, у взрослых были всегда особенные поже-
лания о том, чтобы отец Виктор поговорил с детьми на 
серьезные духовные темы. Такие встречи чаще всего 
получались в те моменты, которые казались самыми 
неподходящими по здравым человеческим понятиям, 
и порой даже сильно нарушающими нормальный рас-
порядок жизни. 

Отцу Виктору удавалось уловить их своевременность,  
а остальным важно было только вовремя откликнуться 
и лишний раз поблагодарить Бога за то, как удивитель-
но Он все для нас устраивает.

В течение дня в лагере гостила группа детей из дет-
ского дома. К вечеру началась долгая церемония про-
щания – детям уезжать не хотелось, но воспитатели го-
рели желанием вовремя вернуть детей в родные пенаты 
и завершить свой рабочий день. Напоследок на минут-
ку все зашли в храм, подошли к иконам, как-то не-
вольно собрались вокруг батюшки и начался разговор. 
Разговор пошел неспешно, и вот уже кто-то вынес та-
буреточку для отца Виктора, остальные расселись во-
круг него на коврике, а детдомовские воспитатели рас-
теряли свои твердые намерения уехать поскорее. Как 
это бывает в Карсаве, время как будто потекло вспять, 
и о нем все забыли – сидели и вели совсем незаплани-
рованную, по-настоящему духовную беседу. Речь шла 
о молитве, отец Виктор задавал вопросы, дети отвеча-
ли – не было ни регламента, ни поднятых рук, но очень 
долго не прерывался разговор, в котором все желали 
участвовать. Он был действительно серьезным, по-
настоящему важным и для детей, и для взрослых. 



Жить единой семьей	 233

Диалог о. Виктора с детьми в храме

Но для участников тех событий это был еще и опыт 
того, как все самое настоящее может входить в нашу 
жизнь совершенно неожиданно, нарушая все привыч-
ные границы, но то, что это и есть самое настоящее – у 
тебя сомнений уже нет. Дело было не столько в том, что 
батюшка говорил, а в том, как Дух Святой действовал 
самым очевидным образом. Внимание детей было пре-
дельным, взрослых оставили переживания о том, что 
рушится весь привычный и правильный уклад жизни, 
у всех глаза горели, сердца теплели. 

Сейчас вспоминаются скорее смешные моменты этой  
встречи, а все то, что по-настоящему происходило в про-
буждающихся детских и взрослых душах в тот момент 
на их таинственной глубине, можно надеяться, как-то 
сокровенно стало камертоном жизни в наших сердцах.

Отец Виктор говорил о том, какие слова мы говорим 
Богу перед сном, о том, как мы просим Его принять в 



234	 Маргарита Белотелова

Свои руки дух наш. Затем разговор надолго переклю-
чился с темы вечерней молитвы, но, наконец, подошел к 
теме утренней. Детям был задан вопрос: «А что мы ска-
жем Богу, когда проснемся утром?» И вдруг одна девоч-
ка, у которой, видимо, в голове сохранялась четкая ло-
гическая цепочка «вечер-утро», говорит: « Как что, нам  
надо попросить, чтобы Бог отдал наш дух обратно».

На вопрос, как вам больше хочется молиться – мо-
литвой, которую вы знаете наизусть или своими слова-
ми, – первым был дан очень четкий и искренний ответ: 
«Когда я не знаю слов молитвы наизусть, то я не могу 
ее произносить своими словами, а когда я ее выучу на
изусть, то говорю ее своими словами». 

Отец Виктор умел удивительным образом «исполь-
зовать» искренние детские ответы (реагируя на них без 
тени улыбки, а удержаться было действительно трудно) 
для того, чтобы в общей беседе возникла особая откры-
тость всех присутствующих друг другу и Богу. И никто 
не уставал в таком общении. Вот вроде бы напряжен-
ная духовная тема, и обычно мы натужно думаем, как 
детям поточнее сказать об этом, а у него получалось 
говорить с ними об очень важных вещах легко и про-
сто. Да еще столько «разговорных» перлов рождалось 
в таких беседах!

Возвращаясь к тому, что время в Карсаве течет осо- 
бенно, вспоминается еще такой курьезный случай. Од
нажды в конце смены отъезжающие прощались и бла-
годарили так усердно, что достаточно большая группа  
опоздала на рейсовый автобус к поезду в Москву. Вы- 
бежали на дорогу, увидев только след уже уходящего 
автобуса. Но тут же на дороге нашлись попутные ма-
шины, которые повезли людей и вещи, – кого к отходя-
щему поезду в Резекне, кого уже к следующей станции 



Жить единой семьей	 235

на границе. Все на поезд успели. Конечно, это совсем 
не значит, что у отца Виктора педагоги, ответственные 
за детей, теряли должную трезвенность, но все-таки 
что-то вне рамок принятых правил всегда происходи-
ло. Все, кто когда-либо жил в Карсаве, знали, что спла-
нированные и упорядоченные время и события здесь 
вдруг могли пойти совсем иначе. Тем, кому в жизни 
было не просто отказаться от установленных правил, 
порой бывало трудно.

В карсавском храме любили и ценили красоту, ти-
шину, благоговейность. И всякому понятно, как нару
шается все это присутствием нескольких десятков из ми- 
ра малых сих. Но это никогда не смущало отца Виктора, 
он умел особым образом передать всем настрой на то, 
как атмосфера в храме преображается с появлением 
всегда шумных детей.

На тех богослужениях, где присутствовало достаточ
но много детей, отец Виктор, часто, начиная проповедь 
на Евангелие, ставил рядом с собой кого-нибудь из де-
тей – из тех, кто облеплял в это время пространство ам-
вона, – и начинал задавать ребенку вопросы. Обычно 
тех, кто смущался, или, наоборот, рвался на амвон, не 
было – все происходило очень естественно. Вот так 
они и проповедовали евангельское слово: один «устами 
младенцев…» и другой – тот, кто по-настоящему вме-
стил «будьте как дети…».

Как особое благо мы принимали возможность аб-
солютно положиться на духовную чуткость и церков-
ный опыт отца Виктора в устроении молитвы с детьми. 
Утреннее и вечернее правило мы совершали всем лаге-
рем вместе в храме. Чин был очень простой и понятный 
детям, для них всегда была возможность помолиться 



236	 Маргарита Белотелова

своими словами о том, что было особенно важно в те-
кущей жизни. 

Случались и просто удивительные свидетельства си- 
лы молитвы. Шли непрерывные дожди, и мы с батюш-
кой служили на поляне, где стояли палатки, молебен 
о благорастворении воздухов, и чудо свершается на 
глазах – небо над нами расходится, и появляется яркий 
круг, из которого бьют лучи прямо над нашими голо-
вами. 

Однажды я увидела в одном из городов Латвии, как 
лютеране – и взрослые, и дети – совершают ночью 
крестный ход и, останавливаясь в разных местах горо-
да, совершают молитву об этом месте, читают подходя-
щий отрывок из Писания. И мы с отцом Виктором поду-
мали, почему бы не сделать это в Карсаве. Поговорили 
с мэром, нам все разрешили, вызвали полицию для со- 
провождения, и городской глава подсказал нам не-
сколько мест в городе, у которых можно было бы оста-
новиться для молитвы: около мэрии, русской гимна-
зии, католического храма, возле братского кладбища, 
где похоронены люди самых разных национальностей, 
погибшие в Великой отечественной войне. Вместе с ба- 
тюшкой написали чин такого ночного молитвенного  
шествия. Все начиналось в храме в то время, когда су- 
мерки уже густели, затем шли с пением и зажженны-
ми свечами и факелами по городу, в каждом месте на-
меченных остановок совершалась ектения, которую 
составляли, в том числе и дети – вместе готовились и 
думали, о чем мы будем молиться, читали отрывки из 
Писания, проповедовали. За несколько лет Карсава на-
столько привыкла и радовалась такому крестному ходу, 
что люди выходили на пороги своих домов со свеча-
ми. Нас встречал католический приход у своего храма. 



Жить единой семьей	 237

Завершалось все на братском кладбище. Отец Виктор 
говорил, что мы берем с собой столько свечей, сколько 
там людей в братских могилах, и дети зажигали сотни 
свечей, глубоко переживая и осознавая все происходя-
щее, слушая евангельское чтение «нет большей любви, 
как если кто положит душу свою за други своя». И там, 
на кладбище, казалось, что уходит граница, разделяю-
щая живых и мертвых. Возвращались просветленные, в 
удивительной тишине, это была Пасха для всех.

Очень многие родители старались летом приехать в  
лагерь с детьми, которым нужно было готовиться к 
первой исповеди. И, действительно, в общении с отцом 
Виктором детям очень ясно открывалось то, что испо
ведь – это не обязанность, а благо, которое Церковь нам  
дарит. Он сажал вокруг себя детишек, когда мы уже 
неделю или больше жили вместе, и говорил: «Вот эта 
наша общая жизнь всех радует, она очень интересная, 
светлая». Затем спрашивал их о том, что им самим 
было интересно, что особенно понравилось, не жалел 
времени на то, чтобы в этом разговоре они вспомнили 
все свои радостные впечатления. А потом продолжал 
вопросы: «А что иногда разрушало эту жизнь? Что ме-
шало тому, чтобы нам вместе было так хорошо?». И они 
начинали вспоминать, как кто-то что-то не то сделал. 
Отец Виктор постепенно подводил детей к мысли о том,  
что все, разрушающее нашу жизнь в любви, – это и есть 
грех. И если мы можем увидеть свою неправду, назвать 
ее, постараться исправить ее – то, действительно, наша 
жизнь может измениться. Для многих детей это было 
как откровение, и они взахлеб готовы были искренне 
рассказывать батюшке о себе, и при этом еще очень хо-
тели просто к нему прижаться. 



238	 Маргарита Белотелова

Исповедью у отца Виктора очень дорожили и под-
ростки: многие из них остро переживали то, что ему 
так легко можно отдать все свое самое худое, и он все 
это покроет любовью, и твоя душа оживет. Я помню 
случай, когда в один момент изменилось взрывное по-
ведение девочки-подростка, вопреки всем канонам воз- 
растной психологии. По прошествии времени, она как-
то поделилась в доверительном разговоре тем, что ее 
предельно поразило то, как любовь этого человека к ней  
совсем «не колебалась» от того, что на исповеди было 
сказано столько негатива.

Это и в правду было непостижимым чудом для всех –  
как это так, что каждый чувствует себя рядом с ним 
дорогим и неповторимым человеком. 

В одной из наших поездок в детский дом произошла  
такая история. Не так давно в нем появился худенький 
10-летний мальчик, поведение которого было чаще все- 
го вызывающе агрессивным по отношению ко всем 
окружающим, и он никого не подпускал к себе на рас-
стояние ближе вытянутой руки. Попал он в детский дом  
из воровской шайки, которая использовала его в деле 
как ловкого лазутчика в дома через щели и форточки.  
В детском доме нас замечательно встретили, отца Вик- 
тора посадили на почетное место, и все было очень 
хорошо. Вдруг откуда-то выскочил этот мальчишка и, 
подбежав к отцу Виктору, изо всей силы больно дернул 
его за бороду. Все ахнули и замерли в растерянности, а 
реакция батюшки была мгновенной. Своим неожидан
ным для всех действием мальчик нарушил им самим 
установленные границы контактов с людьми – и отец 
Виктор «воспользовался» этим: он крепко-крепко об-
нял мальчика, который держал его за бороду. И маль-



Жить единой семьей	 239

чик принял эти объятия, он в них растаял. Потом меж-
ду ними началась настоящая дружба.

Примеры его отношений с детьми очень хотелось бы,  
но вряд ли получится так просто, заимствовать как пе-
дагогические приемы. Скорее, живые реакции его лю-
бящего сердца помогают поверить в возможность, ре-
альную силу и красоту глубоких личных отношений 
человека с Богом и друг с другом в нашей действитель-
ности. 

Как-то поехали мы на целый день на местную мель-
ницу. Возвращались поздно, впечатлений много, уже 
темнело, еще нужно было служить вечерню... И когда 
проезжали место, где находятся развалины настоящего 
средневекового рыцарского замка, отец Виктор вдруг 
сказал: «Ну, эти дети же не видели замок!». Я с ужасом 
представила, как мы будем почти в темноте выпускать 
детей на эти развалины, как они залезут наверх, как их 
потом собирать. А он повторил: «Ну как же мы это не 
посмотрим?». Мы остановились, все дети, конечно, сра-
зу залезли на стены. Взрослые напряглись, думая, как 
их потом снимать. А отец Виктор дал им возможность 
посмотреть руины, а потом просто повернулся и пошел 
по склону холма, на котором этот замок расположен. 
Дети как в фильме с замедленной съемкой плавно сте-
кали ручейками с этих стен по холму вслед за ним. 

С ним рядом не возникало тех привычных проблем, 
которые, как правило, наличествуют в общении роди-
телей или педагогов с детьми. Но совместная жизнь 
«под крылышком» отца Виктора совсем не означала, 
что все происходящее – это сплошные благостные пе-
реживания. Было много трудностей, начиная с самой 
организации заграничной поездки для большого числа, 
в основном, малоимущих семей; бытовые сложности, 



240	 Маргарита Белотелова

особенно первых лет нашей карсавской жизни, травмы 
и болезни детей, трения и конфликты взрослых, неиз-
бежные в большом лагере. Опыт заключался именно в 
том, как все это преодолевалось. Своим примером отец 
Виктор зримо являл то, что в нашей жизни всегда есть 
таинственная составляющая, которая «зависит» только 
от Бога, но ей сопутствует другая составляющая – то, 
что мы можем и должны делать сами, постепенно соби-
рая свое умение в том, как не помешать действию Духа 
Святого в нашей жизни с детьми.

В любой поездке с детьми к отцу Виктору день за 
днем что-то очень важное происходило с каждым че
ловеком; все время росло число людей, которые были 
включены в общие события жизни, расширялась гео-

Август 2003 г., в день закрытия лагеря. 
Справа от отца Виктора А. Н. Качалина, рядом с ней 

Збигнев Тухольский (сын Анны Герман)



Жить единой семьей	 241

графия поездок по Латвии и умножалось число наших 
друзей; заканчивалась же смена всякий раз большим 
праздником на целый день для множества приглашен-
ных гостей. Кульминацией этого дня, как правило, был 
наш самодеятельный спектакль, на который все соби-
рались в местный Дворец культуры. Все и вся пело и 
плясало в этот день. Среди этого шумного ликования 
был с нами вместе строгий монах, который говорил 
всем собравшимся своим тихим-претихим голосом и 
всему этому радовался. 

Как-то после богослужения в день памяти Серафима 
Саровского, отец Виктор говорил с детьми о святых. 
«А какой он, святой человек?» – спрашивает батюшка 
самих детей. «Ну, он такой… – поясняет восьмилетняя 
Оля. – Он светится... ну… не в темноте. Он полный – не 
в смысле толстый… ну, в общем, он такой, как Вы…»

Наверное, легче всего понять, каким может быть 
святой, если повезет увидеть его воочию. 

Москва
Май 2017



Ольга Ярошевская

Родилась в Москве в 1958 году, окончила 2 медицин-
ский институт имени Пирогова. Всю жизнь работала 
в медицине – врачом, научным сотрудником, последние  
25 лет – преподавателем Медицинского университе
та (доцент кафедры госпитальной педиатрии). Кроме 
того, окончила богословский факультет Свято-Фи
ларетовского православно-христианского института;  
бакалавр теологии. Сфера интересов – Священное Пи
сание (по этой теме защищала дипломную работу и 
опубликовала несколько статей на сайте и в печатных 
изданиях института). Еще интерес, обусловленный 
профессией – это сфера биоэтики, но здесь специаль-
ных исследовательских работ не проводила и не писа-
ла, это просто интерес.

ЗАПИСКИ ВРАЧА (2000-2003 гг.)

Козы и ангелы

В путеводителе еще советских времен о Карсаве ска- 
зано всего несколько слов. Да и что можно сказать о го-
родке, который не дотянул даже до районного центра? 
Если верить тому старому путеводителю, единствен-
ной достопримечательностью Карсавы является памят-
ник Ленину.

Не знаю, что пишут о Карсаве в путеводителях се
годняшней Латвии – но, скорее всего, – немногим боль- 
ше. О ее главной достопримечательности – храме Евфро- 
синии Полоцкой, где служит отец Виктор (Мамонтов) –  



Записки врача (2000–2003 гг.)	 243

рассказать очень трудно. Как очень трудно писать и 
о самом о.  Викторе – все время рискуешь сбиться на 
какие-то затертые, штампованные слова. Хотя не будь 
в Карсаве его (и его храма) – и все, что происходило за 
эти четыре лета (2000–2003) во время жизни детского 
лагеря, разбившего свои палатки прямо на поляне по-
зади храма, виделось бы совсем другим (а скорее всего, 
просто не произошло бы, поскольку ездить в Карсаву 
было бы незачем). 

Однажды мне попалась на глаза нарисованная деть-
ми карта Карсавы. Рисунок был не слишком умелым 
ввиду малолетства художников, и чтобы не перепутать, 
его дополнили подписями: тут – палатки, там – кухня, 
это – храм, это – лужайка, это – козы на лужайке, это –  
ангелы. Когда я поглядела на этот рисунок, я поняла –  
Карсава, которую знаю я, действительно расположена 

Над картой дети вместе с отцом Виктором



244	 Ольга Ярошевская

немножко в ином пространстве, и лишь отчасти со-
впадает с той Карсавой, где памятник Ленину являлся 
главной достопримечательностью (а теперь с падением  
СССР и этого нет). Я была не в той Карсаве, что с па-
мятником, но в той, где мирно уживаются рядом и ко
зы, и ангелы, и люди из самых разных уголков зем- 
ли – те, кто приезжают к о. Виктору. 

Я приезжала туда исключительно летом. Каждый 
раз при отъезде не знаешь, доведется ли еще побывать 
здесь – не в населенном пункте под названием Карсава, 
а в том месте, где ангелы бродят по лугу рядом с коза-
ми. Но когда приходилось вернуться, то казалось, что  
прошедшего года не было вовсе. Все дни пребывания 
там были одним бесконечным летним днем. То дожд
ливым, то ясным, то теплым, то прохладным – но длин-
ным, неторопливым и целым, как в детстве. Так что нет 
нужды точно называть, в каком именно году имели ме-
сто те или иные описанные здесь события, нет нужды 
располагать их в хронологическом порядке. Разве что 
надо пояснить, что в Карсавский лагерь я нахально на-
просилась в качестве детского врача – но как оказалось, 
моя роль там не ограничилась смазыванием разбитых 
коленок зеленкой. Неожиданно оказалось востребован
ным мое уменье, которое я никогда не принимала 
всерьез и немного стеснялась – уменье рассказывать 
сказки и всякие подобные истории. Наверное, это не-
случайно. Если Карсава расположена на рубеже разных 
миров, то вполне естественно, что какой-то гранью она 
соприкоснулась и с Тридевятым миром сказки. Во вся-
ком случае, многие истории, которые произошли там, 
так или иначе связаны со сказками. 



Записки врача (2000–2003 гг.)	 245

И все они – Божьи твари

Так вообще-то называется одна из книг Джеймса Хэр- 
риота, посвященная его труду ветеринара. У нас она 
впервые вышла еще на закате советских времен, и на-
звание (очевидно, намеренно) перевели несколько не-
точно – «Все они – создания природы». Потом новое 
издание вышло под названием «Их всех создал Бог». Но 
мне кажется, что мой перевод английского названия –  
“They all are God’s creatures” – больше подходит к ин-
тонации автора. Человек, который с такой любовью и 
юмором рассказал множество забавных, трогательных 
и драматических историй и о животных, и об их хозя-
евах, и должен был воспринимать нас всех как Божьих 
тварей – в равной степени нуждающихся в помощи и в 
любви. 

И почему-то книга эта и ее название часто вспоми-
нались мне в Карсаве. Может, потому, что воспомина-
ния о местном зверье неотделимы для меня от воспо-
минаний о людях. 

Отец Виктор после литургии регулярно устраивает  
беседы с детьми. Иногда они соответствуют общепри
нятому представлению о том, на какие темы должен  
говорить с детьми священник – идет разговор о Свя
щенном Писании, о жизни какого-нибудь святого. А 
иногда оказываются совсем неожиданными. Например, 
рассказ об аисте, зазимовавшем на дворе у кого-то из 
прихожан. Какой он был совсем ручной, и как довер-
чиво разевал свой громадный клюв (во-от такой! – раз-
водит руки о. Виктор) – чтобы туда положили рыбку. А 
потом неожиданно зовет вперед пришедшего в гости 
Александра из Лудзы и просит рассказать о лебеде, пора-
нившем крыло и застрявшем на лудзенском озере. Даже  



246	 Ольга Ярошевская

когда рассказывает о Серафиме Саровском, много го-
ворит о его дружбе с медведем. А я при этом вспоми-
наю о том, что за самим о. Виктором ходят, как при-
шитые, все карсавские псы (иногда их приходится даже 
выставлять из храма, куда они всё порываются войти 
вслед за ним). И я не сомневаюсь – если бы в Карсаве 
водились медведи, то и они подходили бы к о. Виктору 
так же доверчиво, как и к знаменитому святому. 

А дом для паломников никогда не вспоминается без  
кошек. Никто их не заводил специально, но каждое лето  
они откуда-то возникали и оседали в доме – тощие, 
вечно голодные котята-подростки. За лето они отъеда
лись, подрастали – и, видимо, уходили куда-то жить 
самостоятельной жизнью, потому что следующей вес- 
ной возле дома крутились уже новые котята. В мой по-
следний приезд при доме жила кошечка самой простец- 
кой полосатой раскраски, с забавным именем Матроска.  
Как мне рассказали, первоначально котенка назвали  
Матроскин, в честь знаменитого кота из Простокваши
но. Но потом оказалось, что с именем несколько промах-
нулись, и пришлось поменять его на Матроску. Киска 
была воспитанная, ласковая и ненавязчивая, только  
вечно голодная. Во всяком случае, когда что-то гото-
вили на кухне, она сидела и смотрела на поваров го-
рящими глазами – и никогда не отказывалась от пода-
чек. Только один раз я видела ее наевшейся до отвала 
– когда для кухни было куплено несколько копченых 
скумбрий. Киска слопала все хвостики и шкурки и бла-
женно отвалилась на спину, ловя свой хвост. И тогда я 
поняла, что наконец-то зримо могу представить себе, 
как оно выглядит, пресловутое шестое чувство совет-
ского человека – чувство глубокого и полного удовлет-
ворения. 



Записки врача (2000–2003 гг.)	 247

А вот рыжий котяра совсем не походил на деликат-
ную и ласковую Матроску. Случись в Карсаве волшеб-
ник, обращающий котов в людей – этот котище навер-
няка превратился бы в хулигана в лихо надвинутой 
кепочке и с папироской в углу рта, с наколками и с на-
хально прищуренными зелеными глазами. Его хулиган- 
ская суть стала очевидной еще в день приезда, когда он 
вышел навстречу гостям – и пока длились приветствия 
и объятия, успел оставить метку на чьем-то чемодане. 
Причем сделано это было явно не по нечаянности, а с  
вредным умыслом. Да и дальше вел себя не лучше. Где 
уж там лежать на коленях у жильцов дома и кротко 
мурлыкать, как умела Матроска. Нет, он навязчиво и 
нахально крутился у людей под ногами, гнусным мя-
вом выпрашивал – вернее, требовал подачек, и всюду 
оставлял вонючие следы своего пребывания. 

В отличие от прочих котов, он-то был уже вполне 
совершеннолетним. Никто не знал, откуда и зачем он 
пришел, но уходить явно не собирался, хотя его несчет-
ное количество раз брали за шкирку и выставляли вон. 
Казалось, ему просто нравится выводить людей из себя 
своими пакостями. Дошло до того, что Илья Яковлевич 
Гриц, человек отнюдь не вспыльчивый, заявил, что, если  
кота отсюда не уберут – он за себя не ручается.

Положение создалось тяжелое, несмотря на всю анек- 
дотичность ситуации. Мирно сосуществовать с котом 
не получалось. Выставить его ненасильственным пу-
тем – тоже. А заповедь «не убий», по идее, распростра-
няется и на котов. 

Спасение, как всегда бывает в таких случаях, при-
шло неожиданным путем. Однажды в храм приехала из  
какой-то окрестной деревни старушка с двумя девоч-



248	 Ольга Ярошевская

ками-подростками – своими внучками. Причина их ви- 
зита была очень грустной. Скоропостижно скончалась 
мать девочек, еще довольно молодая женщина, и ба-
бушка с внучками приехала договориться об отпева-
нии умершей. Пока шли невеселые переговоры, откуда 
ни возьмись возник рыжий котяра и стал крутиться во-
круг посетителей. «Ой, какой кот!» – неожиданно ска- 
зала старшая девочка. Подхватила его на руки и погла-
дила. И рыжий хулиган замер у нее на руках и замур-
лыкал – оказалось, что и он тоже умеет мурлыкать не 
хуже Матроски. «Маме так нравились рыжие кошки» 
– грустно сказала девочка. «Так и возьми его, – посове-
товал ей отец Виктор. – Будешь о нем заботиться – в па-
мять о маме». Девочка благодарно закивала, прижала к 
себе кота и чесала его за ушком. Рыжий хулиган только 
блаженно жмурился и терся лбом о ее щеку. 

Не буду ничего придумывать о том, как жилось коту 
на новом месте и избавился ли он от своих хулиганских 
привычек – чего не знаю, того не знаю. Но в Карсаву он 
больше не возвратился – так что хочется думать, что 
рыжий котяра нашел, наконец, свой дом. 

Разные разговоры…

Отец Виктор после литургии обычно подзывает де- 
тей и разговаривает с ними. Иногда о литургии, о 
Евангелии, читанном сегодня. А иногда – о самых не-
ожиданных вещах – например, о раненном аисте, ко-
торый зимовал во дворе у кого-то из карсавчан. Жаль, 
что не было возможности записать все эти разговоры. 
А запомнилась лишь малая часть. Например, вот этот 
разговор. После одной из литургий, когда я подошла к 



Записки врача (2000–2003 гг.)	 249

кресту, о. Виктор тихо спросил меня, слышала ли я, что 
ему сказал четырехлетний Теймураз. Когда я сказала,  
что не расслышала, он пересказал. На вопрос о. Викто
ра, зачем люди ходят в храм, Тимка ответил – молить-
ся. – А зачем молятся? – А чтобы не умереть.

* * *

Тот же Тимка год спустя на вопрос о. Виктора – что 
надо делать после причастия (подразумевалось – чи-
тать благодарственные молитвы) ответил радостно и 
от полноты души: «Кушать!». Впрочем, на аппетит в 
лагере никто не жаловался. 

Отец Виктор с Тимкой



250	 Ольга Ярошевская

* * *

Пятилетняя Анечка из Екатеринбурга играла в са-
модеятельном спектакле. После литургии отец Виктор 
подзывает Аню. Расспрашивает ее о семье, о родном го-
роде. Анечка застенчиво отвечает. Потом заходит раз- 
говор о вчерашнем спектакле. Под конец о.  Виктор 
спрашивает девочку – а кем ты хочешь стать, когда вы- 
растешь? Наверное, и он, и все окружающие ждут отве-
та вроде: «артисткой». Но Анечка, опустив глаза, шеп-
чет – ежиком… или бабочкой…

* * *

Николай из Лиепаи, читает с детьми Евангелие. Се- 
годня читали Луку – об обращении начальника мытарей 
Закхея. Потом Николай расспрашивает, как запомнили 
прочитанное. А что сказал Иисус, когда увидел Закхея 
на смоковнице? Кто-то из ребят (не помню, кто именно, 
мальчик лет 8–10) отвечает: «Господь сказал – слезай, 
Закхей, только осторожнее, не упади!». Вообще-то, по 
свидетельству Луки, Иисус сказал: «Закхей! сойди ско-
рее, ибо сегодня надобно Мне быть у тебя в доме». Но 
Он обязательно должен был добавить или хотя бы по-
думать про себя – осторожнее, не упади. 

Помню свое ощущение в тот момент, когда я оказа-
лась свидетелем этой сцены – ощущение подлинности. 

 

* * *

Большинство взрослых в нашем лагере – родители, 
приехавшие со своими детьми. Но есть несколько че-



Записки врача (2000–2003 гг.)	 251

ловек вроде меня, бездетных. Кто-то приехал по своим 
делам, но все равно помогает лагерю; кто-то приехал 
специально ради лагеря. В их числе и восемнадцати-
летняя воспитательница Вика. 

Эдварду 8 лет. Он – из местных ребят, родом из Ре
зекне. В лагере приживается с трудом, тоскует по мате-
ри, тяжело переживает недавнюю смерть отца. Почему-
то он очень привязался к Вике и все время старается 
находиться поближе к ней. И очень ревнует, когда од-
нажды видит у нее на руках годовалую Соню, дочку 
храмового алтарника Алексея. «А кто она вам? – инте-
ресуется Эдвард. – Это ваша дочка?» – «Конечно, – под-
дразнивает его Вика. – Видишь, как мы с ней похожи?»

Просто сказать, что Соня на Вику вовсе не похожа – 
ничего не сказать. Соня – славянское дитя, с мягкими 
русыми волосиками, белокожая и светлоглазая. Вика –  
кофейного цвета мулатка с шапкой курчавых волос. Эд- 
вард смотрит на них недоверчиво и пытается сообра
зить, разыгрывают его или же это все-таки правда. 
«Нет – осторожно заявляет он наконец. – Вы все-таки 
не очень похожи. У Сони глаза голубые, а у вас – тем-
но-синие». Нужды нет упоминать, что у Вики черные 
глаза. 

* * *

Артемке Сокову семь лет. И он, и его старший брат 
Арсен – начитанные ребята, большие философы, лю
бители порассуждать вслух об очень интересных ве-
щах. Артемка вдобавок еще забавно путается во всяких 
«взрослых» словах. В Сигулде он восхищенно замер 
перед башенкой с часами – «смотрите, какая часовня»! 



252	 Ольга Ярошевская

А на смотровой площадке он, схватив меня за руку, под-
тащил к окну – «глядите, какой потрясающий сюжет»! 
До меня не сразу дошло, что он просто перепутал слова 
«сюжет» и «пейзаж». 

* * *

В один из последних дней мы идем с Артемкой на 
ферму за молоком. Я, опасаясь машин на шоссе, крепко 
взяла его за руку. А чтобы не было скучно идти, как 
малышу, за руку, Артем неторопливо беседует со мной 
о том, о сем. Вчера был вечер поэзии, когда все мы по 
кругу читали стихи. И сегодня Артемка просит меня 
почитать что-нибудь еще – и обязательно мое любимое. 
Я задумываюсь – какие стихи могут быть интересны 
семилетнему мальчишке? И начинаю читать Бориса За- 
ходера – забавные Винни-Пуховы ворчалки и шумел-
ки. Но Артем неожиданно возражает – это для детей, а 
он просил мое любимое стихотворение. Ах, так! – ду-
маю я, – Заходер тебе уже не по возрасту! Ну, так по-
лучи! И выбираю из своих любимых стихотворений то 
сложное, загадочное, что непонятно мне и по сей день, 
хотя впечаталось в память накрепко еще тогда, когда я 
была подростком, вместе с необычным именем поэта – 
Федерико Гарсиа Лорка. 

…И тополя уходят –
Но след их озерный светел.
И тополя уходят –
Но нам оставляют ветер.
А ветер умолкнет ночью
Обряженной черным крепом –
Но он оставляет эхо,



Записки врача (2000–2003 гг.)	 253

Плывущее вниз по рекам.
А мир светляков нахлынет –
И прошлое в нем потонет,
И крохотное сердечко
Раскроется на ладони…

…Несколько мгновений мы молчим – словно при-
слушиваемся к тому самому, плывущему по реке, эху. 
Потом я небрежно замечаю: «Впрочем, тебе это, навер-
ное, неинтересно и непонятно – это же ведь взрослые 
стихи». – «Нет, я все понял. – Задумчиво возражает 
Артемка. – Они ведь тоже немножечко детские». На 
это мне сказать нечего. У меня возникает чувство, что 
меня очень вежливо поставили на место. 

Дела театральные

В эти дела я влипла почти случайно. Просто Катя, 
давний и бессменный режиссер самодеятельных спек-
таклей, попросила меня, как бойко владеющую пе-
ром, помочь написать инсценировку андерсеновского 
«Соловья». Но первого же опыта оказалось достаточ-
но, чтобы увязнуть с головой. Так что опыт театраль-
ных спектаклей для меня не просто неотделим от всех 
остальных карсавских впечатлений и уроков – но в ка- 
кой-то мере стал самой их сердцевиной. 

Конечно, я хлебнула театральной отравы. До того я  
что-то сочиняла, читала стихи в школьных и инсти-
тутских самодеятельных концертах, составляла лите
ратурные композиции – а значит, знакомо было наслаж
дение от найденного слова. Но спектакль больше, чем  
слово, он обладает зримостью, вещественностью. Це
лый мир возникает не в воображении, но во плоти, 



254	 Ольга Ярошевская

рождается «из миража, из ничего, // из сумасбродства 
моего»… да, только попробовав сама, я ощутила точ-
ность слов в песенке Ю. Кима. Потому что в основе ле-
жало именно сумасбродство, игра – и не всегда легко 
было разделить, где кончается игра в театр и начинает-
ся игра в театре. 

Мне приходилось видеть тщательно подготовлен-
ные, отрепетированные самодеятельные спектакли, с 
прекрасными костюмами и декорациями, которые вы-
глядели бледной копией «настоящего» спектакля. И 
было ясно, как день – нам надо избегать этой тщатель-
ности, как огня, сохраняя атмосферу игры, импровиза-
ции, условности. 

Мы взяли за принцип не пользоваться для наших 
спектаклей готовыми пьесами, а писать инсценировки  
сами. Прекрасные пьесы из арсенала детской театраль-
ной классики – Габбе, Шварц, Маршак – для детей «не-
подъемны», а пьески из сборников для детской само-
деятельности обычно оставляют желать лучшего по 
своему качеству. Пьеса должна быть коротенькой и лег- 
ко запоминаться, и в то же время быть интересной по 
сюжету; поучительной в хорошем смысле слова (без за-
нудного морализаторства) и в ее основе должен лежать 
качественный литературный материал. Для этого как 
нельзя лучше подходит сказка – интересный сюжет, от-
сутствие сложных психологических характеристик ге- 
роев, внятная мораль при отсутствии лобовой назида-
тельности, простор для фантазии.

Мы взяли за правило также не пользоваться готовым 
реквизитом и костюмами. Слишком тщательно сделан- 
ный реквизит зажил бы на сцене самостоятельной жиз-
нью, отвлекая внимание от действия. В детском са- 
модеятельном спектакле, как в детской игре, должен 



Записки врача (2000–2003 гг.)	 255

оставаться простор для фантазии зрителей. Пусть одна 
и та же палочка будет попеременно то конем, то копь
ем – а воображение дорисует остальное. Кроме того, 
необходимость самостоятельно мастерить костюм для 
своего героя тоже заставляла детей (да и взрослых) ше-
велить мозгами и пускать в ход воображение. Правда, 
любой, кто оказывался в пределах досягаемости, мог 
быть раздет без зазрения совести, невзирая на возраст 
и статус, если какому-нибудь актеру покажется, что тот 
или иной предмет гардероба необходим для спектакля. 

То же касалось и предметов реквизита. Не раз мне 
вспоминались «театральные» главы «Педагогической 
поэмы» – в частности, убеждение макаренковских вос-
питанников, что реквизит называется так потому, что 
его реквизируют у сотрудников колонии. В дни перед 
премьерой не только обитателям лагеря, но и знакомым  

2003 год. Участники спектакля по рассказу С. Писахова 
про благочестивую купчиху-обжору. На заднем плане, в 

темном шарфе на голове – автор, Ольга Ярошевская 



256	 Ольга Ярошевская

карсавчанам приходилось всерьез опасаться за свое иму-
щество – в ход шло все. Зато каким великолепным вы-
шел, например, костюм Смерти в «Соловье»! Черный 
обтягивающий тренировочный костюм (собственный), 
поверх него – белый полупрозрачный дождевик с ка-
пюшоном (не помню, чей именно, благо в то дождли-
вое лето было из чего выбирать); и, в довершение всего, 
самая настоящая коса за плечом, позаимствованная из 
хозяйства алтарника Алексея. Гутя, в ту пору девятнад-
цатилетняя, была в этом костюме просто неотразима! 
Какой-то пожилой зритель даже вздохнул: «Эх, если бы 
ко мне пришла такая Смерть, то и помирать не жалко…». 

Конечно, в лагере было особо не из чего выбирать –  
в дорогу с собой никто не брал лишнего барахла. А вот  
когда мы ставили «Золотую рыбку» в интернате в 
Гростоне1, и мне предложили в поисках недостающего 
реквизита порыться у них на чердаке – я, признаться, 
позавидовала гростонцам. Реквизита у них хватило бы 
не то что на «Золотую рыбку», но и на «Звездные во-
йны» со всеми их спецэффектами. 

Постановка спектакля, по затраченным усилиям, бы- 
ла отнюдь не игрой. Это была та еще работа и тот еще 
сумасшедший дом! Не забуду, как в дни работы над 
спектаклем на лагерь напала эпидемия какой-то вирус
ной дряни (три дня озноба и высокой температуры поч-
ти без кашля и насморка). Я выходила на репетицию с 
градусником в поясной сумочке и устраивала медосмотр  
актеров без отрыва от производства, молясь про себя и 
вслух, чтобы никто не слег в день премьеры. В итоге,  
после очередной репетиции, я забыла запереть зал 

1 Небольшое местечко примерно в 130 км от Карсавы; 
интернат основан лютеранским пастором Валдисом Страз-
дыньшем и его женой Ютой. (Прим. ред.)



Записки врача (2000–2003 гг.)	 257

местного Дома культуры и выключить свет, потому что  
умоталась до полного умопомрачения – и разгневанная 
заведующая в наказание отлучила нас от зала. После 
абсолютно провальной генеральной репетиции, завер-
шившейся изгнанием из ДК, я сперва рыдала в голос, 
а потом пошла каяться в грехах о.  Виктору. «Что по-
делать, – сказал о. Виктор, – театр – дело такое… Вот 
мне рассказывали, что Андрей Миронов на репетици-
ях вообще стульями кидался». И добавил: «Всё будет 
хорошо».

И все действительно было хорошо. Заведующая ДК 
после моего извинения сменила гнев на милость и пу-
стила нас на сцену. Каким-то чудом на спектакле все 
сыграли просто отлично, а мелких огрехов никто и  
не заметил; и среди гостей оказалась так нужная нам 
учительница музыки, в последний момент обеспечив-
шая спектаклю музыкальное сопровождение; и боль-
ные вовремя выздоровели, включая и меня саму. 

Репетиция спектакля в карсавском Доме культуры



258	 Ольга Ярошевская

Естественно, спектакль и праздник для приглашен-
ных гостей все эти годы становились кульминацией и  
своеобразным итогом пребывания в лагере. После празд- 
ника оставался только день на отдых и день на сборы 
перед отъездом. И естественно, работа над спектаклями 
нашла свое отражение в беседах о. Виктора с детьми. В 
«Золотой рыбке» наряду со старшими детьми играли  
и малыши 6–7 лет, изображая маленьких морских ры-
бок – свиту Золотой Рыбки. И разговор о спектакле, в  
котором они играли, оказался наилучшим поводом, что- 
бы поговорить с ними о грехе жадности и неблагодар-
ности. «Лев и Колдунья» дал повод поговорить с деть-
ми постарше о надежде, которая не должна покидать 
человека даже тогда, когда зло, казалось бы, празднует 
свою победу. 

Но самым неожиданным оказался для меня разговор 
после спектакля «Похлебка из камней». У этой сказки  
(итальянская народная сказка в обработке Тамары Габ
бе) абсолютно прозрачная мораль, как в евангельской 
притче. Ее героини – две сестры. Старшая – богатая, 
жадная и сварливая, а ее единственный сын – избало-
ванный нытик и трус, то и дело норовящий обидеть сла- 
бого. А у младшей сестры множество детей (количество 
их варьировалось в зависимости от наличия исполни-
телей – чем больше, тем лучше) и нет денег – поэто-
му, чтобы прокормить свое семейство, она нанимается 
в батрачки к старшей, а та платит ей за день тяжелой 
работы скудным кусочком хлеба. Когда во двор захо
дит старик-нищий, старшая сестра с бранью прогоня
ет его, а младшая отдает ему свой последний кусок 
хлеба. Старик оказывается волшебником и каждой из 
них воздает по заслугам. В домике младшей сестры он 
превращает положенные в котел камни в настоящую 



Записки врача (2000–2003 гг.)	 259

похлебку и обещает ей, что отныне ее семья может не 
бояться голода. А старшую сестру и ее сыночка ждет 
наказание. Причем наказание «правильное» – это не 
месть, а именно ситуация, когда человек наказывает се- 
бя сам. Отныне для нее любое бранное слово будет со-
провождаться сильнейшей зубной болью, а ее сынок, 
пытаясь ударить слабого, попадет сам в себя. 

Здесь как-то очень точно соблюден баланс между по- 
требностью в справедливости и потребностью в мило-
сердии, да еще и конфликт этот разрешен через смех. 
Мы уж постарались изобразить наказание поживопис-
нее – появление старшей сестры с завязанной щекой и 
ее сыночка-хулигана с пластырем на лбу и завязанной 
коленкой вызывало в зале дружный смех (что было 
бы невозможно, если бы в наказание они, скажем, ли-
шились бы своего дома и богатства). Так что на при-
мере этой сказки было бы естественно поговорить о 
том, что Бог воздает человеку за его милосердие; что 
не надо бояться отдать последнее – добрый порыв не 
пропадает даром. И о том, как Бог приходит на помощь 
в трудную минуту. Или о том, что Божье наказание 
не имеет ничего общего с местью – просто случается 
так, что творимое человеком зло приносит вред ему же 
самому.

Но отец Виктор неожиданно завел разговор о семье. 
Детей младшей сестры у нас играли в основном ма-
лыши, благо роли их почти бессловесные – младшей 
девочке было всего 4 года. И вот о. Виктор заговорил 
с ними о том, что на сцене они жили в дружной се-
мье, где все друг друга любят, помогают друг другу. И 
о том, какая это сила – семья, связанная любовью. Нет 
нужды доказывать актуальность такого разговора се-
годня – он равно нужен и для тех, кто живет в дружной 



260	 Ольга Ярошевская

семье, и для тех, кто этим теплом и взаимопомощью 
обделен.

Не помню, в то лето или в другое я вдруг подумала 
о том, что Церковь часто считает театр, «лицедейство» 
делом сомнительным и греховным. Но мне пришла в 
голову неожиданная и даже дерзкая мысль, что на са-
мом деле между ними очень много общего. Настоящий 
спектакль требует от актера забвения своего «я», тре-
бует не показывать себя, но служить общему замыслу; 
говорить о чем-то, что выше его самого, требует уме-
ния стать частью некоего целого, грандиозного замыс-
ла – при этом нисколько не теряя своего лица. Говоря о 
подобном качестве Церкви, мы привыкли употреблять 
слово «соборность». Конечно, можно сказать, что заку
лисные нравы в театре весьма далеки от Небесного 
Царства. Но что поделать… А разве та Церковь, что су-
ществует на земле, всегда соответствует своему высо-
кому призванию? Увы, думать так всерьез могут либо 
угрюмые фанатики, либо беспредельно наивные неофи-
ты. И все же мы верим в ее Богочеловеческую природу. 

И потом, само сотворение спектакля… Толкиен пи-
сал о том, что человек творит миры, будучи сотворен-
ным, и в этом и сказывается его «образ и подобие» (ведь 
две руки и пять пальцев есть и у обезьяны). Толкиен 
создавал книги – а ведь спектакль – это больше, чем 
слово. Это целый вещественный мир, возникший «из  
миража, из ничего, // Из сумасбродства моего»… Кста- 
ти, эту вот мистериальность театра очень хорошо чув-
ствует именно Юлий Ким. Помните его песенку бро-
дячих актеров из фильма «Дом, который построил 
Свифт»? Мне тогда подумалось, что вся суть театра, 
суть творчества вообще, его двойственность в нашем 
мире – да и сама суть нашего мира, где так перемешано 



Записки врача (2000–2003 гг.)	 261

притворное и подлинное, очень хорошо выражена в ее 
немудрящих словах:

…Превращенья и обманы,
Лилипуты, великаны –
Кто придумал, чья вина?
Но уже линяет краска
И с лица спадает маска –
А под ней еще одна,
А под ней – еще одна…

Но сквозь годы и румяна,
Незаметно и упрямо,
Никогда не до конца –
То ли светлый, то ль печальный
Проступает изначальный
Чистый замысел Творца…

Москва
2004–2005 гг.



«…Я КАЖДУЮ НОЧЬ 
ПЕШКОМ ШЕЛ В КАРСАВУ»

Беседа с Петром Пальтерманом

Наталия Большакова-Минченко: Петя, мы с тобой  
столько лет были связаны с отцом Виктором…

Пётр Пальтерман: Да, Наташа, и ты, и я – мы с од-
ной грядки! 

Н. Б.-М.: И поэтому хотелось бы поговорить с тобой 
о нашем батюшке. Скажи, Петя, а как ты встретился с 
отцом Виктором?

П. П.: Это было в Риге, в женском монастыре1, в 
1986 году.

Н. Б.-М.: Я тоже познакомилась с отцом Виктором 
в монастыре! Ведь он тогда, по благословению митр. 
Леонида (Полякова), был духовником монастыря и пе-
риодически приезжал из Карсавы в Ригу исповедовать 
сестер. 

П. П.: Да, и в тот день о. Виктор исповедовал мо-
нахинь. У них было расписание, – кто, когда идет на 
исповедь. И одна монахиня задержалась на послуша-
нии, а о. Виктор стоял у аналоя и ждал. А я ждал своего  
священника, у которого обычно исповедовался; поче
му-то он не выходил – там же два аналоя было. И вот 
о. Виктор рукой поманил меня к себе, и я пошёл к нему 
через весь храм. 

Я не помню ничего конкретного, но помню, что со 
мной что-то произошло, у меня куда-то «ушла» голова, 
причем, не знаю, от слов ли его или от чего-то еще… И 
потом, когда служба закончилась, и о. Виктор выходил, 
знаешь, как бабушки все выстраиваются под благосло

1 Свято-Троице-Сергиев женский монастырь. (Прим. ред.)



Беседа с Петром Пальтерманом	 263

вение, он проходил мимо меня, и я упал на колени, 
словно ноги у меня подкосились, а он так рассмеялся, 
положил мне руку на голову и все. И вышел.

Н. Б.-М.: А крестился ты незадолго до этого? 
П. П.: Да, несколько месяцев прошло. 
Н. Б.-М.: А твоя семья была религиозная?
П. П.: Родился я в 1955 году в маленьком еврейском 

местечке Гайсин на Украине, Винницкая область это 
была, которое было на 80 процентов еврейским и на  
20 процентов украинским, и где люди разговаривали 
между собой на двух языках: на украинском и на иди-
ше, то есть и украинцы знали идиш.

Когда в 1941 пришли немцы, – кто успел убежать 
(очень мало), те спаслись, кто остался, – всех расстре-
ляли.

П. П.: Ну, а мои вернулись туда после войны, наши 
предки жили там много лет. Много поколений. Там 
была такая маленькая синагога, но она на дому была, и 
мой прадед был старостой этой синагоги, но я рос в та-
кой спокойной, нерелигиозной еврейской семье. Кошер 
не соблюдали. Когда мне было лет 10 мы переехали в 
Ригу, потому что учиться в этом городке было негде, а 
у нас уже родственники жили в Риге.

Всю свою молодость я пытался найти какого-то учи-
теля: занимался йогой, ездил в горы – всякие ашрамы, 
ездил в монастыри… Много лет. И наконец-то уперся 
в тупик. И тогда мне встретилась одна знакомая-като
личка, очень верующая, которая мне сказала: «Тебе 
надо креститься. Иначе ты не выживешь в этом мире». 
Я с ней согласился, но сказал, что я об этом ничего  
не знаю! Она говорит: «Вот тебе Библия. Начинай чи-
тать с Евангелия». Она дала мне Библию, и я ее начал 



264	 Наталия Большакова-Минченко

читать. Как образованный человек, (как я о себе думал), 
я начал читать ее с Ветхого Завета. Книжка-то сначала 
читается! Комментировать это не надо. Это было не-
просто. А она говорит: «Надо креститься!». Времена бы- 
ли еще коммунистические, 1985 год. Дочке год испол-
нился. 

Знакомая моя, которая была по национальности ла-
тышка, говорит мне: «Тебе нехорошо в католичество 
идти. Там по-русски почти никто не говорит. Тебе луч-
ше в православие». В православие? Ну, хорошо! В пра-
вославие!

Н. Б.-М.: А Евангелие ты прочитал всё-таки или нет?
П. П.: Нет, конечно! В этом-то и фокус! Я сломался 

где-то на двухсотых страницах.
Н. Б.-М.: Ну, еще на Пятикнижии…
П. П.: Для начинающего-то это не просто!
Н. Б.-М.: Но она ведь тебе сказала Евангелие чи-

тать! 
П. П.: Но я-то думал, что я образованный: она не име- 

ла высшего образования, а я имел два!
Ну, кончилось это все тем, что к ней домой пришел  

православный священник – настоятель храма Арханге- 
ла Михаила – и дома покрестил меня, жену и дочку. 
После крещения мы выпили, закусили... В общем – мы 
покрестились! Но дальше-то что?! Покрестились, а что 
делать-то дальше? По-моему, месяца три прошло, и я 
вижу, что радость, которая была – она куда-то уходит. 
Непонятно! Тогда я стал думать: куда ходить? Я подо-
шел к этому серьезно: уволился с работы…

Н. Б.-М.: Я забыла, кто ты был по профессии?
П. П.: Инженер-строитель. Папа очень хотел, чтобы 

я был инженером. Я из обеспеченной семьи. Папа был 



Беседа с Петром Пальтерманом	 265

директором ателье. Он был известный скорняк – один 
из лучших в Риге.

Н. Б.-М.: А были ли у тебя еще знакомые христиане? 
П. П.: Когда я покрестился, я был такой воодушев-

ленный. А среди друзей я имел определенный автори-
тет и я его использовал, приходил к знакомым и гово-
рил им: «Так! Вы должны креститься!». Они говорят: 
«Мы?!». А я говорю: «Вы жить хотите?» – «Хотим!» – 
«Значит, вы должны покреститься!». И я крестил всех 
знакомых молодых людей вокруг, в том числе, многих 
евреев. Ничего они не понимали в этом – абсолютно! 
Но я им сказал, и они крестились. Все мои близкие, ко- 
торые мне, как человеку, очень доверяли. Если Петя 
сказал, что хорошо – значит хорошо! Но так как они лю- 
ди все умные и глубокие, то они стали разбираться, а 
куда ж мы попали? Оказалось – они попали хорошо!

Я ничего еще не знал сам и ничего не мог им ска-
зать, кроме «идите и креститесь!». И причем, каждый 
крестился в разных местах – я был у всех крестным. 
Ничего в этом не понимая и не зная. 

Н. Б.-М.: Да, ну, ты миссионер…
П. П.: Ну, в общем, я стал ходить в монастырский 

храм…
Н. Б.-М.: Преподобного Сергия…
П. П.: Да! И мы стали ходить туда как на работу (все 

вычитывая перед каждой службой): четыре дня я хожу, 
три – Юля и в воскресенье – всей семьей.

Одна монахиня, с которой мы потом познакомились 
и подружились, а тогда она пела на клиросе, – наверху, 
ну, ты знаешь… так она рассказывала, как заметила, 
что каждое утро, по будням приходит молодой чело-
век, молится, причащается. Единственный мужчина на 



266	 Наталия Большакова-Минченко

службе, каждый день приходит и молится, видимо, ни-
где не работает… 

Н. Б.-М.: Так это был ты!
П. П.: Я! Потом туда стала ходить еще одна из моих  

крестниц, но мы с ней ходили в разное время, не пе-
ресекаясь. И она познакомила меня с одним монахом,  
который там прислуживал, очень образованный. Ока
залось, что ему негде жить, и я забрал его к себе, и он 
жил в нашей квартире несколько месяцев. 

Н. Б.-М.: В вашей маленькой квартире только еще 
одного постороннего человека не хватало!

П. П.: Ты помнишь нашу квартиру – мы ему отда- 
ли спальню, а сами в проходной комнате жили вчет-
вером. 

Н. Б.-М.: У вас еще Анечка родилась.
П. П.: Да, перед этим мы открыли для себя Пус

тыньку. И мы с Юлей стали туда по одному ездить. С 
ночевкой. Юля первая поехала. Потом – я. И на нас это 
произвело такое впечатление!.. Мы оттуда возвраща-
лись другими людьми. 

Понимаешь, для меня все внешнее ничего не значи-
ло тогда. А внутри такая радость была! Мы с этим мо-
нахом по вечерам молились, читали Св. Писание, и я 
считаю, что он создал во мне фундамент православно-
го христианина. Немножко, может быть, с монашеским 
уклоном, но он меня выстроил. Когда я потом начал к 
отцу Виктору ездить, то отец Виктор уже строил на 
этом базовом фундаменте.

Н. Б.-М.: Без такой основы толком, ведь, ничего и не 
получается.

П. П.: Сколько людей к отцу Виктору приезжали, ты  
же знаешь! Поживут в Карсаве неделю, две недели, даже 
месяц, но потом их выплевывало так, что они бежали 



Беседа с Петром Пальтерманом	 267

просто – я видел такие случаи! Люди бежали! Ночью! 
А потом через полгода на коленях приползали. Такое я 
тоже видел: на колени становились и ползли по дорож-
ке к церкви. И потом опять убегали. Потому что рядом 
с благодатью очень тяжело жить. Сначала – ох, как хо-
рошо! Но это вначале хорошо, а потом очень больно. 
Потому что святость высвечивает, как рентгеном, твои 
внутренности, и, если у тебя есть какие-то уголочки 
затемнённые, с плесенью, с паутиной, то она это осве-
щает. И с этим надо что-то делать, а если у тебя нет 
фундамента, то тебе очень тяжело это вынести. Ты не 
готов. Может появиться ропот, даже агрессия, злость. В 
общем, это очень тяжело! 

Н. Б.-М.: А как твои родители воспринимали вашу с 
Юлей церковную жизнь?

П. П.: В Карсаву приходилось нам ездить как-то по 
очереди, в основном, я ездил. К сожалению, Юле тяже-
ло было с двумя маленькими детьми, а нам их подки-
дывать было некому. Родители наши не соглашались: 
если еще в отпуск нас отпустить, – можно, а в такие 
поездки… Мама, вообще, очень сильно переживала.

Отец был человек деликатный, он был внутренне ре- 
лигиозен, он терпел как духовный человек, но ему было 
очень неудобно, когда кто-то ему доносил, что видели 
меня, заходящего в шесть утра в монастырь…

Н. Б.-М.: Позор! 
П. П.: Да! Да! Еврейская семья… я поэтому и ходил 

на ранние службы… В общем, многие меня знали, отца 
знали в Риге очень многие… Это было тяжело. Но надо 
отдать должное родителям. Вот представь: я держал 
жесткие посты, по-монастырски жил. И когда я при-
ходил к ним в гости, мама для меня готовила постный 
обед. Для пятнадцати человек – на одной половине 



268	 Наталия Большакова-Минченко

стола, а для меня 24 салатика. Я, конечно, был свин-
кой, – не считался с ними! Мама до сих пор не может 
этого понять: ну как еврей мог?.. А я говорил: наобо-
рот, я только сейчас и почувствовал себя евреем. Когда 
я покрестился, я только тогда понял, что я не еврей по 
паспорту, а – иудей.

Н. Б.-М.: Точно такой же опыт есть у многих. А отец 
Александр Мень писал и говорил, что христианство 
приводит еврея к его истокам. 

П. П.: Как я хотел отца Александра увидеть, услы-
шать! Очень хотел к нему поехать, ты помнишь… Но,  
к сожалению, я поехал в Новую Деревню уже на мо-
гилу.

Н. Б.-М.: Да! Я помню, как ты поехал!
П. П.: Понимаешь, всегда кажется, что ты успеешь, 

что ты успеешь! И не можешь вырваться из рутины…
Н. Б.-М.: Когда ты решился на отъезд из Латвии, – 

какова была реакция о. Виктора?
П. П.: У нас же родственники в Америке давно очень, 

с начала прошлого века, еще когда погромы были, с 
1905 года. Родители отца уехали еще в 70-е годы, когда 
только открыли эту возможность. В общем, нам при-
слали приглашения, но я не хотел ехать. 

Когда мы поехали на могилу отца Александра, после 
этого у нас было интервью в американском посольстве в 
Москве и нам дали визу. Это было Рождество 1992 года.

А поехали мы в Москву из Карсавы (то есть поездом 
из Резекне). И когда мы возвращаемся назад, подъез-
жаем к Резекне, где московский поезд останавливается 
на несколько минут, Юля говорит: «Мы сейчас проез-
жаем Резекне. Почему мы не можем сойти и поехать в  
Карсаву жить?!». Я говорю: «Почему нет?!». Мы берем  
детей… А у нас с собой только маленькие сумки (мы 



Беседа с Петром Пальтерманом	 269

же в Москву для интервью ехали на несколько дней), 
а в Карсаве – зима! Мы не готовы. Выскакиваем в Ре
зекне, берем машину, едем в Карсаву. Тогда еще в Кар- 
саве была гостиница. Мы там, с батюшкиного благо-
словения, прожили две недели, но жить с детьми там 
нельзя было абсолютно, и Юля переехала с детьми в 
церковный дом. Там тоже все в одной комнате жили, а 
я остался в гостинице, где-то местечко еще мне нашли. 
И так мы прожили в Карсаве пять месяцев. Я только 
съездил через две недели в Ригу (машины же у меня не 
было), перевез на себе какие-то зимние вещи. А у меня 
бизнес был. Я этот бизнес бросил и все. И это были са-
мые счастливые пять месяцев в нашей жизни. Я не хо-
тел уезжать, но Юля боялась, что детям учиться негде. 
Она хотела ехать, а я не хотел. И я отца Виктора спра-
шивал, что делать, а он мне сказал, что не знает ответа. 
Говорит: «Будем молиться». А на 15 июня у нас были 
билеты на самолет. 

Время идет и 10-го июня я спрашиваю: «Батюшка, 
как быть?.. На мне там 11 человек родственников и я – 
главный. Если я не еду – все не едут».

Н. Б.-М.: Целый вагон родни!
П. П.: Ну, да! Двое стариков, двое родителей, брат с 

семьей, с ребенком! Я настолько благодарен им всем, 
что они выдержали мои выкрутасы. Мне никто слова 
не сказал, что я сумасшедший, думаю только о себе… 
Никто никогда!

И я подумал, что они-таки настоящие люди верую-
щие. Отец Виктор мне говорит: «Давай молиться». А 
я уже квартиру продал, вещи распродал, нам жить не-
где. «Будем молиться, будем молиться». И так три дня. 
И вот мы стоим после службы, и я говорю: «Батюшка, 
сегодня 10-е число. Мне в общем-то осталось 4 дня».  



270	 Наталия Большакова-Минченко

А он мне говорит: «Знаешь, я тебя благословляю, но 
поезжай к отцу Михаилу Аксёнову-Меерсону в Нью-
Йорк и прицепляйся к этому храму»2. 

Н. Б.-М.: Мы батюшке рассказывали об о. Михаиле 
и об этом приходе. 

П. П.: А потом ты, дорогая Наташенька, даешь мне  
фотографию, где ты сфотографирована с отцом Ми
хаилом. И я с этой фотографией приезжаю в Нью-Йорк, 
15-го числа, в Духов день.

В воскресенье, 21-го июня я беру Толика (мужа Лю
си, Юлиной сестры), они уже жили в Нью-Йорке и го-
ворю: «Едем в Манхеттен». Он говорит: «Я никогда в  
Манхеттене не был! На машине из Бруклина – для ме
ня это – как на луну поехать. Нормальные люди на 
Манхеттен на машине не ездят». Я говорю: «Но надо 
ехать!». И мы поехали. И я с твоей фотографией прихо-
жу к отцу Михаилу и говорю: «У меня рекомендация!». 
Он тебя узнал, вспомнил и все, слава Богу, сложилось, 
как надо. Так что с твоего благословения тоже я был 
принят.

Н. Б.-М.: Отец Михаил родом из Новодеревенского 
«гнезда», мы к нему в 1989 г. приехали по благослове-
нию отца Александра Меня.

П. П.: Да. Так моя жизнь здесь и началась…
Н. Б.-М.: Было ли вам тяжело в Нью-Йорке? Помог

ло ли духовное руководство отца Виктора в адаптации 
в американской жизни, в обретении там своего места, 
жизненного пространства? 

П. П.: Да не то слово! Ты не представляешь, как тя-
жело я переживал эмиграцию. Первые три года я каж-

2 Протоиерей Михаил Аксёнов-Меерсон – настоятель 
храма Христа Спасителя в Нью-Йорке, в юрисдикции Аме-
риканской православной церкви. (Прим. ред.)



Беседа с Петром Пальтерманом	 271

дую ночь пешком шел в Карсаву. Это у меня такие сны 
были.

Я сразу стал проповедовать отца Виктора в храме и 
первые люди из нашего храма поехали к отцу Виктору 
уже в 1995 году. Всего побывало в Карсаве из нашего 
прихода 32 человека. А мы долго не могли поехать. Не 
позволяли финансы. Я понимал, что поездка дорогая 
очень, поэтому я старался лучше послать туда деньги, 
потому что понимал, что выжить они там не могли. Я 
думал: мы поедем, а ничего привезти им не сможем, по- 
тому что все деньги потратим на дорогу. Давай-ка мы 
не о себе лучше будем думать, а о них. Ну, и посы
лали…

Но в 2000 году, когда я получил американский пас
порт, мы поехали в Карсаву. И с тех пор приезжаем 
каждый год, иногда два раза в год.

Н. Б.-М.: А какое отношение сложилось у вас в при-
ходе к отцу Виктору?

П. П.: Если сказать, что такое отец Виктор для на-
шего храма… Лет 10 тому назад в пост наш храм хоте- 
ли закрыть. Нападение было бесовское. Пришла по
жарная комиссия. Причем пожарники были не простые, 
а большие начальники и сказали: «У вас один выход из 
храма, – делайте второй выход». И дали нам 10 дней 
для решения проблемы и выписали штраф – 40 тысяч 
долларов! Для нас это означало, что храм придется за-
крыть. Говорят, что через две недели повесят табличку 
«Храм закрыт». Ну, я позвонил отцу Виктору и гово-
рю: «Батюшка, что делать?». Он говорит: «Нанимай- 
те юриста, нанимайте архитектора – они вам помо- 
гут». И они нам помогли. Произошло чудо – нас не за-
крыли. Отец Михаил не знал о том, что я звонил отцу 
Виктору.



272	 Наталия Большакова-Минченко

Каждый раз, когда я собирался в Латвию, я просил 
у него благословения. И как-то отец Михаил мне ска-
зал: «Что ты у меня берешь благословение? Ты к старцу 
едешь. Наш храм живет его молитвами». Потом как-то 
на исповеди я задал ему вопрос (а отец Михаил никог-
да отца Виктора не видел), а он мне говорит: «Что ты 
у меня спрашиваешь?! Что я тебе – отец Виктор, что 
ли?». Вот пример его отношения, я был потрясен! 

Н. Б.-М.: Да, это поразительно!
П. П.: А в начале службы всегда, во время Великой 

ектеньи, после правящего архиерея вторым поминался 
архимандрит Виктор.

Н. Б.-М.: Невероятно!
П. П.: Вот и все, в общем-то!
Н. Б.-М.: Что, по-твоему, самое важное в служении 

о. Виктора, менялся ли на протяжении этих лет харак-
тер и стиль богослужения о. Виктора?

Что ты можешь сказать о пастырстве отца Виктора?
П. П.: Отец Виктор дал мне пример, как может ра-

сти человек и священник, и я был свидетелем того, как 
он на моих глазах менялся: и его отношения с людьми; 
его педагогика; и стиль богослужения, – ведь он стал 
по-другому служить, чем в первые годы, когда я начал  
к нему ездить. Его вера была абсолютно живой, не кос- 
ной. Он ни йоты не выкинул из Предания, но оно у 
него стало живым, не застывшим, прикладным. Оно не 
было оторвано от жизни. Вот тебе такой пример: нам 
надо было, чтобы Юля села за руль, иначе трудно было 
найти работу – работы не было. Ну, как-то страшно – 
она никогда не водила машину, а Нью-Йорк не малень-
кий город и водить здесь сложно. А батюшка говорит: 
«Обязательно надо водить. Это город! Надо водить ма-
шину». И как он сказал, Юля сразу сдала и получила 



Беседа с Петром Пальтерманом	 273

права. Что значит благословение! Я сдал на права толь-
ко с четвёртого раза, а Юля сдала с первого раза! 

Скажу так: вообще в Америке мы жили под его бла-
гословением, по его молитвам. Если бы не его молитвы, 
мы бы давно погибли… Я – точно! И все, что я имею, –  
в этом ничего моего нет. Ну, допустим, я имею здесь 
определенный авторитет (что важно для моей работы), 
но это все не мое, это все, что он в меня вложил, и что, 
по его молитвам, я приобрел.

Н. Б.-М.: Какой урок вынес ты после многолетнего 
общения с духовным отцом?

П. П.: Его терпение. Как он терпел… Когда я смот
рю назад, я понимаю, как он меня терпел, никогда не 
делал мне замечания, не поучал… Один раз он поднял 
бровь. Я что-то ему рассказывал про себя, и он бровь 
поднял. Эту бровь я до сих пор помню. То есть полное 
отсутствие осуждения. Он никогда не сказал ни слова. 
Так он воспитывал. Еще поразительный урок его в том, 
как он общался с людьми. Особенным было то, что он 
в каждом человеке видел Божию личность, и он общал-
ся именно с этой Божией личностью. И общаясь таким 
образом, он поднимал человека на другой уровень… 
Человек сам по-другому себя чувствовал. Почему люди 
уходили такие вдохновлённые? Потому что он общался 
с ними не на уровне их недостатков, а на уровне тех 
даров, что в них заложены. И вот это я пытаюсь в себе 
культивировать, хотя и очень сложно бывает. Но я ви- 
жу, что людям очень нужно это. Если сказать обыден-
ным человеческим языком – надо стараться общаться с 
тем хорошим, что есть в каждом человеке. Вот, все, что 
я могу сказать, Наташа. 

Н. Б.-М.: А вот в человеческом его облике что тебе 
особенно дорого?



274	 Наталия Большакова-Минченко

П. П.: Вот это и дорого. Его уважение к каждому 
человеку, большому и маленькому, деревенскому и сто-
личному жителю, верующему и неверующему. 

Н. Б.-М.: В чем, на твой взгляд, заключается весть, 
которую принес в этот мир отец Виктор?

П. П.: Для меня – это мое мнение, – самое главное, 
что принес в этот мир отец Виктор заключается в том, 
что в каждом человеке он видел отблеск Христа и об-
щался с этим отблеском, и поэтому каждый человек под-
нимался, выпрямлялся, становился лучше, чем он был.  
И вот этот опыт мне очень помогает в жизни, в моей 
работе с людьми, с клиентами. 

Самое удивительное, по-моему, это его способность 
видеть Христа в каждом человеке. Отец Виктор не за-
блуждался, он не в розовых очках жил, он видел все 
наши недостатки. Для него было все как на ладони, 
но он давал свободу духовного роста. Если ты сам не 
спрашивал – он не говорил. Он уважал ту личность 
Христову, которая в нас живет. У него было преклоне-
ние пред ней. Для нас – отец Виктор то, что принято 
называть старцем, но считается, что старец дает указа-
ние, дает направление, наставляет, – так я читал в ду-
ховной литературе. Отец Виктор не в классическом по-
нятии «старец», а он, умаляя себя, по примеру Христа, 
поднимает нас.

Он не смотрит сверху, с высоты своей святости – что 
ты там, мелкий, бегаешь… Наоборот, он святость опу-
скает до тебя и проживает тот момент, когда он с тобой 
общается, – именно с твоей святостью, которая в тебе, 
в глубине, и ты понимаешь – в этот момент он только 
с тобой. Я знаю, что те, кто попадали к нему на испо-
ведь в первый раз, – молодежь, верующие, но не очень 
воцерковленные переживали буквально катарсис. Отец 



Беседа с Петром Пальтерманом	 275

Виктор на исповеди молчит, хочет их слушать, и люди 
начинают плакать. Потому что благодать, идущая че-
рез отца Виктора, касается той святой части, которая 
в человеке, в сердцевине души, которую ты не исполь-
зуешь или мало используешь, и душа, отзываясь, начи-
нает плакать от счастья, от очищения, и, как внешнее 
проявление этого, текут слезы.

Н. Б.-М.: Как ты думаешь, что оставил нам отец 
Виктор, и чего он ждет от нас?

П. П.: Мы живем в этом мире, созданном Богом, но 
который во зле лежит, и мы не защищены от внешнего 
влияния, от искушений. Мы не должны ни на минуту 
расслабляться. Должны уходить в тишину, молчание, 
молитву. У отца Виктора не возникало раздражения 
как реакции на нашу глупость, грубость и прочее. Он 
все впитывал бесконечно, не отражая полученное на 
нас, на собеседника. 

Н. Б.-М.: В статье «Личность как диалог» отец Вик- 
тор пишет: «Христианину необходимо каждый день 
поддерживать в себе состояние открытости к присут-
ствию Господа.

Уходить с поверхности жизни, где мы подвергаемся 
постоянно разным прельщениям, в глубину ее – вот то 
постоянное усилие, которое мы должны совершать. 

Нужно возвращаться в свое сердце, в то место, где 
пребывает Бог и где Он нас ждет»3. 

П. П.: Эту его мысль я всегда помню… 
Поразительно, что для каждого человека отец Вик- 

тор раскрывался настолько, на сколько человек мог уви- 
деть, почувствовать. Обращаясь к нему, человек обре
тал помощь, он не был один на один со своей проблемой.  

3 Мамонтов Виктор, архимандрит. Личность как диалог. 
// Христианос, вып. XIV. Рига: ФИАМ, 2005. С. 203.



276	 Наталия Большакова-Минченко

Нельзя сказать, что все тут же решалось само собой, 
как по взмаху волшебной палочки, но все менялось. 
Уходили паника, суета и хаос: «Что же мне теперь де-
лать?!». Появлялись покой, молитва, включались мозги, 
менялся взгляд на проблему. И ситуация прояснялась. 
Это свидетельство того, что Бог вошел в нее. 

Мы всегда имели молитвенника в лице отца Викто
ра. А сейчас он приходит во сне ко многим людям и 
помогает, успокаивает, утешает, меняет состояние че-
ловека в трудную минуту. Эти свидетельства людей 
просто потрясают. 

Мы получили реального заступника.

Нью-Йорк – Рига
Июнь-июль 2017



СОДЕРЖАНИЕ

Путь Церкви..............................................................................5

К 100-ЛЕТИЮ ПОМЕСТНОГО СОБОРА
ПРАВОСЛАВНОЙ РОССИЙСКОЙ ЦЕРКВИ

1917–1918  гг.

Священник Илья Соловьев
Всероссийский Поместный Собор 1917/18 годов. 
Взгляд через столетие............................................................ 11

Алексей Беглов
Российская революция и Священный Собор Православной 
Российской Церкви 1917–1918 гг.: от «церковной 
революции» – к «канонической реставрации»....................24

Священник Иакинф Дестивель 
Реформа Духовных академий на Поместном Соборе 
Православной Российской Церкви 1917–1918 гг. 
(пер. с франц.)..........................................................................52

Священник Павел Бочков
Поместный Собор 1917–18 гг. в деле обретения 
единоверцами своего епископата..........................................81

Е. Ю. Скобцова
О церковном Соборе 1917 года..............................................90

Мать Мария (Скобцова)
Настоящее и будущее Церкви...............................................99



278	 Содержание

СВЯТОЙ И ВЕЛИКИЙ СОБОР
ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

18–27 июня 2016 года

«Главное, это – дух единства и общения!»
Беседа с архиепископом Телмисским 
Иовом (Геча)......................................................................... 113

Окружное Послание Всеправославного Собора...............124

ПАМЯТИ АРХИМАНДРИТА 
ВИКТОРА (МАМОНТОВА)

Наталия Большакова-Минченко
Жизнь, сокрытая в Боге: 
архимандрит Виктор (Мамонтов)....................................... 147

Евгения Скуратова
«Все начинается с Любви…».............................................. 178

Раиса Моисеева
«Затихли навсегда твои шаги…»........................................196

Протоиерей Владимир Вильгертс
Таинство смиренного служения отца Виктора.................198

София Рукова
Две встречи...........................................................................207

Алексей и Елена Сомовы
О силе молитвы отца Виктора (Мамонотова)................... 211

Михаил Штанько
Отец Виктор и Карсава........................................................ 214



Содержание	 279

Александр Байков
Благой дар.............................................................................. 221

Летние детские лагеря в Карсаве

Маргарита Белотелова
Жить единой семьей........................................................225

Ольга Ярошевская
Записки врача (2000–2003).............................................242

«…Я каждую ночь пешком шел в Карсаву»
Беседа с Петром Пальтерманом.......................................262



SOMMAIRE

Le chemin de l’Église.................................................................5

POUR LE CENTENAIRE DU CONCILE LOCAL 
DE L’ÉGLISE ORTHODOXE RUSSE 

1917–1918

Prêtre Ilya Soloviov 
Concile local de toute la Russie 1917/18. 
Cent ans plus tard...................................................................... 11

Alexey Beglov
La Révolusion Russe et le Saint Concile de l’Eglise 
Orthodoxe Russe 1917–1918: de la « révolution ecclésiale » – 
à la « réstauration canonique ».................................................24

Prêtre Hyacinthe Destivelle
« La réforme des académies ecclésiastiques au Concile 
local de Moscou de 1917–1918 »...............................................52

Prêtre Pavel Botchkov
Le Concile Local 1917–1918 dans l’affaire de l’acquisition 
de leur propre épiscopat par les coreligionnaires.....................81

Е. Skobtsova 
Du Concile Ecclésial de 1917....................................................90

Mère Maria (Skobtsova)
Le présent et le futur de l’Eglise...............................................99



Sommaire	 281

SAINT ET GRAND CONCILE
DE L’ÉGLISE ORTHODOXE

18–27 juin 2016

« Le plus important – c’est l’esprit de l’unité et 
de communion! »
Entretien avec l’archevêque Job Getcha de Telmessos....... 113

Encyclique du Concile Panorthodoxe.....................................124

A LA MÉMOIRE DE L’ARCHIMANDRITE 
VICTOR ( MAMONTOV )

Natalia Bolchakova-Mintchenko
La vie cachée en Dieu: 
Archimandrite Victor (Mamontov)......................................... 147

Evguenia Skouratova
«Tout commence avec l’Amour…».......................................... 178

Raïssa Moïssejeva
«Tes pas se sont tus à jamais…».............................................196

Archiprêtre Vladimir Vilguerts
Le mystère de l’humble engagement du père Victor..............198

Sofia Roukova
Deux rencontres......................................................................207

Аlexeï et Elena Somov
De la force de la prière du père Victor (Mamontov)............... 211

Мikhaïl Chtan’ko 
Le père Victor et Karsava....................................................... 214



282	 Sommaire

Alexandre Baïkov
Le pieux don........................................................................... 221

LES CAMPS D’ÉTÉ POUR ENFANTS À KARSAVA

Margarita Belotelova
Vivre comme une famille unie..........................................225

Оlga Yarochevskaya
Journal d’un médecin (2000–2003)...................................242

« …Chaques nuit j’allait à pied à Karsava »
Entretien avec Piotr Paltermann......................................... 262



CONTENTS

The Path of the Church...............................................................5

TO THE 100-TH ANNIVERSARY 
OF THE LOCAL COUNCIL

OF THE RUSSIAN ORTHODOX CHURCH
1917–1918

Fr. Ilya Soloviev
The All-Russian Local Church Council of 1917/18. 
A look back after a century...................................................... 11

Alexey Beglov
The Russian Revolution and the Holy Council of the Russian 
Orthodox Church of 1917–1918: From “ecclesiastical revolution” 
to “canonical restoration”.........................................................24

Fr. Hyacinthe Destivelle
The reform of the Ecclesiastical Academies at the Local 
Council of the Russian Orthodox Church 1917–1918...............52

Fr. Pavel Bochkov 
The Local Council of 1917–1918 in the cause of obtaining 
bishops by the Old Russian believers........................................81

Elizaveta Skobtsova
About the Church Council of 1917............................................90

Mother Maria (Skobtsova)
The present and the future of the Church.................................99



284	 Contents

THE HOLY AND GREAT COUNCIL 
OF THE ORTHODOX CHURCH

18–27 June 2016

“The spirit of unity and communion is what’s important”
Interview with Archibishop Telmissky Job (Gecha)........... 113

Encyclical of the Holy and Great Council of 
the Orthodox Church..............................................................124

IN MEMORIAM OF ARCHIMANDRITE 
VICTOR (MAMONTOV)

Natalia Bolshakova-Minchenko
Life hidden in God:
Archimandrite Victor (Mamontov)......................................... 147

Eugenia Skuratova
“Love is the beginning of all…”............................................. 178

Raisa Moiseeva
“Your steps have died away forever…”..................................196

Archpriest Vladimir Vilgerts
The mystery of Fr. Victor’s humble ministry ........................198

Sophia Rukova
Two encounters.......................................................................207

Alexey and Elena Somov
The strength of Fr. Victor’s (Mamontov) prayer..................... 211

Michael Shtanko
Fr. Victor and Karsava............................................................ 214



Contents	 285

Alexander Baikov
The blessed gift....................................................................... 221

CHILDREN’S SUMMER CAMPS IN KARSAVA

Margarita Belotelova
To live as one family..........................................................225

Olga Yaroshevskaya
Doctor’s notes (2000–2003)...............................................242

“…Every night I walked to Karsava on foot”
Interview with Peter Paltermann..........................................262



Международным Благотворительным Обществом
имени Александра Меня

(Рига, Латвия) 
изданы (1991–2017)

Альманах «Христианос» – выпуски I–XXVI
Альманах «Отчий Дом»

Книги:

Протоиерей Александр Мень «Практическое 
руководство к молитве»

«Апокалипсис» – Комментарий протоиерея 
Александра Меня

«Крестный Путь». Молитвенные размышления и 
молитвы
Вселенского Патриарха Варфоломея

Архимандрит Зинон (Теодор) «Беседы иконописца»

Владимир Френкель «Время пустыни». Стихи

Малая сестра Магдалена Иисуса «По следам брата 
Шарля» (Зеленая тетрадь)

Иеромонах Габриэль Бунге «Скудельные сосуды» –
практика личной молитвы по преданию Святых Отцов

София Рукова «Отец Александр Мень»



	 287

Протоиерей Александр Мень «Истоки религии» 
(«Reliģijas pirmsākumi») на латышском языке

Артуро Каттанео «Брак: дар и служение»

Иеромонах Габриэль Бунге
«Другой Утешитель. Икона Пресвятой Троицы 
преп. Андрея Рублева»

Светлана Домбровская «Пастырь»
(Повесть об отце Александре Мене)

Иеромонах Габриэль Бунге
«Вино дракона и хлеб ангельский» – учение 
Евагрия Понтийского о гневе и кротости

Священник Владимир Лапшин
«Деяния Святых Апостолов» – Комментарии

Иеромонах Габриэль Бунге
«Акедия» – духовное учение Евагрия Понтийского
об унынии

Наталия Большакова
«Христианство осуществимо на земле»
(История создания и жизнь монастыря 
Покрова Пресвятой Богородицы в Бюси-ан-От 
(Франция)

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Коринфянам,
Послание к Галатам – Беседы»



288	

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послания к Фессалоникийцам,
Послание к Римлянам – Беседы»

Наталия Большакова 
«Жизнь и служение епископа Кампанского Мефодия 
(Кульмана)»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Филиппийцам,
Послание к Колоссянам, Послание к Филимону,
Послание к Ефесянам – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Читая апостола Павла:
Послание к Титу,
Послания к Тимофею,
Послание к Евреям – Беседы»

Священник Владимир Лапшин
«Давайте задумаемся!»
Статьи. Проповеди. Беседы

Alexander Men’ International Charity Society
Riga Latvia
Phone: +371 29147350
E-mail: vasilij@mailbox.riga.lv


