ISSN — 0045-8325

CONTACTS

REVUE FRANCAISE DE LORTHODOXIE

Le message prophétique du péere Alexandre Men
(1935-1990)

Michel Evdokimov
Vladimir Zelinsky
Serge Averintsev
Philippe Parfenov

Vsevolod Tchapline

Nathalie Bolchakov

N 245 Janvier-Mars 2014 LXVI¢ Année

Prix de ce numéro : 11 € (frais de port non inclus)




Le pere Alexandre Men

et la renaissance

de la culture chrétienne

dans I’espace post-soviétique*

Nathalie Bolchakov

Pour avoir une idée de I'immense contribution apportée
par le pere Alexandre a la vie culturelle et religieuse du
pays, de I'étendue de son engagement, de son application a
cultiver, éduquer, instruire, former nombre d’ames humaines,
de personnes élevées dans un contexte d’infantilisme spirituel
depuis des générations, dans un pays ou a un servage
séculaire ont succédé sept décennies de dictature athée, il
convient de rappeler dans quel désert est venu précher le
péere Alexandre et ce qu’il a laissé apres lui.

Rappelons I'année de naissance d’Alexandre Men et de
son baptéme, en méme temps que celui de sa mere, par
un prétre clandestin : 1935, « a I'’époque ou I'éradication du
christianisme de la société soviétique faisait partie des plans
de I'Etat au méme titre que les objectifs économiques »'.

Dans son introduction aux notes de V.Y. Vassilevskaia,
Les catacombes du xx° siecle, le pere Alexandre écrit :

L’année méme de la révolution d’Octobre, apparut le projet
de fermer toutes les églises et d’interdire le sacrement de
I'Eucharistie. Ce plan ne fut pas appliqué, mais la pression
qui vint s’abattre sur I'Eglise surpassa, en puissance, tout
ce que connut I’histoire depuis les empereurs romains et la
Révolution francaise.?

*Paru dans Christianos, XIX, 2010, p. 108-117, traduit du russe par
Lisa Fauconnier.

Le pére Alexandre Men et la renaissance de la culture chrétienne 97

S. Averintsev écrit :

L’application d’Alik Men, durant ses années d’école puis
d’université, a enrichir de fagcon incessante son auto-éducation
religieuse, constitue un acte héroique de dévouement qu’il
est trés difficile d’apprécier a sa juste valeur en nos temps
plus prospéres.?

L’année du premier engagement pastoral d’Alexandre Men,
en 1960, N. Khrouchtchev annonga publiquement (dans la
presse, a la radio), que 20 ans plus tard, il n’y aurait plus,
en URSS, une seule vieille croyante, ni un seul pope. Ces
paroles furent suivies de résolutions et d’actes que confir-
ment les statistiques : durant le court réegne de Khrouchtchey,
on détruisit, on dynamita 14 000 églises et monastéres (des
20 000 existant & son arrivée au pouvoir). Mais il y avait plus
grave que cette menace physique, matérielle. Voici ce qu’écrit
S. Averintsev de cette époque :

Il existait une pression psychologique unique en son genre :
la société soviétique considérait le croyant comme un criminel
doublé d’un abruti, ignorant, du fait de son état primitif nuisible
et malintentionné, ce que doit savoir toute personne instruite.
Tout est contre le croyant : non seulement le KGB et les
organes officieux, mais également la société soviétique en
tant que telle, y compris les libéraux de I'’époque du « dégel ».
L’athéisme jouissait du statut d’axiome évident. C’est dans
ce contexte que ce jeune homme cultivé et vif, « normal »
dans le meilleur sens du terme, devient prétre ; plus encore, il
s’attelle a une tache que tous, sur fond de régime soviétique,
considérent impossible, I'ceuvre missionnaire.*

Le devoir sacerdotal « ordinaire » incombant a tout
chrétien, a fortiori a un ecclésiastique, dicté par les paroles
du Christ a ses disciples : « Allez donc, de toutes les nations
faites des disciples... » (Mt 28,19), était, a I'époque sovié-
tique, appelé « propagande religieuse » et s’apparentait a
un crime punissable (le soviétique avait obligation de faire
de la propagande antireligieuse). L'instruction chrétienne,
le catéchisme (I'enseignement des fondements de la foi
chrétienne), l'initiation des enfants et des jeunes a la foi et aux
traditions chrétiennes outrepassaient les limites du possible,
méme aux yeux des croyants.



98 CONTACTS N° 245

Le pouvoir politique faisait tout, méthodiquement et
cruellement, pour que le peuple russe et les autres, faisant
partie de 'URSS, soient arrachés a toute tradition religieuse.
Les séminaires et les monasteres étaient fermés, il n’y avait
plus de littérature religieuse.

C’est dans ce contexte d’appauvrissement spirituel et de
barbarie qu’apparait cet homme voulant malgré tout parler a
ses contemporains de la nature de la foi, du parcours religieux
de '’humanité de l'antiquité jusqu’a I'lncarnation de Dieu, de
la culture spirituelle mondiale. Il comprend que I'Eglise a
aussi sa part de responsabilité dans la catastrophe de 1917 :
la révolution, les assassinats de prétres, la destruction des
églises et des monasteres, les sacrileges furent I'ceuvre
de personnes baptisées, mais non cultivées, éclairées. Ce
pays orthodoxe devint le premier pays de l'athéisme de
masse. Toute Eglise locale a besoin de contacts avec les
autres Eglises. Les problémes majeurs de la chrétienté en
Russie viennent de son isolement séculaire et nombre de
défauts du christianisme historique russe s’expliquent par
'absence de contacts entre les orthodoxes et les autres
chrétiens.

L’insuffisance du travail pastoral ayant favorisé le déve-
loppement impétueux des sectes en Russie ; le respect
formel des rites ; la piété au quotidien (en fait, le paganisme
au sein du christianisme) ; l'altération de la conscience
ecclésiale ; l'indifférence envers I'essence du christianisme,
la Bonne Nouvelle, et envers le sacrement de I'Eucharistie ;
la profonde ignorance religieuse. Ceci est une énumération
non exhaustive des malaises de I'Eglise synodale avant la
révolution que le pére Alexandre a clairement identifiés et
tenté de combattre presque seul. Répondant a sa vocation
d’apébtre, de civilisateur, de missionnaire — rappeler ses
contemporains vers la Vie, la Vérité et le Christ —, le pére
Alexandre rédige son ouvrage inégalé en six volumes, intitulé
A la recherche du Chemin, de la Vérité, de la Vie.

L’'objectif de cette ceuvre magistrale a été brievement
formulé par l'auteur : « Donner une image du développement
spirituel de ’humanité préchrétienne ».

Le pere Alexandre Men et la renaissance de la culture chrétienne 99

Dans Les sources de la religion le pére Alexandre écrit -
Arracher la culture a ses fondements religieux ne peut
(ester sans conséquences fatales. Il ne peut y avoir de rég|
epanouissement culturel sans une vie spirituelle intense.
Que serait Ihistoire d’Israél sans la Bible et, de méme, la
civilisation européenne sans la Bible ? Que serait la culture
occidentale sans le catholicisme, la culture indienne sans Ses
religions, la culture russe sans I'orthodoxie, la culture arabe
sans lislam ? Les phénoménes de crise et de décadence
dans la culture peuvent, par définition, découler d’un
affaiblissement de I'mpulsion religieuse provoquant alors |g
degradation et la mort de la puissance créatrice®.

Les six volumes de cet ouvrage sont pénétrés d’une vision
globale de rlhistoire des religions du monde, en tant que
recherche, élan de I'homme vers Dieu depuis la préhistoire.

Lors de sa conférence « La Foi et la culture », le pére
Alexandre explique :

[...] Les chroniques, la poésie antique, les textes liturgiques
la littérature sont, dans toutes les cultures, I’expression d’un‘
noyau spirituel. L’homme construit ses batiments, ses églises
il dessine, écrit, modéle, chante conformément a son idée dé
la nature, de I'éternité, de soi-méme, du devoir moral ; tout
est fondé sur la vision du monde, sur la foi de chacun. Les
faits et gestes de I'homme reflétent une certaine vision de
l'univers, des mondes spirituels depuis I'antiquité, depuis leg
pyramides egyptiennes, ces créations étant précisément leg
témoins et les interpretes de I'esprit humain.

S. Averintsev disait, a propos du livre Les sources de la
religion, qu’il était difficile d’expliquer exactement, et Clest
pourquoi personne n’avait réellement réussi a le faire, la
nature de la culture religieuse :

Elle ne peut étre comprise entiérement par une approche
théologique scolaire ou historico-culturelle. La foi religieuse
et la culture en tant que telles sont deux choses différentes,
mais elles constituent toujours une unité et ne peuvent
étre appréciées convenablement qu'ensemble. La culture
religieuse prend sa source dans la foi, sans laquelle elle
se désagrege, tel un corps sans vie ; a l'inverse, la foi sang
culture religieuse reste pour ainsi dire désincarnée. Et
les phénomenes les plus incontestables de I'histoire de la
culture, par exemple les monuments de I'art religieux comme



100 CONTACTS N° 245

une cathédrale gothique, une icéne d’André Roublev ou une
mélodie grégorienne, nous sont, par essence, inaccessibles
sans une compréhension suffisante de la foi qui les a inspirés
[...]. Laculture chrétienne esten marche vers son 3° millénaire,
mais sa préhistoire date d’époques incomparablement plus
anciennes. Le présent ouvrage s’adresse a un large public et
répond a des demandes jusque-la insatisfaites®.

Le pére Alexandre a repris nombre d’idées de Vladimir
Soloviev, écrivant : « Soloviev fut'un des premiers a interpréter
I'histoire religieuse a travers le prisme du christianisme »,
sans quoi la compréhension de I'histoire mondiale en général
et du christianisme en particulier serait incompléete.

Dans le premier des six volumes, Les sources de la
religion, 'auteur décrit les croyances primitives et dévoile sa
pensée, selon laquelle '’humanité fut, des le début, empreinte
de la connaissance intuitive d’une réalité spirituelle invisible.

Les quatre volumes suivants — La magie et le monothéisme,
Aux portes du silence, Dionysos, Logos, Destin, Les mes-
sagers du Royaume de Dieu — décrivent une « période clé »
étonnante : le milieu du premier millénaire avant la naissance
du Christ quand, indépendamment les uns des autres, de
grands prophétes, maitres et penseurs apparurent en Chine,
en Inde, en Gréce et en Judée, créant presque au méme
moment les principales religions du monde. Le dernier
volume, Au seuil du Nouveau Testament, montre I’évolution
des religions et I'état spirituel de 'humanité a la veille de la
naissance du Christ. Dans son épilogue, il écrit :

De méme que la couleur blanche absorbe le spectre, de
méme I'Evangile englobe la foi des prophétes, I'espoir de
salut des bouddhistes, le dynamisme de Zarathoustra et la
bienveillance de Confucius. Il sacralise tout ce que I'éthique
des philosophes de l'antiquité et la mystique des sages
indiens comportaient de meilleur. De ce fait, le christianisme
n’est pas une nouvelle doctrine, mais I'annonce d’'un fait
réel, d'un événement survenu sur deux échelles, terrestre
et céleste. Limité par le lieu et I'’époque, il sort du cadre
temporel. Tous les chemins menent vers lui ; passé, présent
et avenir s’apprécient et se mesurent a travers lui. Chaque
élan vers la lumiere est un élan vers le Christ, bien que
souvent inconscient”.

Le pere Alexandre Men et la renaissance de la culture chrétienne 101

Dgrant toute sa vie, le pére Alexandre a préché le Christ,
son Evangile et annoncé a tous la Bonne Nouvelle. Son
service au sein de I'Eglise, ses livres, ses entretiens, ses
conférences, toute savie, de I'enfance a la mort, représentent
'Evangile tel qu’il I'a préché. Il nous dévoile le spectacle
captivant de la quéte religieuse du sens de I'univers ainsi que
le role de la Parole de Dieu dans I'histoire biblique d’Israél
dont le point culminant est la venue de Dieu-homme. Il décrit,
enfin, la nouvelle période chrétienne de quéte de la Vérité dans
I'ceuvre littéraire et philosophique et dans la vie ecclésiastique
en présence du Christ vivant. Le livre du pére Alexandre
Le Fils de 'Homme, connu aujourd’hui de millions de lecteurs
russes et traduit en 14 langues, a rendu réel Celui que
notre pays avait tenté de faire passer pour un personnage
légendaire et mythologique n’ayant jamais existé. Ce livre, qui
a bouleversé tant de consciences et d’esprits, est également
une ceuvre littéraire étonnante ; chaque relecture révéle
une profondeur et une force croissantes. Dans son ouvrage
Le Fils de 'Homme, le pere Alexandre parvient a rapprocher
les événements de I'Evangile de notre époque de fagon a ce
que le lecteur d’aujourd’hui s’en sente si ce n’est acteur, du
moins spectateur. L’auteur expose des pensées théologiques,
historiosophiques et philosophiques extrémement profondes
en des termes singulierement simples et compréhensibles, et
malgre ce style apparemment populaire, ses livres sont dotés
de références scientifiques, de bibliographies, de notes,
d’annexes et d’illustrations infiniment riches et détaillées.

Le pere Alexandre est parvenu a ramener des milliers de
personnes vers le Christ et ce, dans un contexte totalitaire,
grace a son écriture accessible aux non-croyants, qui
constituaient d’ailleurs la majorité de son lectorat. « Le Fils de
I’Homme n’appartient pas uniquement au passé. Aujourd’hui,
autant que quand Il vivait sur terre, Il est aimé, on croit en Lui
et on Le combat » (A. Men). La force et la conviction de cette
phrase consistent dans sa simplicité et une sorte de chasteté
religieuse étonnante.

La trilogie du pere Alexandre Men La Vie au sein
de [I’Eglise est constituée des ouvrages suivants



102 CONTACTS N° 245

Comment lire la Bible, ou sont commentés les passages
difficiles des Saintes Ecritures ; Le Sacrement, le Verbe
et I'lcéne et Manuel pratique de priere, ou l'auteur résume
clairement les différents aspects de la priere commune a
I’église et de la priere personnelle, menant le lecteur tout
au long de l'année liturgique, lui expliquant la différence
entre le sacrement et le rite et 'introduisant dans le monde
de la liturgie, des priéres, des chants issus des Eglises des
Ancien et Nouveau Testaments. Il y dévoile la symbolique
de I'architecture, de la peinture, des vétements sacerdotaux.
Il expligue également le sens de la participation du fidele a
I'office et I'aide dans sa fagon de se présenter devant Dieu et a
surmonter ses difficultés grace a la priere. Le pere Alexandre
a ainsi jeté un pont entre nous et les batisseurs de ces
églises, les auteurs de ces mélodies, ces prieres, ces textes
liturgiques, nous unissant par ce biais a la foi et a I'esprit de
personnes ayant vécu en des temps et des conditions trés
éloignés des nétres.

La parution, en 2002, du dictionnaire Bibliologique fut un
événement extraordinaire ; le pere Alexandre avait travaillé
durant plus de dix ans (1970-80) a cet ouvrage consacré, ainsi
que I'lsagoge, aux séminaires de I'Eglise russe. Il était trés
préoccupé par la qualité de I'instruction dispensée aux futurs
célébrants. Une encyclopédie de ce niveau aurait pu étre
I’ceuvre de membres trés instruits d’un institut de recherches
scientifiques. Le dictionnaire comprend 1790 articles couvrant
une trentaine de themes difféerents dont certains se rapportent
directement a la culture, par exemple : le lien entre I'histoire
sainte et I'histoire et la culture de I'Orient Ancien et de
I'antiquité ; la Bible dans I'icéne et les autres formes d’art
figuratif ; les interprétations littéraires et artistiques des
Ecritures de I'antiquité & nos jours ; les écrivains et poétes
ayant utilisé des themes bibliques ; la Bible dans la musique,
le cinéma, le théatre ; les peintres inspirés par les Ecritures ;
les instituts et les musées bibliques etc.

Outre les livres du pere Alexandre, tout ce qui s’est déroulé
des le début des années soixante dans sa communauté et,
a partir de 1970, au sein de la paroisse de Novaia Dérévnia

Le pére Alexandre Men et la renaissance de la culture chrétienne 103

— et ce, longtemps clandestinement — fut capital pour le
rétablissement de la tradition chrétienne perdue, pour
notre retour vers la culture chrétienne russe et mondiale,
pour la création d’aujourd’hui : les séminaires his'toriques
et théologiques, les conférences en cercles restrelnts_: les
spectacles a l'occasion des grandes fétes comme Nogl ou
Paques (par exemple d’aprés le roman de Cronin Les Cles.c’lu
Royaume). J'ai moi-méme recu des text(?s fiactylographn_as
de piéces a themes bibliques (traduits de l'italien, du francais,
de l'anglais) afin qu'a Riga nous montions des spectgc]e§
avec les enfants, auxquels ont d’ailleurs volontiers participe
des adultes.

Vers la fin de la perestroika, environ trois ans ave}nt la
mort du pére Alexandre, les conférences devinrent pubh.ques
et attirérent des auditoires immenses dans des maisons
de la culture, des instituts, des écoles. Il se produisit .é la
radio et a la télévision. Il profita alors d’une période unique
mais courte de précher I'Evangile a découvert. La premiere
intervention publique du pére Alexandre eut lieu le 11 mai
1988 et la derniére conférence, « Le Christianisme », It_'—)
8 septembre 1990. On supposait a I’époque_qu’il deviendrait
le prédicateur permanent de la télévision nationale, le rect_eur
de l'université de Théologie... L'Université « Orthodoxe libre
Alexandre Men » existe encore aujourd’hui a Moscou. Je
ne citerai que quelques-uns des thémes des copférgnpes
par lesquels le pere Alexandre inaugura cette universite et
I'association « Renaissance culturelle ». '

Les cycles : « La Bible et la littérature mondiale », « La
Bible et la littérature russe », « La philosophie russe aux
xixe-xx® siecles » (Khomiakov, Soloviev, les Troubetskoi,
Boulgakov, Florensky, Berdiaev, Frank, Fedotov, Merejkovski),

« Religions et cultures du monde », « Le Crgdo de
Nicée » ; les conférences : « Les Conciles cecumeniques >,
« Les Peres de I'Eglise », « Lactivite paroissiale »,

« La Liturgie » etc. .

Il est trés difficile d’imaginer aujourd’hui ce que ressentaient
les auditeurs du pére Alexandre, a la fin des années 80,
lors de ses conférences sur les prophetes bibliqgues ou la



104 CONTACTS N° 245

renaissance religieuse russe du début du xx° siécle, ou bien
encore de comprendre sa perception de I'Eglise dans I'histoire
mondiale et dans le monde contemporain.

Le pére Alexandre fut, par ailleurs, directement li¢ a un
évenement important tel que la parution, en 1990, dans
« L'ouvrier moscovite », du livre de Georges Fedotov
Les Saints de l'ancienne Russie, qu’il avait demandé a
Dimitri Sergueievitch Likhatchev de préfacer, lui-méme ayant
rédigé un important texte, Le retour aux sources, analyse
approfondie du cheminement de Georges Fedotov et de
son livre.

Dans ses efforts pour rallier ses contemporains a la culture
chrétienne mondiale, le pére Alexandre fut aidé par le travail
de traduction en russe d’ouvrages étrangers effectué au sein
de sa communauté durant la période soviétique.

Il est impossible de ne pas parler, ne serait-ce que
briévemer)t, des livres du pere Alexandre adressés aux
enfants. A I'époque soviétique, il n’en existait aucun. La
littérature religieuse enfantine d’avant la Révolution était
quasiment inaccessible et, en grande partie, désuéte. Le
pere Alexandre s'efforca de combler ce néant de textes
traduits et d’ouvrages de sa propre création : son livre
D’ou tout ceci vient-il ?, destiné a aider I'enfant a percevoir
naturellement que le monde étonnant qui nous entoure ainsi
que nous-mémes sommes I'ceuvre du Créateur ; La lumiére du
monde, I'Evangile réécrit pour les adolescents, grace auquel
non seulement les enfants, mais aussi nombre d’adultes ont
découvert leur Sauveur en la personne du Christ, ont recu
la Bonne Nouyelle et ont appris & connaitre les principales
verités de I'Evangile. En 1989-1990, le pére Alexandre
prépara et mena une série d’émissions radiophoniques pour
enfants et adolescents. Je me souviens aujourd’hui encore
de sa piece diffusée a la radio, « Moise », lui-méme jouant
le réle de Moise, que nous avions écoutée avec les enfants,
le souffle coupé ; nous avions ressenti une telle puissance !

A T'occasion du 100° anniversaire de la naissance de
Teilhard de Chardin (1881-1955), le pére Alexandre rédigea
une étude approfondie du personnage et de son ceuvre

Le pére Alexandre Men et la renaissance de la culture chrétienne 105

— « Pierre Teilhard de Chardin : chrétien et savant », qui fut
publiée en 1992 dans un ouvrage, « Le milieu divin », avec
des traductions de Z. Maslenikova. Dans son article sur « Le
milieu divin », il écrit :
Un chrétien peut et doit faire I'expérience de Dieu dans
ses ceuvres et sa vie de tous les jours. [...] Le monde n’est
pas seulement une prison pour I'esprit ou le royaume de
imparfait, il est I'objet de ’Amour divin. C’est pourquoi, pour
un chrétien, vivre et agir dans le monde qui I'entoure signifie
se trouver au sein du “laboratoire” ou ceuvre le Créateur.

Le roman de Graham Greene, La Puissance et la Gloire,
racontant la vie et la mort en martyr d’un prétre « ordinaire »,
était 'un des ouvrages préférés du pere Alexandre Men. I
fut le premier a le traduire en russe et I'enregistra méme sur
son magnétophone. Dans la préface du roman, il décrit cet
homme faible et pécheur, n’ayant rien d’'un héros, mais qui
« dit simplement qu’il est gouverné par quelque chose de plus
grand que lui. C’est dans cette humble vérité que triomphe le
Christ. Sa puissance et sa gloire ».

Nombreux sont les paroissiens qui se souviennent de ces
paroles du pére Alexandre : « Quand nous aurons quelque
chose a dire, le Seigneur nous procurera une chaire. Et méme
la télévision ». Ces derniers vingt ans sans le pére Alexandre
ont vu éditer les ceuvres complétes en huit volumes de Lewis,
des ouvrages de Chesterton, Paul Gallico, Thomas Merton,
Henri Caffarel, Teilhard de Chardin, John Powell et de
nombreux autres auteurs et ce, grace aux traductions ef-
fectuées au sein de la communauté du pére Alexandre a une
époque ou leur parution était inimaginable. Le pére Alexandre
et Valentina Kouznetsova avaient alors entameé la traduction
en russe moderne du Nouveau Testament, en commencant
par I'apotre Paul. Le Nouveau Testament, traduit par Valentina
Kouznetsov, et abondamment commenté, fut ensuite édité en
entier.

Nous savons que le pere Alexandre est arrivé dans un
désert qu’il a enrichi de ruisseaux bouillonnants et d’une
oasis florissante qui, avec l'aide de Dieu, continue de
porter ses fruits. La générosité du pére Alexandre nous



106  CONTACTS N° 245

inonde aujourd’hui encore et tous, y compris ceux qui ne le
connaissent pas, ceux qui ne I'acceptent pas et le calomnient,
tous goutent a ses fruits.

Et nombreux sont ceux qui y voient une raison permanente

de remercier Dieu.

Notes

1

S. Averintsev, « Au sommet de la colline se tient la croix »,
Christianos, 1X, 2000, p. 16 [en russe].

V.Y. Vassilevskaia, Les catacombes du xx¢ siécle, Moscou, 2001,
p. 8 [en russe].

S. Averintsev, « Au sommet de la colline se tient la croix », op. cit.,
p. 16 [en russe].

S. Averintsev, « Au sommet de la colline se tient la croix », op. cit.,
p. 16-17 [en russe].

A. Men, Les sources de la religion, « La vie avec Dieu », Bruxelles,
1991, p. 41-42.

S. Averintsev, « Au sommet de la colline se tient la croix »,
Christianos, 1X, 2000, p. 16.

Emmanuel Svetlov (pseudonyme du pére Alexandre Men) Au seuil
du Nouveau Testament, Bruxelles, 1983, p. 665-666.

Pere Alexandre Men





