UNE LITURGIE COSMIQUE :
LA CREATION DANS LA LITURGIE DE L’EGLISE ORTHODOXE*

Archimandrite Dr. Job Getcha

Une liturgie cosmique

Le cosmos ou I’environnement naturel, en tant que création de Dieu, occupe une place
considérable et parfois méme surprenante dans la liturgie de 1’Eglise orthodoxe, a tel point
que I’on qualifie trés souvent celle-ci de « liturgie cosmique ». Il convient d’emblé de nous
arréter sur cette expression et de I’expliquer, pour comprendre ce qu’elle veut dire
exactement.

Cette expression treés significative est le titre d’un livre bien connu du théologien
catholique suisse H. U. von Balthasar (1905-1988)! ou en fait I’auteur ne traite pratiquement
pas de la liturgie byzantine, mais s’intéresse plutdt a présenter la vision sotériologique de
Maxime le Confesseur (580-662) qui envisage le salut a une échelle cosmique, dans une
perspective anthropocentrique ou I’homme est considéré comme 1’intendant de la création.

Une telle compréhension du salut se fonde sur I’Ecriture. En effet, nous pouvons lire
dans la Bible que d’une part, ’homme a été créé « a [’image et a la ressemblance » de Dieu
(katA eijkovna kai; kagA oJmoivwsin — Gn 1, 26). Par ailleurs, nous y apprenons que Dieu lui
a confi¢ la mission d’unifier le cosmos. C’est en effet a lui que revenait la tache d’étre
I’intendant, «1’économe » (0ijkonovmo"), le prétre de la création, d’une part d’apreés le
commandement scripturaire de « cultiver et garder la terre » (Gn 2, 15) et d’autre part selon
I’exhortation évangélique d’agir comme des « intendants fideles et prudents » de ce monde
(Lc 12, 42). Par conséquent, d’un point de vue chrétien, I’environnement naturel n’est pas une
mine de ressources a étre exploitée par I’homme pour sa propre jouissance, mais une création
appelée a €tre en communion avec son Créateur par I’intermédiaire de I’homme qui en est le
gardien. Tel était le plan de Dieu a I’origine ; tel était le dessein de la premiére création.

Quant a I’ceuvre du salut, elle avait pour but de restaurer cette création premicre. Selon
Maxime le Confesseur, le Dieu Verbe incarné a unifié la nature humaine et la nature divine

par I'union hypostatique en Jésus-Christ, et de ce fait, le Créateur a unifié¢ en I’homme toute la

* Communication au 20¢ Congrés cecuménique international de spiritualité orthodoxe, « L’homme gardien de la
création », Monastére de Bose (Italie), le 7 septembre 2012.
I H. U. VON BALTHASAR, Liturgie cosmique. Maxime le Confesseur. (Théologie 11). Paris: Aubier, 1947.



création, le cosmos tout entier, a la divinité. Par cette « récapitulation » (ajnakefalaivwsi" — cf.
Ep 1, 10) en Jésus-Christ, le cosmos tout entier est racheté et restauré dans la perspective du
projet divin initial, tel qu’il était envisagé au moment de la création. Jésus-Christ n’est pas
seulement celui qui amene tout a I’unité en plagant tout sous son unique téte, mais ¢galement
celui qui restaure le projet divin initial, mis en place lors de la création. De ce fait, les
théologiens orthodoxes aiment souvent parler du mystére du salut comme d’une « nouvelle
création » et envisagent méme le mystére pascal comme le huitiéme jour de la création?2.

Dans cette vision du salut, I’humanité joue un réle unique, étant investie d’une
responsabilité toute particuliere. Elle est pergue comme une partie du cosmos qui ne peut étre
congue séparément de celui-ci. De ce fait, I’environnement naturel, la création, ne peut qu’étre
intégré dans cette « liturgie cosmique ».

Il n’est donc pas étonnant que la liturgie de I’Eglise orthodoxe qui célébre avant tout et
par dessus tout le mystére du salut accompli en Jésus-Christ ait une dimension cosmique. Au
centre de cette solennelle liturgie se trouve toujours Jésus-Christ, qui en est I’unique Grand-
Prétre (Hb 9, 11-12), tout comme Il est I’'unique médiateur (1 Tim 2, 5), I’'unique Sauveur du

monde.

La liturgie cosmique dans I’Ecriture

Cette dimension cosmique du mystére du salut n’est pas une élucubration de H. U. von
Balthasar, ni de Maxime le Confesseur, ni méme de la liturgie de I’Eglise orthodoxe. Nous
retrouvons cette « liturgie cosmique » déja présente dans 1’Ecriture, et plus particuliérement
dans les Psaumes qui furent, bien avant d’étre les priéres de I’Eglise chrétienne, les priéres de
I’ancienne synagogue. On peut en effet y lire :

« Les cieux racontent la gloire de Dieu, et ['ceuvre de ses mains, le firmament
[’annonce » (Ps 18, 1).

Pour Jean Chrysostome, cette louange de Dieu par la création matérielle découlerait
non seulement de sa beauté mais aussi par des services qu’elle rend et des biens dont est elle
est le dispensateur pour ’homme de la part de Dieu. Les créatures de Dieu ont été créées
« tellement bonnes qu’elles publient a jamais la gloire de leur créateur, et qu’elles excitent a
le louer celui qui les contemple ». Ceci rejoint 1’idée développée par 1’apdtre Paul selon

laquelle la création matérielle révélerait la gloire invisible de Dieu : « Ce qu'il a d'invisible

2 Voir, 4 titre d’exemple : GREGOIRE PALAMAS, Homélie 17. Sur la notion de huitiéme jour, lire : J. DANIELOU,
« Le huitiéme jour », Bible et liturgie, (LO 11). Paris, 1951, p. 355-387.

3 JEAN CHRYSOSTOME, Explication du Psaume 148, 1. PG 55, 486. (Traduction frangaise J. BAREILLE, Paris,
1868 p. 355).



depuis la création du monde se laisse voir a l'intelligence a travers ses oeuvres, son éternelle
puissance et sa divinit¢ » (Rm 1, 20). Autrement dit, I’ordre remarquable du cosmos tout
entier, de I'infime dimension microscopique des cellules a la grandeur insondable des
galaxies, témoigne de la grandeur et de la sagesse du Créateur auquel la création, par son
existence méme, rend un culte.

Dans cette liturgie cosmique, décrite dans les psaumes des laudes qui sont chantés ou
récités a la fin de 1’office des matines de I’Eglise orthodoxe, le soleil, la lune, les astres, la
faune et la flore s’unissent a I’humanité pour louer d’un seul cheeur leur Créateur :

« Louez le Seigneur du haut des cieux, louez-le dans les hauteurs. Louez-le tous ses
anges, louez-le toutes ses puissances. Louez-le, soleil et lune, louez-le toutes les étoiles et la
lumiere. Louez-le cieux des cieux, et les eaux qui sont au-dessus des cieux. [...] Louez-le
Seigneur du sein de la terre, dragons et tous les abimes, feu et gréle, neige et glace, vents de
tempétes, vous qui accomplissez sa parole, montagnes et toutes les collines, arbres fruitiers et
tous les cedres, animaux sauvages et tout le bétail, serpents et oiseaux ailés, rois de la terre et
tous les peuples, princes et tous les juges de la terre, jeunes gens et vierges, vieillards et
adolescents, qu’ils louent le nom du Seigneur, car son nom est exalté, sa louange remplit le
ciel et la terre... » (Ps 148, 1-4, 7-13). « Que tout ce qui respire loue le Seigneur ! » (Ps 150,
5).

Comme le note Jean Chrysostome en commentant ce psaume, « c’est la coutume des
saints, a cause de leur profonde reconnaissance, de convoquer un grand nombre d’autres
ceeurs quand ils vont bénir la miséricorde et célébrer les louanges de Dieu, pour les engager
a partager avec eux ce glorieux office. C’est ce que firent les trois enfants dans la fournaise :
ils invitaient toutes les créatures a célébrer le bienfait qu’ils avaient recu, a rendre gloire au
Seigneur. Voila ce que fait aussi notre prophete, en appelant ['une et l’autre création, le
monde supérieur et le monde inférieur, les étres visibles et les étres intellectuels »*.

En effet, on retrouve également cette liturgie cosmique encore plus détaillée dans le
cantique des trois jeunes gens dans le livre de Daniel (Dn 3, 62-90) qu’évoquait Jean
Chrysostome et qui devrait étre chanté quotidiennement dans 1’Eglise orthodoxe & la huiti¢me
ode du canon des matines :

« Soleil et lune, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Etoiles du ciel, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Toute pluie et rosée, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

4 JEAN CHRYSOSTOME, Explication du Psaume 148, 1. PG 55, 484. (Traduction francaise J. Bareille, Paris, 1868
p. 354).



Tous les vents, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siéecles !

Feu et briilure, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Froidure et chaleur, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Rosées et giboulées, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Nuits et jours, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Lumiere et ténébres, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Gel et frimas, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Glaces et neiges, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Eclairs et nuées, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Que la terre bénisse le Seigneur ; qu'elle le célebre et l'exalte a jamais !

Montagnes et collines, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Toutes les plantes de la terre, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les
siecles !

Mers et fleuves, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Sources, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles !

Gros poissons et faune aquatique, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans
les siecles !

Tous les oiseaux du ciel, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les
siecles !

Bétes sauvages et bestiaux, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les
siecles !

Fils des hommes, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siecles ! »
(Dan 3, 62-82).

Si la création tout entiere, « toutes les ceuvres du Seigneur » (Dan 3, 57), doivent
s’unir dans cette liturgie cosmique, c’est parce que, comme nous le dit Daniel, le Seigneur
«nous a délivrés des enfers et sauvés de la main de la mort » (Dan 3, 88). Voila pourquoi le
prophete Isaie fait lui aussi allusion a cette « liturgie cosmique » a un autre titre, en évoquant
I’économie divine : « Cieux, criez de joie, terre exulte, que les montagnes poussent des cris,
car le Seigneur a consolé son peuple » (Is 49, 13). Autrement dit, la création tout entiere loue
le Créateur parce qu’elle se voit restaurée par le mystere pascal, ou le Verbe de Dieu la
rassemble et la redirige vers sa vocation initiale.

C’est ce que souligne Jean Chrysostome en commentant le Psaume 150 : « Aprés avoir
convoqué les habitants du ciel, réveillé le zéle du peuple, mis en branle tous les instruments,

le prophete s adresse a la nature entiere, a tous les dges sans exception ; il convoque dans un

4



méme cheeur les vieillards et les jeunes gens, les hommes et les femmes, les petits enfants eux-
mémes, tous les habitants de ['univers, préludant ainsi a [’'universelle effusion de la divine
semence, qui s’accomplira dans le Nouveau Testament »°. Ainsi, la premicre et la nouvelle

création se voient glorifiées dans cette liturgie cosmique.

Rendre grice pour la création

I1 ne faut jamais oublier que dans la perspective de la liturgie orthodoxe, la création (le
cosmos) est considérée avant tout comme un don de Dieu pour lequel nous devons rendre
grace, comme nous le rappelle la Divine Liturgie au moment de 1’anaphore : « Ce qui est a
Toi, le tenant de Toi, nous te l’offrons, en tout et pour tout ». Tout ce que I’on trouve dans la
création n’est qu’un don de Dieu, et ¢’est pourquoi, dans I’eucharistie, nous offrons a Dieu ce
qui vient de lui et ce qui est a lui. En ce sens, il n’est pas fortuit que les chrétiens y offrent en
retour le pain et le vin qu’ils ont recu du Créateur. Reconnaitre la création comme don de
Dieu, et rendre grace a Dieu pour ce don, voila I’attitude eucharistique que I’homme doit
entretenir avec la création.

Dans I’eucharistie, les chrétiens offrent donc en retour les dons qu’ils ont regus de
Dieu, mais non pas sans les avoir fait fructifier, car comme le note Nicolas Cabasilas, en
offrant du pain, qui est la transformation par I’homme du blé regu de Dieu, et du vin, qui est la
transformation par I’homme du fruit de la vigne qui est un don de Dieu, I’homme associe son
travail a cette offrande. Ces dons sont donc aussi des dons profondément humains puisque,
comme I’a remarqué Cabasilas, « avoir besoin de confectionner du pain pour manger et de
fabrigquer du vin pour boire, c’est le propre de [’homme seulement »%, et de ce fait, I’offrande
eucharistique est une offrande synergique ou ’homme collabore de manicre constructive et
non destructive avec la volonté de Dieu. Collaborer avec la volonté de Dieu, faire fructifier de
manicre constructive et non destructive les dons de Dieu, tel est I’attitude que ’homme doit
avoir vis-a-vis de I’environnement en tant que gardien de la création.

Mais en tant que mémorial et actualisation (représentation) du sacrifice du Christ sur
la Croix, I’eucharistie est aussi le sacrement par excellence de la réconciliation entre I’homme
et Dieu. On peut donc en déduire qu’elle n’est pas seulement une action de grace pour le

mystere du salut (la nouvelle création), mais aussi une action de grace pour la création, pour

5 JEAN CHRYSOSTOME, Explication du Psaume 150. PG 55, 498. (Traduction frangaise J. Bareille, Paris, 1868
p. 364).
6 NICOLAS CABASILAS, Explication de la Divine Liturgie 111, 4. SC 4bis, p. 75.



le cosmos tout entier. Pour cette raison, il n’est pas surprenant de constater que la création, le
cosmos, occupe une place considérable dans les anciennes anaphores eucharistiques.

C’est ainsi que dans I’ancienne liturgie d’Alexandrie, le prétre priait non seulement
pour I’Eglise, les autorités civiles, les malades, les voyageurs, mais aussi pour les différents
¢léments de la création matérielle, comme 1’atteste la priere d’intercession qui se trouve au
début de 1’anaphore de saint Marc :

« Envoie les pluies aux endroits et peuples qui en ont besoin. Fais monter les rivieres
a leur propre mesure et selon Ta grdace. Multiplie les fruits de la terre pour leur semence et
récolte appropriée. Nous prions pour les bons vents et pour les fruits de la terre. Nous prions
pour la crue équilibrée des eaux des rivieres, et prions pour les pluies bénéfiques et des
cultures fécondes »’.

De méme, au tout début de I’anaphore de saint Jacques, 1’ancienne liturgie de
Jérusalem, qui est encore célébrée de nos jours dans certaines Eglises orthodoxes une fois par
an, le prétre évoquait « la liturgie cosmique », telle que décrite par le Psaume 148 :

« Oui, il est vraiment digne et juste, convenable et nécessaire, de te louer, de te
célebrer, de te bénir, de t’adorer, de te glorifier, de te rendre grdce a Toi, I’Artisan de toute
créature visible et invisible, le trésor des biens éternels, la source de vie et de I'immortalité,
le Dieu et le Maitre de toutes choses, Toi que célebrent les cieux et les cieux des cieux, et
toutes leurs puissances, le soleil et la lune et tout le cortége des étoiles, la terre, la mer et tout
ce qui s’y trouve... »8.

Dans sa 5° catéchese mystagogique, Cyrille de Jérusalem observe que dans cette
anaphore « nous faisons mémoire de la terre et de la mer, du soleil et de la lune, des étoiles,
de toute la création raisonnable et irraisonnable, visible et invisible, des anges, des
archanges, des vertus, seigneuries, principautés, puissances, tromes, des chérubins aux
multiples visages, et nous disons avec force ce mot de David : Célébrez le Seigneur avec moi
(Ps 33, 4) »°.

L’anaphore de saint Jacques envisage ainsi la création matérielle dans son intégralité,
et cela n’est point surprenant puisqu’il n’y a rien qui ne provienne pas de Dieu et il donc est
naturel que ’homme rende grace a Dieu pour tout cela. Pour cette raison, la création est
remise entre les mains de ’homme pour que celui-ci, en tant que bon intendant, la raméne

vers Dieu dans un élan doxologique, dans un mouvement de louange. Nous pourrions méme

7 Cf. : F. E. BRIGHTMAN, Liturgies Eastern and Western, vol. 1, Oxford, 1896, p. 125 et ss.

8 Cf. : A. TARBY, La priére eucharistique de I’Eglise de Jérusalem. (Théologie historique 17). Paris, 1972, p. 49-
50.

9 CYRILLE DE JERUSALEM, Catéchéses mystagogiques V, 6. SC 126, Paris, 1966, p. 152-154.



dire que le cosmos interpelle I’homme a porter un regard liturgique sur la création, devenant
ainsi le prétre de la création, chargé de tourner le cosmos vers Dieu dans une doxologie
incessante.

Pour cette raison, dans I’intercession qui se trouve a la fin de 1’anaphore de saint
Jacques, apres I’épiclese, le prétre ajoute :

« Souviens-toi, Seigneur, des temps favorables, des averses douces et des belles
rosées, d’une récolte abondante, des saisons parfaites accompagnées du couronnement de
[’année avec ta bonté. Car les yeux de tous esperent en toi, et tu leur donnes la nourriture au
moment opportun ; tu ouvres ta main et tu remplis tout étre vivant de ton bon plaisir »0.

Evoquant ici le Psaume 144, 15-16, ’homme rend grace dans cette anaphore pour
I’abondance des dons que Dieu lui accorde par I’intermédiaire de sa création et entretient de
ce fait une attitude eucharistique avec celle-ci.

Nous observons la méme chose dans 1’ancienne liturgie des Constitutions
Apostoliques, que nous situons généralement a Antioche a la fin du IV® siécle, une anaphore
qu’a sans doute connue saint Basile le Grand et dont il se serait inspiré pour composer la
sienne. Celle-ci commence, dans sa préface, par décrire dans le détail 1’ceuvre de création
avant de rappeler I’histoire du salut, faisant ainsi en quelque sorte écho au Psaume 103 :

« Tu as établi le ciel comme une voiite, et tendu comme une tente. Tu as posé la terre
sur le néant, par ta seule volonté, tu as fait le firmament. Tu as créé la nuit et le jour. Tu as
tiré la lumiere de tes trésors, et pour s’en protéger, tu as congu les ténébres pour le repos de
vivants, qui se meuvent sur la terre. Tu as placé le soleil dans le ciel pour régler les jours et
la lune pour régler la nuit. Tu as établi le choeur des étoiles dans le ciel pour chanter ta
magnificence. Tu as créé l’eau pour désaltérer et pour purifier, [’air vivant pour aspirer et
respirer, pour émettre des sons, au moment ou la langue frappe [’air, et pour aider [’ouie a
saisir la parole qui se livre. Tu as créé le feu pour nous consoler des ténébres, pour secourir
notre besoin, pour nous réchauffer et nous éclairer. Tu as séparé la grande mer de la terre, tu
as rendu [’'une navigable, I’autre permet de marcher de pied ferme. Tu as rempli la premiere
d’animaux petits et grands ; la seconde d’animaux domestiques et sauvages. Tu l’as ornée de
plantes variées et recouverte d’herbes, tu l’as émaillée de fleurs, enrichie de semences. |...]
Tu as veiné de fleuves l'univers que tu as créé, par ton Christ, tu l’as sillonné de torrents, tu
as fait jaillir des sources intarissables. Tu as cerné la terre ferme de montagnes. Tu as comblé

ton univers en l’ornant d’herbes parfumées et salutaires, d’animaux nombreux et variés,

10 Cf.: C. MERCIER, La Liturgie de saint Jacques: édition critique du texte grec avec traduction latine,
Patrologia Orientalis, 26, Paris, 1946, p. 208 et ss.



puissants et petits, utilisables pour la nourriture ou le travail, apprivoisés ou sauvages, des
serpents qui sifflent, d oiseaux qui chantent. Tu l’as doté du rythme des années, des mois et
des jours, d’une succession de tempétes, du mouvement des nuages qui apportent la pluie
pour miurir les fruits et aider les vivants, les vents qui soufflent, mais tu les gouverne. Il ne
t’as pas suffi de créer le monde, tu y as placé I’homme pour [’habiter. Tu lui as donné son
univers dans ['univers... »1

La longueur de ce passage et le détail accordé¢ a la description de la création du monde
dans cette priere eucharistique peut surprendre. Mais si tel est le cas, c’est que le mystére du
salut, en tant que « nouvelle création », est la restauration et le renouveau de la « premiére
création ». On comprend des lors la dimension cosmique des anaphores qui par la méme
occasion enjoignent I’homme a envisager I’environnement naturel dans une attitude

eucharistique.

La dimension cosmique de la bénédiction des eaux

Les ¢léments de la création sont aussi présents et mentionnés dans d’autres sacrements
et rites de 1’Eglise orthodoxe. Nous pouvons penser entre autres a la priére de bénédiction des
eaux lors de la célébration du baptéme ainsi qu’a la priére de la grande bénédiction des eaux
célébrée chaque année le jour de la Théophanie, qui ont toutes les deux une portée cosmique.

Dans la priére de bénédiction des fonts baptismaux lors du baptéme, qui nous rappelle
par sa structure la forme des prieres eucharistiques de type antiochien du IV siécle, et qui fait
également une anamnese de la création tout en décrivant la « liturgie cosmique », nous
lisons :

« C’est toi qui as voulu conduire toutes choses du non-étre a l’existence, par ta
puissance tu soutiens | 'univers, par ta providence tu diriges le monde. Des quatre éléments tu
composas la création, des quatre saisons tu couronnas le cycle de [’année. Elles tremblent
devant toi, toutes les puissances spirituelles ; c’est toi que chante le soleil, c’est toi que la
lune glorifie ; c’est avec toi que s’entretiennent les astres, c’est a toi que la lumiere obéit,
devant toi frémissent les océans et les sources sont tes servantes... »'?

Dans cette priere, I’ceuvre de la création occupe le premier plan. Le soleil, la lune, les
astres, la lumiere, les océans, les sources, — chacun a sa maniere célébre une liturgie et loue le

Créateur. Plus loin, la priére se concentrera tout naturellement sur 1’élément de 1’eau pour

W Constitutions Apostoliques, VIII, Livre VIII, 12, 9-16. SC 336, Paris, 1987, p. 182-184.
12 Euchologe, Baptéme (Voir par exemple la trad. de A. Nelidow, Le Bousquet d’Orb, 1979, p. 17). Comparer
avec Ménée, 6 janvier. Trad. frangaise D. Guillaume, Rome, 1981, p. 137-138.



montrer que cet élément créé par Dieu est transformé par une épiclése et devient un moyen
par lequel Dieu nous régénere par le baptéme et nous fait bénéficier de son ceuvre de salut.

Nous retrouvons ce méme passage dans la priere de la grande bénédiction des eaux, un
rite attesté pour la féte de la Théophanie dés le IV® siécle par Jean Chrysostome!3. Mais dans
celui-ci nous trouvons en plus une priére d’introduction qui invite les croyants a partager la
joie du cosmos renouvelé et illuminé par le baptéme du Christ. Cette priére, que certains
manuscrits XI°® et XII® si¢cle attribuent a Basile le Grand, mais que les imprimés attribuent a
Sophrone de Jérusalem, souligne, en la développant, la dimension cosmique du mystere du
salut :

« Car ce jour est pour nous celui de la Féte. Le cheeur des saints est assemblé avec
nous. Les anges s unissent a [’humaine festivité. En ce jour, la grdace de I’Esprit, sous forme
de colombe, est descendue sur les eaux. En ce jour, le soleil sans déclin s’est levé, le monde
est éclairé par la lumiere du Seigneur. En ce jour, la lune éclaire aussi le monde par la clarté
de ces rayons. En ce jour, les astres lumineux embellissent ['univers en rayonnant de tous
leurs feux. En ce jour, les nuées distillent depuis le ciel une rosée de justice pour [’humanité.
En ce jour, I'Incréé veut que sa propre créature lui impose la main. [...] En ce jour, les flots
du Jourdain acquierent la vertu de guérir par la présence du Seigneur. En ce jour, un courant
mystique abreuve [’entiere création. [...] En ce jour [’eau ameére comme au temps de Moise
est changée pour le peuple en eau douce par la présence du Seigneur. |...] En ce jour, la
grisaille du monde est dissipée par [’épiphanie de notre Dieu. En ce jour, [’entiere création
brille comme une lampe allumée depuis le ciel. [...] En ce jour, la terre et la mer ont partagé
la joie du monde, un monde que [’allégresse a rempli »'4.

Cette pricre insiste sur le fait que, de méme que le péché de I’homme a eu des
répercussions sur le cosmos tout entier, le salut accompli par le Christ ne concerne pas

seulement I’homme, mais la création tout enticre.

La portée cosmique des fétes liturgiques
La grande bénédiction des eaux est célébrée le jour de la Théophanie, la féte du
baptéme de Jésus-Christ, célébrée le 6 janvier, qui insiste sur la dimension cosmique du salut

comme le rappelle I’hymnographie de cette féte :

13 Cf. : JEAN CHRYSOSTOME. Homélie pour le baptéme du Christ. PG 49, 365-366. Sur la bénédiction des eaux,
lire : M. VIDALIS, « La bénédiction des eaux de la féte de I’Epiphanie, selon le rite grec de 1’Eglise orthodoxe »,
La priere liturgique. Conférences Saint-Serge. 47¢ Semaine d’études liturgiques. BEL 115. Rome, 2001, p. 237-
257 ; NICHOLAS E. DENYSENKO, The Blessing of Waters and Epiphany: The Eastern Liturgical Tradition,
Ashgate Publishing, 2012.

14 Ménée, 6 janvier. Trad. frangaise D. Guillaume, Rome, 1981, p. 136-137.



« En ce jour est sanctifiée la nature des eaux... »3

« En ce jour est illuminée la création, en ce jour l'univers se réjouit sur la terre
comme au ciel »°.

Cette féte peut étre considérée comme celle du renouvellement et de la régénération du
monde. Mais elle n’est pas la seule car plusieurs autres développent également une dimension
cosmique. En effet, la liturgie de 1’Eglise orthodoxe développe aussi le théme de la
transfiguration personnelle et cosmique a 1’occasion d’autres fétes de I’année liturgique.

C’est le cas de la féte de la transfiguration du Christ, célébrée le 6 aoft, qui souligne la
sacralité de toute la création, qui regoit et offre un avant-gott de la résurrection finale et la
restauration de toute chose dans le siécle a venir. Dans une hymne, 1’Eglise orthodoxe
chante :

« Aujourd’hui, au mont Thabor, dans la manifestation de ta lumiere, Seigneur, tu
demeuras inchangeable de la lumiere du Pere sans commencement. Nous avons vu le Pere
comme lumiere, I’Esprit comme lumiere, guidant par la lumiere la création tout entiere ».

Mais le theme de I’illumination et la sanctification de la création tout entiére revient de
nouveau lors de la féte de I’Exaltation de la croix, le 14 septembre. Lorsque les fidéles
viennent a la fin des matines vénérer la croix ornée de basilic ou de fleurs, aprés que celle-ci
ait été élevée par le célébrant en direction des quatre points cardinaux, on chante dans une
hymne : « Le monde aux quatre extrémités est sanctifié en ce jour ou est exaltée Ta Croix a
quatre branches, Christ, notre Dieu »'8. Une autre développe avec beaucoup d’antinomies la
dimension cosmique de I’ceuvre du salut par laquelle le Créateur qui vient restaurer sa
création :

« En ce jour, le Maitre de la création et le Seigneur de gloire est cloué et Son coté est
percé, Celui qui est la douceur de I’Eglise goiite le fiel et le vinaigre, Celui qui couvre le ciel
de nuages regoit une couronne d’épines, Celui qui de Sa main créa I’homme est revétu d’un
vétement de dérision et est frappé par la main de glaise, Celui qui revét de nuages le ciel,
accepte les crachats et les blessures, les insultes et les soufflets ; Il supporte tout pour moi, le
condamné, Celui qui est mon rédempteur et mon Dieu, pour sauver le monde de |’égarement,

car 1l est miséricordieux »'.

15 Ménée, 5 janvier. Stichére a Prime et a la Grande bénédiction des eaux.
16 Ménée, 6 janvier. Stichére a la litie.

17 Ménée, 6 aoiit. Matines, Exapostilaire.

18 Ménée, 14 septembre. Matines, stichére pour la vénération de la Croix.
19 Ménée, 14 septembre. Matines, stichére pour la vénération de la Croix.

10



A la 9° ode du canon de cette féte est aussi évoquée la liturgie cosmique a laquelle
participent les arbres de la forét du fait que le bois de la croix fut choisi comme instrument par
lequel fut accompli une fois pour toute le salut du monde :

« Que se réjouissent tous les arbres de la forét, car leur nature fut sanctifiee, par
Celui qui au commencement les planta, le Christ étendu sur le bois. C’est pourquoi dans son
exaltation en ce jour, nous [’adorons et nous Te magnifions »20.

La dimension cosmique du salut rappelée dans ces hymnes de 1’Exaltation de la Croix
fait écho a celle développée, avec beaucoup de contraste, dans I’hymnographie de la Grande
Semaine et de I’office pascal. D’une part, aux Vépres du Grand samedi, les stichéres
apostiches soulignent 1’effroi de la création face a la crucifixion :

« Hélas, o tres doux Sauveur, le soleil s est revétu de ténebres lorsqu’il te vit suspendu
au bois de la croix, et la terre entiere a tremblé d’effroi et le voile du Temple s’est
dechiré... »*!

Mais d’autre part, lors des matines pascales, un tropaire de la premiére ode du canon
souligne la joie cosmique face au triomphe de la résurrection :

« Que le ciel se réjouisse comme il convient et la terre soit avec lui dans la joie, qu’a
cette féte premme part ['univers tout entier, le monde visible et l'immatériel, car il est
ressuscite, le Christ, notre allégresse sans fin »*2.

Et de nouveau, a la troisiéme ode, le canon pascal affirme que I’univers tout entier est
illuminé par la résurrection du Christ qui inaugure une féte cosmique :

« De lumiere, maintenant, est rempli tout [’'univers, au ciel, sur terre et aux enfers ;
que désormais toute la création céleébre la résurrection du Christ, notre force et notre joie »23.

Plusieurs hymnes pour la féte de la Procession de la Croix, le 1* aolt, développent elle
aussi la dimension cosmique de I’économie divine. Rappelons que cette féte fut d’ailleurs
instituée pour remédier a des épidémies a Constantinople ou 1’on avait pris I’habitude & partir
du IX°® siecle de sortir ce jour-la la relique de la Croix du palais impérial ou elle était
conservée et de I’amener en procession dans les différentes églises de la capitale. On
immergeait ce jour-1a cette relique lors de la cérémonie de la bénédiction des eaux qui avait
pour but de sanctifier non seulement les hommes mais aussi tout I’environnement naturel. Les
jours suivants, on faisait des processions, quartier par quartier, afin de purifier 1’air et de

protéger les habitants des maladies et ce, jusqu’au 14 aott, veille de la Dormition, lorsque la

20 Ménée, 14 septembre. Matines. Canon, ode 9, 1" tropaire.
21 Triode, Grand samedi. Vépres, Apostiches, doxastikon.

22 Pentecostaire, Matines pascales. Canon, Ode 1, 2° tropaire.
23 Pentecostaire, Matines pascales. Canon, Ode 3, 1° tropaire.

11



précieuse relique de la Croix était ramenée au palais impérial. Cette dimension cosmique de la
protection de la Croix transparait a travers ’hymnographie de cette féte. Par exemple, aux
vépres, I’Eglise orthodoxe chante ce jour-1a :

« Vénérons la précieuse Croix comme le talisman universel, comme la source d’ou
jaillit la sainteté ; elle calme les passions, elle arréte les maladies et délivre les patients de
toute douleur, répandant les miracles en flots plus nombreux que ceux de l’océan pour les
fideles baisant son image et se prosternant devant elle »**.

« Nous les hommes agités par les flots, secoués par les vagues de cette vie, ballottés
par la houle des passions, comme vers la nef du salut réfugions-nous fidelement vers le mat
de la sainte Croix ; alors s apaiseront la mer et les vents, toute passion sera calmée et dans
[’allégresse nous atteindrons le havre tranquille du salut »*>.

Mais on trouve dans les Ménées un office encore plus étonnant pour le 26 octobre,
pour la commémoration du grand tremblement de terre. Il s’agit du terrible tremblement de
terre qui eut lieu a Constantinople en 740, a I’époque de 1’iconoclasme, sous le régne de
I’empereur Léon I’Isaurien. Voyant en cela une punition juste de Dieu pour leurs péchés, les
Byzantins se repentirent et priérent. Dieu eut pitié d’eux, et le tremblement de terre s’arréta.

L’hymnographie de ce jour de I’année liturgique fait un appel au repentir et laisse
entendre que I’environnement naturel n’est pas insensible a la colére de Dieu, tout comme il
n’est pas immunisé contre les péchés des hommes. Aux apostiches des vépres, I’Eglise
orthodoxe chante alors :

« La terre tremblant par crainte de ta colere, Seigneur, les montagnes et les collines
sont ébranlées ; aussi, jetant sur nous un regard de compassion, ne t’irrite pas, dans ta
fureur, contre nous ; mais, prenant en pitié l’ouvrage de tes mains, délivre nous de la terrible
menace du tremblement, dans ta bonté et ton amour pour les hommes »29.

Le péché¢ de ’homme, tout comme son salut, a donc une répercussion cosmique,
comme nous le rappelle ’ode 3 du canon des matines :

« La terre est flagellée pour nos mauvaises dispositions et parce que nous suscitons
sans cesse ta colere contre nous, mais épargne tes serviteurs, Roi de ['univers et Seigneur

compatissant »*7.

24 Ménée, 1° aofit. Vépres. 1° stichére pour Seigneur, je crie.
25 Ménée, 1° aont. Vépres. 2¢ stichére pour Seigneur, je crie.
26 Ménée, 26 octobre. Vépres. 1% stichére aux apostiches.
27 Ménée, 26 octobre. Matines. Canon, Ode 3, 1 tropaire.

12



« Freres, fuyons le péché qui engendre ’amertume de la mort, les tremblements de
terre les plus forts et d’incurables fléaux ; et, par une vie de conversion, adoucissons notre
Dieu »8.

L’ode 9 du canon va méme jusqu’a affirmer que le tremblement de terre est le
gémissement de 1’environnement naturel contre les péchés des hommes qui le souille, un
gémissement qui interpelle I’homme et qui I’invite au repentir :

« Méme sans langue, la terre se fait entendre en gémissant : Pourquoi vous tous, les
hommes, vous me souillez par vos péchés si nombreux, pourquoi le Seigneur, vous épargnant,
me frappe tout entiere a coups de fouet ? Reprenez votre sens et rendez, par votre pénitence,
favorable notre Dieu »*°.

Cette idée que la terre gémit a cause du péché de ’homme qui la souille est
profondément biblique. Certes, I’Ecriture développe une vision positive de la création qui est
considérée comme « bonne » par le Dieu Créateur au premier chapitre de la Genese : « Dieu
vit tout ce qu’il avait fait : cela était trés bon » (Gn 1, 31). Mais cette vision positive est
rapidement obscurcie par la chute de I’homme, et ¢’est pourquoi I’ Apdtre Paul affirme dans
son Epitre aux Romains que la création gémit & cause du péché de ’homme dont elle a été
frappée malgré elle, en espérant elle aussi d’en étre libérée : « la création en attente aspire a
la révélation des fils de Dieu : si elle fut assujettie a la vanité, — non qu’elle [’eiit voulu, mais
a cause de celui qui 'y a soumise, — c’est avec l’espérance d’étre elle aussi libérée de la
servitude de la corruption pour entrer dans la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Nous le
savons en effet, toute la création jusqu’a ce jour gémit en travail d'enfantement » (Rm 8, 19-
22).

D’autres fétes de I’année liturgique cultivent quant a elles ’attitude eucharistique et
ascétique que le chrétien devrait entretenir envers la création. C’est le cas du jour de la
Transfiguration (6 aott) ou il est d’usage dans I’Eglise orthodoxe de bénir les premiéres
grappes de raisin (ou dans certains pays nordiques, les premi¢re pommes ou les premiers
fruits). D’apres certains manuscrits anciens, cette bénédiction avait lieu un peu plus tard, pour
la féte de la Dormition (15 aolit). Mais ['usage de bénir le raisin tire son origine dans la
pratique de 1’Ancien Testament d’offrir les prémices a Dieu (Cf.: Gn 4,3; Ex 23,19;
Ex 34,26 ; Lev 23,17 ; Nb 28,26 ; Deut 26,2). Cet usage a survécu dans le christianisme, et

nous trouvons dans les Constitutions apostoliques une priere d’action de grace pour les

28 Ménée, 26 octobre. Matines. Canon, Ode 3, 3¢ tropaire.
29 Ménée, 26 octobre. Matines. Canon, Ode 9, 4¢ tropaire.

13



prémices3?. En Orient, la féte de la Transfiguration coincide pratiquement avec la saison des
récoltes. Par conséquent, le fait d’apporter ce jour-1a les prémices a 1’église pour les faire
bénir et d’attendre cette bénédiction avant d’en manger est un signe d’action de grace au
Créateur pour les fruits que nous avons regus de lui pour notre nourriture.

Il est intéressant d’ailleurs de noter que d’apres les rubriques de plusieurs Typika
byzantins, il est prévu de punir les fréres, y compris ceux qui sont préposés au soin des
vignes, qui mangent du raisin avant cette féte a cause de leur désobéissance, puisque, selon la
tradition, il ne convient pas d’en manger avant la féte de la Transfiguration3!. Nous pourrions
dire qu’il y a quelque chose de moderne et de trés actuel dans cette antique tradition
puisqu’elle nous encourage a respecter les fruits de saison et nous met au défit de ne pas
entreprendre de culture abusive, veillant ainsi a I’équilibre de I’environnement naturel et
cultivant en I’homme la frugalité et la modération.

Par ailleurs, I’année liturgique de I’Eglise orthodoxe n’est pas seulement constituée de
fétes liturgiques qui célebrent et actualisent le mystere du salut au fil des saisons, mais aussi
par des périodes de jeline, qui nous appellent au repentir, a la conversion, et surtout, a la
modération et a I’abstinence.

La pratique du jeline nous rappelle que la création est un don de Dieu qui nous est
donné pour satisfaire a nos besoins dans la mesure ou les biens de la terre sont partagés
équitablement entre tous les hommes, sans abus ni gaspillage. La modération et la maitrise de
soi qui sont pronées par la pratique du jeline nous enseignent la frugalité et I’abstinence dans
la consommation de certaines nourritures, dans le but de protéger le don de la création et de
préserver la nature intacte par une consommation équilibrée et modérée.

Pour terminer, il convient de rappeler I’initiative du patriarcat cecuménique, prise par
le patriarche cecuménique Dimitrios (1914-1991) en 1989, d’instituer le 1 septembre,
premier jour de I’année ecclésiastique dans 1’Eglise orthodoxe, comme jour de priére pour la
protection et la préservation de I’environnement naturel. L’institution d’une telle journée fut
par la suite reprise par la Conférence des Eglises européennes (KEK) et le Conseil
cecuménique des Eglises (COE).

Ainsi, la sensibilité du patriarcat cecuménique pour la cause environnementale a été
« canonisée » par la liturgie de son Eglise en faisant 1’objet de priére lors d’un jour particulier
du calendrier liturgique pour lequel un nouvel office liturgique fut d’ailleurs composé. Dans

cette nouvelle hymnographie contemporaine, le moine Gérasime de la Sainte Montagne s’est

30 Les Constitutions apostoliques, Livre VIII, 40, 1-4. SC 336, Paris, 1987, p. 254-255.
31 Par exemple, Typikon, Moscou, 1906, p. 368v.-369.

14



inspiré de la tradition liturgique de 1’Eglise orthodoxe, témoignant de ce fait une fois de plus
de I’éternelle jeunesse de celle-ci, pour exprimer tout autant le sentiment d’émerveillement
que I’on peut éprouver devant la beauté de la création que le sentiment d’horreur face a sa
destruction tragique et sa consommation abusive par I’homme contemporain qu’il invite au

repentir.

A travers la liturgie de I’Eglise orthodoxe, au rythme des jours de féte et de jelne, a
travers la célébration des mystéres, I’homme est appelé a revenir a un mode de vie
« eucharistique » et « ascétique » ; a étre reconnaissant, en offrant 1’action de grace a Dieu
pour le don de la création, car le monde créé n’est pas notre possession, mais un don, un don
du Dieu Créateur ; a étre respectueux en devenant responsable pour la création et en évitant le
gaspillage. Telle est la vocation de ’homme en tant que « prétre de la création ».

Mais la liturgie rappelle aussi que le réle de I’homme est d’unifier le cosmos tout
entier par ’'union a Dieu, rendue possible par le mystére du salut réalisé en Jésus-Christ et
constamment actualisé par la vie sacramentelle de I’Eglise. Voici ce que signifie, d’un point
de vue liturgique, pour I’homme que d’étre « [’intendant de la création ». Car tel était le
dessein de la premicre création ; telle est aussi 1’espérance de la nouvelle création ; et ¢’est ce
mystére que la liturgie de 1’Eglise orthodoxe célébre au quotidien, au fil des saisons.

Pour conclure, il convient de rappeler ici la remarque du patriarche cecuménique
Bartholomée, qui pour sa sensibilité a la cause environnementale a regu a juste titre le surnom
de «patriarche vert », dans son discours prononcé lors de I’ouverture du VI® Symposium
environnemental organisé par le Patriarcat cecuménique et qui s’est tenu sur I’Amazone en
juillet 2006 :

« Nous ne devrions pas étre aveuglés par nos intéréts personnels, mais devrions étre
sensibles a la sacralité de chaque péninsule et de chaque ile, chaque riviere et courrant,
chaque bassin et chaque paysage. Si nous sommes coupables de gaspillage effréné, c’est que
nous avons perdu [’esprit de la liturgie et du culte. [...] La liturgie nous guide vers une vie
qui voit plus clairement et qui partage plus équitablement, en nous déplacant de ce que nous
voulons en tant qu’individus vers ce que le monde a besoin globalement. Cela nécessite en
retour que nous nous écartions de la cupidité et de la domination et que progressivement

nous apprécions chaque chose pour sa place dans la création et non pas simplement pour sa

15



valeur économique, restaurant ainsi la beauté originelle du monde, voyant toute chose en

Dieu et Dieu en toute chose »32.

Que cette modeste contribution nous permette de retrouver « [’esprit de la liturgie et

du culte » afin de devenir ainsi des gardiens responsables de la Création.

Archimandrite Dr. Job Getcha

Centre orthodoxe, Chambésy

32 ECUMENICAL PATRIARCH BARTHOLOMEW, On Earth as in Heaven. Ecological Vision and Initiatives of
Ecumenical Patriarch Bartholomew. (J. Chryssavgis, Ed.) New York, 2012, p. 150-151.

16



