
 1 

UNE LITURGIE COSMIQUE : 

LA CRÉATION DANS LA LITURGIE DE L’ÉGLISE ORTHODOXE* 

 

Archimandrite Dr. Job Getcha 

 

 

Une liturgie cosmique 

Le cosmos ou l’environnement naturel, en tant que création de Dieu, occupe une place 

considérable et parfois même surprenante dans la liturgie de l’Église orthodoxe, à tel point 

que l’on qualifie très souvent celle-ci de « liturgie cosmique ». Il convient d’emblé de nous 

arrêter sur cette expression et de l’expliquer, pour comprendre ce qu’elle veut dire 

exactement. 

Cette expression très significative est le titre d’un livre bien connu du théologien 

catholique suisse H. U. von Balthasar (1905-1988)1 où en fait l’auteur ne traite pratiquement 

pas de la liturgie byzantine, mais s’intéresse plutôt à présenter la vision sotériologique de 

Maxime le Confesseur (580-662) qui envisage le salut à une échelle cosmique, dans une 

perspective anthropocentrique où l’homme est considéré comme l’intendant de la création. 

Une telle compréhension du salut se fonde sur l’Écriture. En effet, nous pouvons lire 

dans la Bible que d’une part, l’homme a été créé « à l’image et à la ressemblance » de Dieu 

(kat∆ eijkovna kai; kaq∆ oJmoivwsin – Gn 1, 26). Par ailleurs, nous y apprenons que Dieu lui 

a confié la mission d’unifier le cosmos. C’est en effet à lui que revenait la tache d’être 

l’intendant, « l’économe » (oijkonovmo"), le prêtre de la création, d’une part d’après le 

commandement scripturaire de « cultiver et garder la terre » (Gn 2, 15) et d’autre part selon 

l’exhortation évangélique d’agir comme des « intendants fidèles et prudents » de ce monde 

(Lc 12, 42). Par conséquent, d’un point de vue chrétien, l’environnement naturel n’est pas une 

mine de ressources à être exploitée par l’homme pour sa propre jouissance, mais une création 

appelée a être en communion avec son Créateur par l’intermédiaire de l’homme qui en est le 

gardien. Tel était le plan de Dieu à l’origine ; tel était le dessein de la première création. 

Quant à l’œuvre du salut, elle avait pour but de restaurer cette création première. Selon 

Maxime le Confesseur, le Dieu Verbe incarné a unifié la nature humaine et la nature divine 

par l’union hypostatique en Jésus-Christ, et de ce fait, le Créateur a unifié en l’homme toute la 

                                                 
* Communication au 20e Congrès œcuménique international de spiritualité orthodoxe, « L’homme gardien de la 

création », Monastère de Bose (Italie), le 7 septembre 2012. 
1 H. U. VON BALTHASAR, Liturgie cosmique. Maxime le Confesseur. (Théologie 11). Paris: Aubier, 1947. 



 2 

création, le cosmos tout entier, à la divinité. Par cette « récapitulation » (ajnakefalaivwsi" – cf. 

Ep 1, 10) en Jésus-Christ, le cosmos tout entier est racheté et restauré dans la perspective du 

projet divin initial, tel qu’il était envisagé au moment de la création. Jésus-Christ n’est pas 

seulement celui qui amène tout à l’unité en plaçant tout sous son unique tête, mais également 

celui qui restaure le projet divin initial, mis en place lors de la création. De ce fait, les 

théologiens orthodoxes aiment souvent parler du mystère du salut comme d’une « nouvelle 

création » et envisagent même le mystère pascal comme le huitième jour de la création2. 

Dans cette vision du salut, l’humanité joue un rôle unique, étant investie d’une 

responsabilité toute particulière. Elle est perçue comme une partie du cosmos qui ne peut être 

conçue séparément de celui-ci. De ce fait, l’environnement naturel, la création, ne peut qu’être 

intégré dans cette « liturgie cosmique ». 

Il n’est donc pas étonnant que la liturgie de l’Église orthodoxe qui célèbre avant tout et 

par dessus tout le mystère du salut accompli en Jésus-Christ ait une dimension cosmique. Au 

centre de cette solennelle liturgie se trouve toujours Jésus-Christ, qui en est l’unique Grand-

Prêtre (Hb 9, 11-12), tout comme Il est l’unique médiateur (1 Tim 2, 5), l’unique Sauveur du 

monde. 

 

La liturgie cosmique dans l’Écriture 

Cette dimension cosmique du mystère du salut n’est pas une élucubration de H. U. von 

Balthasar, ni de Maxime le Confesseur, ni même de la liturgie de l’Église orthodoxe. Nous 

retrouvons cette « liturgie cosmique » déjà présente dans l’Écriture, et plus particulièrement 

dans les Psaumes qui furent, bien avant d’être les prières de l’Église chrétienne, les prières de 

l’ancienne synagogue. On peut en effet y lire : 

« Les cieux racontent la gloire de Dieu, et l’œuvre de ses mains, le firmament 

l’annonce » (Ps 18, 1). 

Pour Jean Chrysostome, cette louange de Dieu par la création matérielle découlerait 

non seulement de sa beauté mais aussi par des services qu’elle rend et des biens dont est elle 

est le dispensateur pour l’homme de la part de Dieu. Les créatures de Dieu ont été créées 

« tellement bonnes qu’elles publient à jamais la gloire de leur créateur, et qu’elles excitent à 

le louer celui qui les contemple »3. Ceci rejoint l’idée développée par l’apôtre Paul selon 

laquelle la création matérielle révélerait la gloire invisible de Dieu : « Ce qu'il a d'invisible 

                                                 
2 Voir, à titre d’exemple : GRÉGOIRE PALAMAS, Homélie 17. Sur la notion de huitième jour, lire : J. DANIÉLOU, 

« Le huitième jour », Bible et liturgie, (LO 11). Paris, 1951, p. 355-387. 
3 JEAN CHRYSOSTOME, Explication du Psaume 148, 1. PG 55, 486. (Traduction française J. BAREILLE, Paris, 

1868 p. 355). 



 3 

depuis la création du monde se laisse voir à l'intelligence à travers ses oeuvres, son éternelle 

puissance et sa divinité » (Rm 1, 20). Autrement dit, l’ordre remarquable du cosmos tout 

entier, de l’infime dimension microscopique des cellules à la grandeur insondable des 

galaxies, témoigne de la grandeur et de la sagesse du Créateur auquel la création, par son 

existence même, rend un culte. 

Dans cette liturgie cosmique, décrite dans les psaumes des laudes qui sont chantés ou 

récités à la fin de l’office des matines de l’Église orthodoxe, le soleil, la lune, les astres, la 

faune et la flore s’unissent à l’humanité pour louer d’un seul chœur leur Créateur :  

« Louez le Seigneur du haut des cieux, louez-le dans les hauteurs. Louez-le tous ses 

anges, louez-le toutes ses puissances. Louez-le, soleil et lune, louez-le toutes les étoiles et la 

lumière. Louez-le cieux des cieux, et les eaux qui sont au-dessus des cieux. […] Louez-le 

Seigneur du sein de la terre, dragons et tous les abîmes, feu et grêle, neige et glace, vents de 

tempêtes, vous qui accomplissez sa parole, montagnes et toutes les collines, arbres fruitiers et 

tous les cèdres, animaux sauvages et tout le bétail, serpents et oiseaux ailés, rois de la terre et 

tous les peuples, princes et tous les juges de la terre, jeunes gens et vierges, vieillards et 

adolescents, qu’ils louent le nom du Seigneur, car son nom est exalté, sa louange remplit le 

ciel et la terre… » (Ps 148, 1-4, 7-13). « Que tout ce qui respire loue le Seigneur ! » (Ps 150, 

5). 

Comme le note Jean Chrysostome en commentant ce psaume, « c’est la coutume des 

saints, à cause de leur profonde reconnaissance, de convoquer un grand nombre d’autres 

cœurs quand ils vont bénir la miséricorde et célébrer les louanges de Dieu, pour les engager 

à partager avec eux ce glorieux office. C’est ce que firent les trois enfants dans la fournaise : 

ils invitaient toutes les créatures à célébrer le bienfait qu’ils avaient reçu, à rendre gloire au 

Seigneur. Voilà ce que fait aussi notre prophète, en appelant l’une et l’autre création, le 

monde supérieur et le monde inférieur, les êtres visibles et les êtres intellectuels »4. 

En effet, on retrouve également cette liturgie cosmique encore plus détaillée dans le 

cantique des trois jeunes gens dans le livre de Daniel (Dn 3, 62-90) qu’évoquait Jean 

Chrysostome et qui devrait être chanté quotidiennement dans l’Église orthodoxe à la huitième 

ode du canon des matines : 

« Soleil et lune, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Etoiles du ciel, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Toute pluie et rosée, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

                                                 
4 JEAN CHRYSOSTOME, Explication du Psaume 148, 1. PG 55, 484. (Traduction française J. Bareille, Paris, 1868 

p. 354). 



 4 

Tous les vents, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Feu et brûlure, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Froidure et chaleur, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Rosées et giboulées, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Nuits et jours, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Lumière et ténèbres, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Gel et frimas, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Glaces et neiges, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Eclairs et nuées, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Que la terre bénisse le Seigneur ; qu'elle le célèbre et l'exalte à jamais ! 

Montagnes et collines, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Toutes les plantes de la terre, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les 

siècles ! 

Mers et fleuves, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Sources, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! 

Gros poissons et faune aquatique, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans 

les siècles ! 

Tous les oiseaux du ciel, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les 

siècles ! 

Bêtes sauvages et bestiaux, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les 

siècles ! 

Fils des hommes, bénissez le Seigneur ; chantez-le et exaltez-le dans les siècles ! » 

(Dan 3, 62-82). 

Si la création tout entière, « toutes les œuvres du Seigneur » (Dan 3, 57), doivent 

s’unir dans cette liturgie cosmique, c’est parce que, comme nous le dit Daniel, le Seigneur 

« nous a délivrés des enfers et sauvés de la main de la mort » (Dan 3, 88). Voilà pourquoi le 

prophète Isaïe fait lui aussi allusion à cette « liturgie cosmique » à un autre titre, en évoquant 

l’économie divine : « Cieux, criez de joie, terre exulte, que les montagnes poussent des cris, 

car le Seigneur a consolé son peuple » (Is 49, 13). Autrement dit, la création tout entière loue 

le Créateur parce qu’elle se voit restaurée par le mystère pascal, où le Verbe de Dieu la 

rassemble et la redirige vers sa vocation initiale. 

C’est ce que souligne Jean Chrysostome en commentant le Psaume 150 : « Après avoir 

convoqué les habitants du ciel, réveillé le zèle du peuple, mis en branle tous les instruments, 

le prophète s’adresse à la nature entière, à tous les âges sans exception ; il convoque dans un 



 5 

même chœur les vieillards et les jeunes gens, les hommes et les femmes, les petits enfants eux-

mêmes, tous les habitants de l’univers, préludant ainsi à l’universelle effusion de la divine 

semence, qui s’accomplira dans le Nouveau Testament »5. Ainsi, la première et la nouvelle 

création se voient glorifiées dans cette liturgie cosmique. 

 

Rendre grâce pour la création 

Il ne faut jamais oublier que dans la perspective de la liturgie orthodoxe, la création (le 

cosmos) est considérée avant tout comme un don de Dieu pour lequel nous devons rendre 

grâce, comme nous le rappelle la Divine Liturgie au moment de l’anaphore : « Ce qui est à 

Toi, le tenant de Toi, nous te l’offrons, en tout et pour tout ». Tout ce que l’on trouve dans la 

création n’est qu’un don de Dieu, et c’est pourquoi, dans l’eucharistie, nous offrons à Dieu ce 

qui vient de lui et ce qui est à lui. En ce sens, il n’est pas fortuit que les chrétiens y offrent en 

retour le pain et le vin qu’ils ont reçu du Créateur. Reconnaître la création comme don de 

Dieu, et rendre grâce à Dieu pour ce don, voilà l’attitude eucharistique que l’homme doit 

entretenir avec la création. 

Dans l’eucharistie, les chrétiens offrent donc en retour les dons qu’ils ont reçus de 

Dieu, mais non pas sans les avoir fait fructifier, car comme le note Nicolas Cabasilas, en 

offrant du pain, qui est la transformation par l’homme du blé reçu de Dieu, et du vin, qui est la 

transformation par l’homme du fruit de la vigne qui est un don de Dieu, l’homme associe son 

travail à cette offrande. Ces dons sont donc aussi des dons profondément humains puisque, 

comme l’a remarqué Cabasilas, « avoir besoin de confectionner du pain pour manger et de 

fabriquer du vin pour boire, c’est le propre de l’homme seulement »6, et de ce fait, l’offrande 

eucharistique est une offrande synergique où l’homme collabore de manière constructive et 

non destructive avec la volonté de Dieu. Collaborer avec la volonté de Dieu, faire fructifier de 

manière constructive et non destructive les dons de Dieu, tel est l’attitude que l’homme doit 

avoir vis-à-vis de l’environnement en tant que gardien de la création. 

Mais en tant que mémorial et actualisation (représentation) du sacrifice du Christ sur 

la Croix, l’eucharistie est aussi le sacrement par excellence de la réconciliation entre l’homme 

et Dieu. On peut donc en déduire qu’elle n’est pas seulement une action de grâce pour le 

mystère du salut (la nouvelle création), mais aussi une action de grâce pour la création, pour 

                                                 
5 JEAN CHRYSOSTOME, Explication du Psaume 150. PG 55, 498. (Traduction française J. Bareille, Paris, 1868 

p. 364). 
6 NICOLAS CABASILAS, Explication de la Divine Liturgie III, 4. SC 4bis, p. 75. 



 6 

le cosmos tout entier. Pour cette raison, il n’est pas surprenant de constater que la création, le 

cosmos, occupe une place considérable dans les anciennes anaphores eucharistiques. 

C’est ainsi que dans l’ancienne liturgie d’Alexandrie, le prêtre priait non seulement 

pour l’Église, les autorités civiles, les malades, les voyageurs, mais aussi pour les différents 

éléments de la création matérielle, comme l’atteste la prière d’intercession qui se trouve au 

début de l’anaphore de saint Marc : 

« Envoie les pluies aux endroits et peuples qui en ont besoin. Fais monter les rivières 

à leur propre mesure et selon Ta grâce. Multiplie les fruits de la terre pour leur semence et 

récolte appropriée. Nous prions pour les bons vents et pour les fruits de la terre. Nous prions 

pour la crue équilibrée des eaux des rivières, et prions pour les pluies bénéfiques et des 

cultures fécondes »7. 

De même, au tout début de l’anaphore de saint Jacques, l’ancienne liturgie de 

Jérusalem, qui est encore célébrée de nos jours dans certaines Églises orthodoxes une fois par 

an, le prêtre évoquait « la liturgie cosmique », telle que décrite par le Psaume 148 : 

« Oui, il est vraiment digne et juste, convenable et nécessaire, de te louer, de te 

célébrer, de te bénir, de t’adorer, de te glorifier, de te rendre grâce à Toi, l’Artisan de toute 

créature visible et invisible, le trésor des biens éternels, la source de vie et de l’immortalité, 

le Dieu et le Maître de toutes choses, Toi que célèbrent les cieux et les cieux des cieux, et 

toutes leurs puissances, le soleil et la lune et tout le cortège des étoiles, la terre, la mer et tout 

ce qui s’y trouve… »8. 

Dans sa 5e catéchèse mystagogique, Cyrille de Jérusalem observe que dans cette 

anaphore « nous faisons mémoire de la terre et de la mer, du soleil et de la lune, des étoiles, 

de toute la création raisonnable et irraisonnable, visible et invisible, des anges, des 

archanges, des vertus, seigneuries, principautés, puissances, trônes, des chérubins aux 

multiples visages, et nous disons avec force ce mot de David : Célébrez le Seigneur avec moi 

(Ps 33, 4) »9. 

L’anaphore de saint Jacques envisage ainsi la création matérielle dans son intégralité, 

et cela n’est point surprenant puisqu’il n’y a rien qui ne provienne pas de Dieu et il donc est 

naturel que l’homme rende grâce à Dieu pour tout cela. Pour cette raison, la création est 

remise entre les mains de l’homme pour que celui-ci, en tant que bon intendant, la ramène 

vers Dieu dans un élan doxologique, dans un mouvement de louange. Nous pourrions même 

                                                 
7 Cf. : F. E. BRIGHTMAN, Liturgies Eastern and Western, vol. 1, Oxford, 1896, p. 125 et ss. 
8 Cf. : A. TARBY, La prière eucharistique de l’Église de Jérusalem. (Théologie historique 17). Paris, 1972, p. 49-

50. 
9 CYRILLE DE JÉRUSALEM, Catéchèses mystagogiques V, 6. SC 126, Paris, 1966, p. 152-154. 



 7 

dire que le cosmos interpelle l’homme à porter un regard liturgique sur la création, devenant 

ainsi le prêtre de la création, chargé de tourner le cosmos vers Dieu dans une doxologie 

incessante.  

Pour cette raison, dans l’intercession qui se trouve à la fin de l’anaphore de saint 

Jacques, après l’épiclèse, le prêtre ajoute : 

« Souviens-toi, Seigneur, des temps favorables, des averses douces et des belles 

rosées, d’une récolte abondante, des saisons parfaites accompagnées du couronnement de 

l’année avec ta bonté. Car les yeux de tous espèrent en toi, et tu leur donnes la nourriture au 

moment opportun ; tu ouvres ta main et tu remplis tout être vivant de ton bon plaisir »10. 

Evoquant ici le Psaume 144, 15-16, l’homme rend grâce dans cette anaphore pour 

l’abondance des dons que Dieu lui accorde par l’intermédiaire de sa création et entretient de 

ce fait une attitude eucharistique avec celle-ci. 

Nous observons la même chose dans l’ancienne liturgie des Constitutions 

Apostoliques, que nous situons généralement à Antioche à la fin du IVe siècle, une anaphore 

qu’a sans doute connue saint Basile le Grand et dont il se serait inspiré pour composer la 

sienne. Celle-ci commence, dans sa préface, par décrire dans le détail l’œuvre de création 

avant de rappeler l’histoire du salut, faisant ainsi en quelque sorte écho au Psaume 103 : 

« Tu as établi le ciel comme une voûte, et tendu comme une tente. Tu as posé la terre 

sur le néant, par ta seule volonté, tu as fait le firmament. Tu as créé la nuit et le jour. Tu as 

tiré la lumière de tes trésors, et pour s’en protéger, tu as conçu les ténèbres pour le repos de 

vivants, qui se meuvent sur la terre. Tu as placé le soleil dans le ciel pour régler les jours et 

la lune pour régler la nuit. Tu as établi le chœur des étoiles dans le ciel pour chanter ta 

magnificence. Tu as créé l’eau pour désaltérer et pour purifier, l’air vivant pour aspirer et 

respirer, pour émettre des sons, au moment où la langue frappe l’air, et pour aider l’ouïe à 

saisir la parole qui se livre. Tu as créé le feu pour nous consoler des ténèbres, pour secourir 

notre besoin, pour nous réchauffer et nous éclairer. Tu as séparé la grande mer de la terre, tu 

as rendu l’une navigable, l’autre permet de marcher de pied ferme. Tu as rempli la première 

d’animaux petits et grands ; la seconde d’animaux domestiques et sauvages. Tu l’as ornée de 

plantes variées et recouverte d’herbes, tu l’as émaillée de fleurs, enrichie de semences. […] 

Tu as veiné de fleuves l’univers que tu as créé, par ton Christ, tu l’as sillonné de torrents, tu 

as fait jaillir des sources intarissables. Tu as cerné la terre ferme de montagnes. Tu as comblé 

ton univers en l’ornant d’herbes parfumées et salutaires, d’animaux nombreux et variés, 

                                                 
10 Cf. : C. MERCIER, La Liturgie de saint Jacques: édition critique du texte grec avec traduction latine, 

Patrologia Orientalis, 26, Paris, 1946, p.  208 et ss. 



 8 

puissants et petits, utilisables pour la nourriture ou le travail, apprivoisés ou sauvages, des 

serpents qui sifflent, d’oiseaux qui chantent. Tu l’as doté du rythme des années, des mois et 

des jours, d’une succession de tempêtes, du mouvement des nuages qui apportent la pluie 

pour mûrir les fruits et aider les vivants, les vents qui soufflent, mais tu les gouverne. Il ne 

t’as pas suffi de créer le monde, tu y as placé l’homme pour l’habiter. Tu lui as donné son 

univers dans l’univers… »11 

La longueur de ce passage et le détail accordé à la description de la création du monde 

dans cette prière eucharistique peut surprendre. Mais si tel est le cas, c’est que le mystère du 

salut, en tant que « nouvelle création », est la restauration et le renouveau de la « première 

création ». On comprend dès lors la dimension cosmique des anaphores qui par la même 

occasion enjoignent l’homme à envisager l’environnement naturel dans une attitude 

eucharistique. 

 

La dimension cosmique de la bénédiction des eaux 

Les éléments de la création sont aussi présents et mentionnés dans d’autres sacrements 

et rites de l’Église orthodoxe. Nous pouvons penser entre autres à la prière de bénédiction des 

eaux lors de la célébration du baptême ainsi qu’à la prière de la grande bénédiction des eaux 

célébrée chaque année le jour de la Théophanie, qui ont toutes les deux une portée cosmique. 

Dans la prière de bénédiction des fonts baptismaux lors du baptême, qui nous rappelle 

par sa structure la forme des prières eucharistiques de type antiochien du IVe siècle, et qui fait 

également une anamnèse de la création tout en décrivant la « liturgie cosmique », nous 

lisons : 

« C’est toi qui as voulu conduire toutes choses du non-être à l’existence, par ta 

puissance tu soutiens l’univers, par ta providence tu diriges le monde. Des quatre éléments tu 

composas la création, des quatre saisons tu couronnas le cycle de l’année. Elles tremblent 

devant toi, toutes les puissances spirituelles ; c’est toi que chante le soleil, c’est toi que la 

lune glorifie ; c’est avec toi que s’entretiennent les astres, c’est à toi que la lumière obéit, 

devant toi frémissent les océans et les sources sont tes servantes... »12 

Dans cette prière, l’œuvre de la création occupe le premier plan. Le soleil, la lune, les 

astres, la lumière, les océans, les sources, – chacun à sa manière célèbre une liturgie et loue le 

Créateur. Plus loin, la prière se concentrera tout naturellement sur l’élément de l’eau pour 

                                                 
11 Constitutions Apostoliques, VIII, Livre VIII, 12, 9-16. SC 336, Paris, 1987, p. 182-184. 
12 Euchologe, Baptême (Voir par exemple la trad. de A. Nelidow, Le Bousquet d’Orb, 1979, p. 17). Comparer 

avec Ménée, 6 janvier. Trad. française D. Guillaume, Rome, 1981, p. 137-138. 



 9 

montrer que cet élément créé par Dieu est transformé par une épiclèse et devient un moyen 

par lequel Dieu nous régénère par le baptême et nous fait bénéficier de son œuvre de salut. 

Nous retrouvons ce même passage dans la prière de la grande bénédiction des eaux, un 

rite attesté pour la fête de la Théophanie dès le IVe siècle par Jean Chrysostome13. Mais dans 

celui-ci nous trouvons en plus une prière d’introduction qui invite les croyants à partager la 

joie du cosmos renouvelé et illuminé par le baptême du Christ. Cette prière, que certains 

manuscrits XIe et XIIe siècle attribuent à Basile le Grand, mais que les imprimés attribuent à 

Sophrone de Jérusalem, souligne, en la développant, la dimension cosmique du mystère du 

salut : 

« Car ce jour est pour nous celui de la Fête. Le chœur des saints est assemblé avec 

nous. Les anges s’unissent à l’humaine festivité. En ce jour, la grâce de l’Esprit, sous forme 

de colombe, est descendue sur les eaux. En ce jour, le soleil sans déclin s’est levé, le monde 

est éclairé par la lumière du Seigneur. En ce jour, la lune éclaire aussi le monde par la clarté 

de ces rayons. En ce jour, les astres lumineux embellissent l’univers en rayonnant de tous 

leurs feux. En ce jour, les nuées distillent depuis le ciel une rosée de justice pour l’humanité. 

En ce jour, l’Incréé veut que sa propre créature lui impose la main. […] En ce jour, les flots 

du Jourdain acquièrent la vertu de guérir par la présence du Seigneur. En ce jour, un courant 

mystique abreuve l’entière création. […] En ce jour l’eau amère comme au temps de Moïse 

est changée pour le peuple en eau douce par la présence du Seigneur. […] En ce jour, la 

grisaille du monde est dissipée par l’épiphanie de notre Dieu. En ce jour, l’entière création 

brille comme une lampe allumée depuis le ciel. […] En ce jour, la terre et la mer ont partagé 

la joie du monde, un monde que l’allégresse a rempli »14. 

Cette prière insiste sur le fait que, de même que le péché de l’homme a eu des 

répercussions sur le cosmos tout entier, le salut accompli par le Christ ne concerne pas 

seulement l’homme, mais la création tout entière. 

 

La portée cosmique des fêtes liturgiques 

La grande bénédiction des eaux est célébrée le jour de la Théophanie, la fête du 

baptême de Jésus-Christ, célébrée le 6 janvier, qui insiste sur la dimension cosmique du salut 

comme le rappelle l’hymnographie de cette fête : 

                                                 
13 Cf. : JEAN CHRYSOSTOME. Homélie pour le baptême du Christ. PG 49, 365-366. Sur la bénédiction des eaux, 

lire : M. VIDALIS, « La bénédiction des eaux de la fête de l’Épiphanie, selon le rite grec de l’Église orthodoxe », 

La prière liturgique. Conférences Saint-Serge. 47e Semaine d’études liturgiques. BEL 115. Rome, 2001, p. 237-

257 ; NICHOLAS E. DENYSENKO, The Blessing of Waters and Epiphany: The Eastern Liturgical Tradition, 

Ashgate Publishing, 2012. 
14 Ménée, 6 janvier. Trad. française D. Guillaume, Rome, 1981, p. 136-137. 



 10 

« En ce jour est sanctifiée la nature des eaux… »15 

« En ce jour est illuminée la création, en ce jour l’univers se réjouit sur la terre 

comme au ciel »16. 

Cette fête peut être considérée comme celle du renouvellement et de la régénération du 

monde. Mais elle n’est pas la seule car plusieurs autres développent également une dimension 

cosmique. En effet, la liturgie de l’Église orthodoxe développe aussi le thème de la 

transfiguration personnelle et cosmique à l’occasion d’autres fêtes de l’année liturgique. 

C’est le cas de la fête de la transfiguration du Christ, célébrée le 6 août, qui souligne la 

sacralité de toute la création, qui reçoit et offre un avant-goût de la résurrection finale et la 

restauration de toute chose dans le siècle à venir. Dans une hymne, l’Église orthodoxe 

chante : 

« Aujourd’hui, au mont Thabor, dans la manifestation de ta lumière, Seigneur, tu 

demeuras inchangeable de la lumière du Père sans commencement. Nous avons vu le Père 

comme lumière, l’Esprit comme lumière, guidant par la lumière la création tout entière »17. 

Mais le thème de l’illumination et la sanctification de la création tout entière revient de 

nouveau lors de la fête de l’Exaltation de la croix, le 14 septembre. Lorsque les fidèles 

viennent à la fin des matines vénérer la croix ornée de basilic ou de fleurs, après que celle-ci 

ait été élevée par le célébrant en direction des quatre points cardinaux, on chante dans une 

hymne : « Le monde aux quatre extrémités est sanctifié en ce jour où est exaltée Ta Croix à 

quatre branches, Christ, notre Dieu »18. Une autre développe avec beaucoup d’antinomies la 

dimension cosmique de l’œuvre du salut par laquelle le Créateur qui vient restaurer sa 

création : 

« En ce jour, le Maître de la création et le Seigneur de gloire est cloué et Son côté est 

percé, Celui qui est la douceur de l’Église goûte le fiel et le vinaigre, Celui qui couvre le ciel 

de nuages reçoit une couronne d’épines, Celui qui de Sa main créa l’homme est revêtu d’un 

vêtement de dérision et est frappé par la main de glaise, Celui qui revêt de nuages le ciel, 

accepte les crachats et les blessures, les insultes et les soufflets ; Il supporte tout pour moi, le 

condamné, Celui qui est mon rédempteur et mon Dieu, pour sauver le monde de l’égarement, 

car Il est miséricordieux »19. 

                                                 
15 Ménée, 5 janvier. Stichère à Prime et à la Grande bénédiction des eaux. 
16 Ménée, 6 janvier. Stichère à la litie. 
17 Ménée, 6 août. Matines, Exapostilaire. 
18 Ménée, 14 septembre. Matines, stichère pour la vénération de la Croix. 
19 Ménée, 14 septembre. Matines, stichère pour la vénération de la Croix. 



 11 

A la 9e ode du canon de cette fête est aussi évoquée la liturgie cosmique à laquelle 

participent les arbres de la forêt du fait que le bois de la croix fut choisi comme instrument par 

lequel fut accompli une fois pour toute le salut du monde : 

« Que se réjouissent tous les arbres de la forêt, car leur nature fut sanctifiée, par 

Celui qui au commencement les planta, le Christ étendu sur le bois. C’est pourquoi dans son 

exaltation en ce jour, nous l’adorons et nous Te magnifions »20. 

La dimension cosmique du salut rappelée dans ces hymnes de l’Exaltation de la Croix 

fait écho à celle développée, avec beaucoup de contraste, dans l’hymnographie de la Grande 

Semaine et de l’office pascal. D’une part, aux Vêpres du Grand samedi, les stichères 

apostiches soulignent l’effroi de la création face à la crucifixion : 

« Hélas, ô très doux Sauveur, le soleil s’est revêtu de ténèbres lorsqu’il te vit suspendu 

au bois de la croix, et la terre entière a tremblé d’effroi et le voile du Temple s’est 

déchiré… »21 

Mais d’autre part, lors des matines pascales, un tropaire de la première ode du canon 

souligne la joie cosmique face au triomphe de la résurrection : 

« Que le ciel se réjouisse comme il convient et la terre soit avec lui dans la joie, qu’à 

cette fête prenne part l’univers tout entier, le monde visible et l’immatériel, car il est 

ressuscité, le Christ, notre allégresse sans fin »22. 

Et de nouveau, à la troisième ode, le canon pascal affirme que l’univers tout entier est 

illuminé par la résurrection du Christ qui inaugure une fête cosmique : 

« De lumière, maintenant, est rempli tout l’univers, au ciel, sur terre et aux enfers ; 

que désormais toute la création célèbre la résurrection du Christ, notre force et notre joie »23. 

Plusieurs hymnes pour la fête de la Procession de la Croix, le 1er août, développent elle 

aussi la dimension cosmique de l’économie divine. Rappelons que cette fête fut d’ailleurs 

instituée pour remédier à des épidémies à Constantinople où l’on avait pris l’habitude à partir 

du IXe siècle de sortir ce jour-là la relique de la Croix du palais impérial où elle était 

conservée et de l’amener en procession dans les différentes églises de la capitale. On 

immergeait ce jour-là cette relique lors de la cérémonie de la bénédiction des eaux qui avait 

pour but de sanctifier non seulement les hommes mais aussi tout l’environnement naturel. Les 

jours suivants, on faisait des processions, quartier par quartier, afin de purifier l’air et de 

protéger les habitants des maladies et ce, jusqu’au 14 août, veille de la Dormition, lorsque la 

                                                 
20 Ménée, 14 septembre. Matines. Canon, ode 9, 1er tropaire. 
21 Triode, Grand samedi. Vêpres, Apostiches, doxastikon. 
22 Pentecostaire, Matines pascales. Canon, Ode 1, 2e tropaire. 
23 Pentecostaire, Matines pascales. Canon, Ode 3, 1er tropaire. 



 12 

précieuse relique de la Croix était ramenée au palais impérial. Cette dimension cosmique de la 

protection de la Croix transparaît à travers l’hymnographie de cette fête. Par exemple, aux 

vêpres, l’Église orthodoxe chante ce jour-là : 

« Vénérons la précieuse Croix comme le talisman universel, comme la source d’où 

jaillit la sainteté ; elle calme les passions, elle arrête les maladies et délivre les patients de 

toute douleur, répandant les miracles en flots plus nombreux que ceux de l’océan pour les 

fidèles baisant son image et se prosternant devant elle »24.  

« Nous les hommes agités par les flots, secoués par les vagues de cette vie, ballottés 

par la houle des passions, comme vers la nef du salut réfugions-nous fidèlement vers le mât 

de la sainte Croix ; alors s’apaiseront la mer et les vents, toute passion sera calmée et dans 

l’allégresse nous atteindrons le havre tranquille du salut »25. 

Mais on trouve dans les Ménées un office encore plus étonnant pour le 26 octobre, 

pour la commémoration du grand tremblement de terre. Il s’agit du terrible tremblement de 

terre qui eut lieu à Constantinople en 740, à l’époque de l’iconoclasme, sous le règne de 

l’empereur Léon l’Isaurien. Voyant en cela une punition juste de Dieu pour leurs péchés, les 

Byzantins se repentirent et prièrent. Dieu eut pitié d’eux, et le tremblement de terre s’arrêta. 

L’hymnographie de ce jour de l’année liturgique fait un appel au repentir et laisse 

entendre que l’environnement naturel n’est pas insensible à la colère de Dieu, tout comme il 

n’est pas immunisé contre les péchés des hommes. Aux apostiches des vêpres, l’Église 

orthodoxe chante alors : 

« La terre tremblant par crainte de ta colère, Seigneur, les montagnes et les collines 

sont ébranlées ; aussi, jetant sur nous un regard de compassion, ne t’irrite pas, dans ta 

fureur, contre nous ; mais, prenant en pitié l’ouvrage de tes mains, délivre nous de la terrible 

menace du tremblement, dans ta bonté et ton amour pour les hommes »26. 

Le péché de l’homme, tout comme son salut, a donc une répercussion cosmique, 

comme nous le rappelle l’ode 3 du canon des matines : 

« La terre est flagellée pour nos mauvaises dispositions et parce que nous suscitons 

sans cesse ta colère contre nous, mais épargne tes serviteurs, Roi de l’univers et Seigneur 

compatissant »27. 

                                                 
24 Ménée, 1er août. Vêpres. 1er stichère pour Seigneur, je crie. 
25 Ménée, 1er août. Vêpres. 2e stichère pour Seigneur, je crie. 
26 Ménée, 26 octobre. Vêpres. 1er stichère aux apostiches. 
27 Ménée, 26 octobre. Matines. Canon, Ode 3, 1er tropaire. 



 13 

« Frères, fuyons le péché qui engendre l’amertume de la mort, les tremblements de 

terre les plus forts et d’incurables fléaux ; et, par une vie de conversion, adoucissons notre 

Dieu »28. 

L’ode 9 du canon va même jusqu’à affirmer que le tremblement de terre est le 

gémissement de l’environnement naturel contre les péchés des hommes qui le souille, un 

gémissement qui interpelle l’homme et qui l’invite au repentir : 

« Même sans langue, la terre se fait entendre en gémissant : Pourquoi vous tous, les 

hommes, vous me souillez par vos péchés si nombreux, pourquoi le Seigneur, vous épargnant, 

me frappe tout entière à coups de fouet ? Reprenez votre sens et rendez, par votre pénitence, 

favorable notre Dieu »29. 

Cette idée que la terre gémit à cause du péché de l’homme qui la souille est 

profondément biblique. Certes, l’Écriture développe une vision positive de la création qui est 

considérée comme « bonne » par le Dieu Créateur au premier chapitre de la Genèse : « Dieu 

vit tout ce qu’il avait fait : cela était très bon » (Gn 1, 31). Mais cette vision positive est 

rapidement obscurcie par la chute de l’homme, et c’est pourquoi l’Apôtre Paul affirme dans 

son Épître aux Romains que la création gémit à cause du péché de l’homme dont elle a été 

frappée malgré elle, en espérant elle aussi d’en être libérée : « la création en attente aspire à 

la révélation des fils de Dieu : si elle fut assujettie à la vanité, – non qu’elle l’eût voulu, mais 

à cause de celui qui l’y a soumise, – c’est avec l’espérance d’être elle aussi libérée de la 

servitude de la corruption pour entrer dans la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Nous le 

savons en effet, toute la création jusqu’à ce jour gémit en travail d'enfantement » (Rm 8, 19-

22). 

D’autres fêtes de l’année liturgique cultivent quant à elles l’attitude eucharistique et 

ascétique que le chrétien devrait entretenir envers la création. C’est le cas du jour de la 

Transfiguration (6 août) où il est d’usage dans l’Église orthodoxe de bénir les premières 

grappes de raisin (ou dans certains pays nordiques, les première pommes ou les premiers 

fruits). D’après certains manuscrits anciens, cette bénédiction avait lieu un peu plus tard, pour 

la fête de la Dormition (15 août). Mais l’usage de bénir le raisin tire son origine dans la 

pratique de l’Ancien Testament d’offrir les prémices à Dieu (Cf. : Gn 4,3 ; Ex 23,19 ; 

Ex 34,26 ; Lev 23,17 ; Nb 28,26 ; Deut 26,2). Cet usage a survécu dans le christianisme, et 

nous trouvons dans les Constitutions apostoliques une prière d’action de grâce pour les 

                                                 
28 Ménée, 26 octobre. Matines. Canon, Ode 3, 3e tropaire. 
29 Ménée, 26 octobre. Matines. Canon, Ode 9, 4e tropaire. 



 14 

prémices30. En Orient, la fête de la Transfiguration coïncide pratiquement avec la saison des 

récoltes. Par conséquent, le fait d’apporter ce jour-là les prémices à l’église pour les faire 

bénir et d’attendre cette bénédiction avant d’en manger est un signe d’action de grâce au 

Créateur pour les fruits que nous avons reçus de lui pour notre nourriture. 

Il est intéressant d’ailleurs de noter que d’après les rubriques de plusieurs Typika 

byzantins, il est prévu de punir les frères, y compris ceux qui sont préposés au soin des 

vignes, qui mangent du raisin avant cette fête à cause de leur désobéissance, puisque, selon la 

tradition, il ne convient pas d’en manger avant la fête de la Transfiguration31. Nous pourrions 

dire qu’il y a quelque chose de moderne et de très actuel dans cette antique tradition 

puisqu’elle nous encourage à respecter les fruits de saison et nous met au défit de ne pas 

entreprendre de culture abusive, veillant ainsi à l’équilibre de l’environnement naturel et 

cultivant en l’homme la frugalité et la modération. 

Par ailleurs, l’année liturgique de l’Église orthodoxe n’est pas seulement constituée de 

fêtes liturgiques qui célèbrent et actualisent le mystère du salut au fil des saisons, mais aussi 

par des périodes de jeûne, qui nous appellent au repentir, à la conversion, et surtout, à la 

modération et à l’abstinence. 

La pratique du jeûne nous rappelle que la création est un don de Dieu qui nous est 

donné pour satisfaire à nos besoins dans la mesure où les biens de la terre sont partagés 

équitablement entre tous les hommes, sans abus ni gaspillage. La modération et la maîtrise de 

soi qui sont prônées par la pratique du jeûne nous enseignent la frugalité et l’abstinence dans 

la consommation de certaines nourritures, dans le but de protéger le don de la création et de 

préserver la nature intacte par une consommation équilibrée et modérée. 

Pour terminer, il convient de rappeler l’initiative du patriarcat œcuménique, prise par 

le patriarche œcuménique Dimitrios (1914-1991) en 1989, d’instituer le 1er septembre, 

premier jour de l’année ecclésiastique dans l’Église orthodoxe, comme jour de prière pour la 

protection et la préservation de l’environnement naturel. L’institution d’une telle journée fut 

par la suite reprise par la Conférence des Églises européennes (KEK) et le Conseil 

œcuménique des Églises (COE). 

Ainsi, la sensibilité du patriarcat œcuménique pour la cause environnementale a été 

« canonisée » par la liturgie de son Église en faisant l’objet de prière lors d’un jour particulier 

du calendrier liturgique pour lequel un nouvel office liturgique fut d’ailleurs composé. Dans 

cette nouvelle hymnographie contemporaine, le moine Gérasime de la Sainte Montagne s’est 

                                                 
30 Les Constitutions apostoliques, Livre VIII, 40, 1-4. SC 336, Paris, 1987, p. 254-255. 
31 Par exemple, Typikon, Moscou, 1906, p. 368v.-369. 



 15 

inspiré de la tradition liturgique de l’Église orthodoxe, témoignant de ce fait une fois de plus 

de l’éternelle jeunesse de celle-ci, pour exprimer tout autant le sentiment d’émerveillement 

que l’on peut éprouver devant la beauté de la création que le sentiment d’horreur face à sa 

destruction tragique et sa consommation abusive par l’homme contemporain qu’il invite au 

repentir. 

 

* * * 

 

À travers la liturgie de l’Église orthodoxe, au rythme des jours de fête et de jeûne, à 

travers la célébration des mystères, l’homme est appelé à revenir à un mode de vie 

« eucharistique » et « ascétique » ; à être reconnaissant, en offrant l’action de grâce à Dieu 

pour le don de la création, car le monde créé n’est pas notre possession, mais un don, un don 

du Dieu Créateur ; à être respectueux en devenant responsable pour la création et en évitant le 

gaspillage. Telle est la vocation de l’homme en tant que « prêtre de la création ».  

Mais la liturgie rappelle aussi que le rôle de l’homme est d’unifier le cosmos tout 

entier par l’union à Dieu, rendue possible par le mystère du salut réalisé en Jésus-Christ et 

constamment actualisé par la vie sacramentelle de l’Église. Voici ce que signifie, d’un point 

de vue liturgique, pour l’homme que d’être « l’intendant de la création ». Car tel était le 

dessein de la première création ; telle est aussi l’espérance de la nouvelle création ; et c’est ce 

mystère que la liturgie de l’Église orthodoxe célèbre au quotidien, au fil des saisons. 

Pour conclure, il convient de rappeler ici la remarque du patriarche œcuménique 

Bartholomée, qui pour sa sensibilité à la cause environnementale a reçu à juste titre le surnom 

de « patriarche vert », dans son discours prononcé lors de l’ouverture du VIe Symposium 

environnemental organisé par le Patriarcat œcuménique et qui s’est tenu sur l’Amazone en 

juillet 2006 : 

« Nous ne devrions pas être aveuglés par nos intérêts personnels, mais devrions être 

sensibles à la sacralité de chaque péninsule et de chaque île, chaque rivière et courrant, 

chaque bassin et chaque paysage. Si nous sommes coupables de gaspillage effréné, c’est que 

nous avons perdu l’esprit de la liturgie et du culte. […] La liturgie nous guide vers une vie 

qui voit plus clairement et qui partage plus équitablement, en nous déplaçant de ce que nous 

voulons en tant qu’individus vers ce que le monde a besoin globalement. Cela nécessite en 

retour que nous nous écartions de la cupidité et de la domination et que progressivement 

nous apprécions chaque chose pour sa place dans la création et non pas simplement pour sa 



 16 

valeur économique, restaurant ainsi la beauté originelle du monde, voyant toute chose en 

Dieu et Dieu en toute chose »32. 

Que cette modeste contribution nous permette de retrouver « l’esprit de la liturgie et 

du culte » afin de devenir ainsi des gardiens responsables de la Création. 

 

 

Archimandrite Dr. Job Getcha 

Centre orthodoxe, Chambésy 

                                                 
32 ECUMENICAL PATRIARCH BARTHOLOMEW, On Earth as in Heaven. Ecological Vision and Initiatives of 

Ecumenical Patriarch Bartholomew. (J. Chryssavgis, Ed.) New York, 2012, p. 150-151. 


