Zanetti, Messe dans I'Eglise copte

Laliturgie copte

Dans son célébre ouvrage Liturgie comparée, paru en 1939, Anton Baumstark
rappelait que la liturgie byzantine descend des cérémonies de la cour impériale de Byzance,
alors que laliturgie copte, disait-il, “ est celle des paysans de la vallée du Nil ”. Sans vouloir
presser cette comparaison au-dela de ce qu’ elle vaut, on peut dire qu’ elle reste valable — avec
toutes les qualités qu'elle suppose. Autant la liturgie byzantine, du moins lorsqu’elle est
célébrée selon toutes les regles, laisse une impression de solennité et donne a penser que
“1’on est au ciel plutdt que sur laterre”, en présence du Roi des rois, autant la liturgie copte
nous fait percevoir que nous sommes une communauté en priere, occupée a intercéder
ensemble aupres du Pere des miséricordes alafois pour Lui rendre gréace de tout ce qu’ Il nous
donne et pour obtenir de Lui le pardon de nos péchés.

Une des choses qui frappe le plus le chrétien qui visite une église copte, ¢’ est de voir
comment toute la foule des fidéles répond ensemble aux invitations du prétre, et participe
ains activement a la célébration. Méme |’ anaphore est constamment coupée de dialogues
entre les célébrants et les fideles. A titre d’ exemple, citons une partie du dialogue qui entoure
les paroles de I’ Institution dans |’ anaphore de Basile, selon la tradition alexandrine (les répons
desfidéles sont enitaliques) :

(le prétre continue) ... Il est ressuscité des morts le troisiéme jour, est monté aux cieux, s est assis ata
droite, 6 Peére, a fixé le jour de la rétribution ou il apparaitra pour juger le monde avec justice, et
donnera a chacun selon son cauvre — Selon ta miséricorde, Seigneur, et non selon nos fautes— Il nous
alaisse ce mystére grand et saint, et décida de se livrer ala mort pour la vie du monde. |l prit du pain,
dans ses mains pures, sans défaut et sans tache, bienheureuses et vivifiantes, leva les yeux versle ciel,
vers toi Dieu, son Pere et le Seigneur de tous. Il rendit graces — Amen — Il I'a béni — Amen — Il le
sanctifia — Amen. Nous croyons, nous confessons et nous glorifions. — Il le rompit, le donna a ses
saints disciples et Apbtres purs, et dit: “ Prenez, mangez, ceci est mon corps, qui est rompu pour vous et
est donné pour un grand nombre pour e pardon des péchés. Faites ceci en mémoire de moi. " — Ceci
est en vérité. Amen.

Et ainsi de suite. On remarquera gque, chez les Coptes, tout le peuple répond ensemble,
et non pas simplement le chaeur. Celui-ci, qui traditionnellement était composé de diacres (il y
a souvent pas mal de diacres dans chaque paroisse, tous bénévoles), mais qui aujourd’ hui est
formé de volontaires, sert surtout a conduire le chant, et il n’exécute seul que des parties plus
difficiles, ou variables, car la grande majorité des fideles connait et chante par coaur de longs
passages de laliturgie.

La Divine liturgie s appelle, comme chez tous les chrétiens de langue arabe, quddas,
de la racine qds qui évoque la sainteté; Burmester rend d'ailleurs ce mot par “ Service of the
Hallowing " (“ office de la sanctification ”). En copte, elle sétait toujours appelée synaxis —
d'apres le mot grec signifiant “ rassemblement, réunion ”, qui est passé en copte; on rencontre
aussi anaphora, autre mot grec passe en copte qui, par extension, en est venu aussi a désigner
toute la célébration eucharistique. En revanche, elle n'est jamais désignée sous le terme de
“ (divine) liturgie ", comme dans la tradition byzantine.

Elle peut, en principe, étre célébrée tous les jours, al'exception des trois premiers jours
de la semaine sainte et du vendredi saint; en particulier, et encore une fois contrairement a

1



Zanetti, Messe dans I'Eglise copte

l'usage byzantin, elle a toujours lieu les jours de jelne, le caréme étant presque le seul
moment de I'année ou la plupart des églises ont une messe quotidienne; en effet, le reste de
['année, en beaucoup d'endroits, on ne célebre systématiquement la synaxis que les dimanches
et jours de féte, ainsi qu'en toute autre occasion convenable (par exemple a l'intention des
défunts). Les rubriques demandent qu'on ne la célébre pas sans qu'elle ait été précédée par les
deux offrandes de I'encens du soir et du matin; en pratique, cette derniére au moins n'est
jamais omise.

Ces offrandes de I’encens du soir et du matin, qui sont un ancien office paroissial,
tiennent la place qu’ occupent dans le rite byzantin actuel les vépres et les matines. En effet,
dans la tradition byzantine, |’ancien office paroissia (les liturgistes |'appellent “ rite
cathédral ") a disparu: ce qu’on appelait a Constantinople I’éx oA ovBior dopatix) ou “ office
chanté”, est sorti de I'usage apres la prise de CP en 1204 (mais fut encore conservé a
Thessalonique pendant deux ou trois siécles), et c’'est le typikon utilisé a Jérusalem par les
moines de Saint-Sabas et du Sinal qui a progressivement pris sa place. Aujourd’ hui, le rite
byzantin n’a plus d' office “ paroissial ” proprement dit, ¢’ est un office d’ origine monastique
qui en tient lieu; chez les Coptes, en revanche, les deux types d'office sont restés hien
distincts: il y a|’agbiyya (mot correspondant a @poAdytov, uacocoB), qui est propre aux
moines (méme si nombre de laics pieux la disent aussi), et les deux offices de I’ offrande de
I”’encens, qui doivent en principe étre célébrés chagque jour dans chaque église, qu’elle soit
monastique ou paroissiale, et qui le sont en tout cas au moins lorsgu’ une synaxis est prévue.
Une différence visible entre I’ office “ paroissial ” et I’ office monastique est que ce dernier n'a
pas besoin de célébrant: méme lorsgqu’il est récité ensemble, il peut étre présidé par un moine
qui n’'est pas prétre (seule la bénédiction finale, qui est d'ailleurs plutét une absolution, doit
étre donnée par un prétre, et est omise s'il 'y en a pas); I’ office de I’ offrande de I’ encens, en
revanche, nécessite un prétre et un diacre célébrants, ainsi bien entendu que la présence de
fideles qui répondent.

Mais revenons-en a la céébration eucharistique. Le célébrant principal, toujours
unique, sera un évéque ou un prétre, mais il est souhaitable qu'il soit assisté d'au moins un
autre prétre; celui-ci, toutefois, n’est pas un “ concélébrant ” au sens byzantin du terme: il est
un assistant, qui remplace le célébrant pour certaines priéres et encensements, car ceux-ci sont
vraiment nombreux, et il est difficile de tout faire seul. La présence d'un ou plusieurs diacres
(souvent trois ou quatre) est auss requise, de méme que celle des fideles, bien sir. Par
ailleurs, il ne setrouve jamais al’ autel, a un moment quelconque de la célébration, qu’ un seul
prétre, que ce soit le célébrant principal ou I’ un des prétres assistants ; cela rappelle qu'il n'y a
qu'un Grand-Prétre, le Christ, dont le role peut étre tenu par le célébrant principal ou par un de
ses assistants. Toutefois |es parties principales doivent étre dites par le célébrant principal.

A I'heure actuelle, I'Eglise copte n‘admet plus que trois anaphores: celle de S. Basile
(selon la“ recension aexandrine”, lagquelle n'est pas identique a celle de I'Eglise byzantine),
celledite” de S. Grégoire de Nazianze ", qui est usitée surtout aux fétes, et enfin celle qui est
appelée“ de S. Cyrille” et est laforme copte de I'ancienne “ liturgie de S. Marc ”. Seule cette
derniére est authentiquement égyptienne, mais elle sortie de I'usage depuis longtemps, bien
gu'elle puisse étre ressuscitée artificiellement en certaines occasions. Pour ce qui est de la
langue liturgique, la plupart des paroisses emploient largement |’ arabe, mais sans avoir peur

2



Zanetti, Messe dans I'Eglise copte

d’insérer des passages, parfois assez longs, en copte (langue descendant de I’ ancien égyptien
des pharaons, et qui n’est plus du tout parlée depuis pas mal de siecles); la plupart des fideles
ne comprend plus le copte, mais ils savent en général par coeur la traduction arabe de ce que
chante le prétre, de sorte qu’ils peuvent suivre sans difficulté; dans les monastéeres, |’ usage du
copte est plus étendu.

Présentons briévement la synaxis ou quddas copte, en faisant référence aux usages
byzantins.

L’ église, d abord, ne contient généralement qu’un nombre limité d'icones, parce que
les Coptes n’ ont pas connu la crise iconoclaste; on y trouve toujours une icone de la Mére de
Dieu, une icbne de la Résurrection que |’ on porte en procession pendant le temps pascal, et les
icbnes des saints protecteurs de I’église, mais celles-ci peuvent étre aussi tissées sur une
tenture, par exemple sur le rideau qui, en dehors des offices, cache I’ entrée du sanctuaire ou,
mieux encore, qui enveloppe les reliques des saints lorsgu’ on en possede (ces reliques sont
souvent placées a I’'intérieur d’un tronc d’abre creusé, et enveloppées de tissus précieux).
L’iconostase n’a souvent qu’ une seule porte, par laquelle passent en tout temps tous ceux qui
doivent entrer ou sortir du sanctuaire; mais on entre toujours dans le sanctuaire avec le pied
droit en premier lieu, et on en sort toujours en marche arriere, en sortant d’'abord le pied
gauche. Jadis, on se déchaussait pour entrer dans une église copte, et ¢’ est encore le cas dans
les églises monastiques, dans les paroisses, en général on ne se déchausse plus que pour entrer
dans le sanctuaire, ains que dans le choaur des diacres qui le précéde immédiatement
(correspondant a la soléa byzantine).

Il 'y a pas de proscomidie, mais le prétre, en arrivant a I’autel, y prépare |’ autel en
disposant le diskos et le calice; sur |'autel se trouve une boite de forme plus ou moins
cubique, ouverte par le haut, quel’on appelle “ letréne du calice ”, et dans laquelle on dépose
le calice pendant la célébration pour éviter de le renverser. Il y a aussi un grand nombre de
voiles, que le prétre utilisera, en les échangeant, pendant la célébration. Pendant ce temps, les
fideles chantent une hymne. Ensuite, le “ président de la communauté”, le plus souvent un
prétre ou un diacre, mais ce peut étre aussi un notable laic, présente au prétre un plateau avec
des pains (3, 5 ou 7) qui viennent d étre cuits (en principe, ils doivent étre encore chauds),
parmi lesquels le prétre choisit celui qui est le plus beau et le plus blanc: ce seral’* agneau ”,
consacré au cours du quddas, alors que les autres pains seront distribués comme pain bénit.
Le prétre I’essuie soigneusement, puis le présente solennellement au peuple et fait une
procession autour de |’autel, suivi des diacres (qui portent le flacon de vin), en chantant:
“ Gloire et honneur, honneur et gloire, alatrés sainte Trinité, Pére, Fils et Saint Esprit. Paix et
édification a I’ Eglise de Dieu, une, sainte, catholique et apostolique...” et il commémore les
vivants et les défunts pour lesquels est offert ce sacrifice.

Vient alors la“ priere d’'action de gréace” qui ouvre toute célébration copte (on omet
ici lesinterventions du diacre et du peuple):

Rendons gréce au Dieu bienfaiteur et miséricordieux, Pére de Notre Seigneur, Dieu et Sauveur

Jésus-Christ, car Il nous a protégés, aidés, conservés, recus en sa présence, traités avec miséricorde,

fortifiés et fait parvenir jusqu’ a cette heure. Prions-le de nous garder encore en ce saint jour et tous les

jours de notre vie, dans une paix entiére, Lui qui est le Tout-Puissant, le Seigneur, notre Dieu.



Zanetti, Messe dans I'Eglise copte

(le prétre) Maitre, Seigneur Dieu tout-puissant, Pére de Notre-Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus-

Christ, nous te rendons grace de toute chose, pour toute chose et en toute chose parce que tu nous as
protégés, aidés, conservés, recus en ta présence, traités avec miséricorde, fortifiés et fait parvenir
jusgu’ a cette heure. C'est pourquoi nous te prions et nous demandons a ta bonté, 6 Ami du genre
humain: donne-nous d’ achever ce saint jour et tous les jours de notre vie dans une paix entiere, avec ta
sainte crainte. Toute envie, toute tentation, toute oeuvre de Satan, tout conseil des hommes méchants,
toute attaque de la part des ennemis visibles et invisibles, éloigne-les de nous, de tout ton peuple et de
ce lieu saint qui t'appartient. Accorde-nous ce qui est bon et utile pour nous. Car c’est toi qui nous as
donné le pouvoir de fouler aux pieds les serpents, les scorpions et toute puissance de I’ ennemi. Ne nous
induis pas en tentation, mais délivre-nous du méchant. Par la gréce, la miséricorde et I’amour du genre
humain de ton Fils unique, Notre-Seigneur, notre Dieu et Sauveur, Jésus-Christ, par qui te reviennent la
gloire, I’honneur, la puissance et I’ adoration, avec I’ Esprit-Saint vivifiant et consubstantiel, maintenant
et toujours et dans les siécles des siecles.

Vient alors une priére sur le pain et le vin, suivie de la priere dite de I'Absolution du
Fils (normalement récitée a voix basse parce qu'elle a d§ja été dite a la fin de I'offrande de
I'encens), et de la priere d'absolution des ministres (= prétre, prétre assistant et diacres); cette
derniére priére est prononcée par le prétre de rang le plus élevé présent dans I'église,
patriarche, évégue, higoumene, autre prétre, ou sinon par le prétre assistant ou, a défaut, par le
célébrant [ui-méme.

Ce seront ensuite les lectures: il y atrois épitres, une tirée des épitres de saint Paul, la
seconde des épitres catholiques, la troisieme des Actes des Apdtres; on lira en principe le
synaxaire du jour, puis vient le Trisaghion (avec les additions christologiques. qui es né de la
Vierge, qui as été crucifié pour nous, qui es ressuscité des morts et es monté aux cieux); la
lecture de I'évangile est précédée d'une priére et du prokeimenon; s'il y a une homédlie, elle se
faitici.

Comme dans les autres liturgies (byzantine, latine...) les prieres d’ intercessions suivent
I’ évangile, notamment les trois “ grandes intercessions” (pour la paix de I'Eglise, pour les
Péres = autorités ecclésiastiques, pour les assemblées de priére; aujourd hui, elles sont
généralement dites a voix basse, parce qu’elles ont déja été récitées pendant I’ offrande de
I’encens). Le Credo est dit a haute voix par tout le peuple; il est suivi par la priere qui
introduit le baiser de paix, et par le baiser de paix lui-méme: celui-ci se donne en ouvrant les
mains jointes, et celui qui le recoit place les mains jointes entre les mains de celui qui lui
donne la paix, pendant que I’ on chante I’ hymne du baiser de paix, accompagné de cymbales.

L’anaphore est entiérement chantée par le célébrant, sans aucune priére secréte.
Comme dans la majorité des autres traditions, elle souvre par le dialogue “ Haut les coaurs! -
Rendons grace au Seigneur - |l est juste et digne”, suivi d'une “ préface” (au sens que ce
terme a dans la liturgie latine), qui décrit les grandeurs de Dieu; elle commence par les mots
“Il est juste et digne”, et se termine par le Sanctus chanté par le peuple selon la formule
égyptienne. Ensuite vient la grande priére de consécration qui commence par “ Saint, saint,
saint... ” et rappelle I'histoire du salut, aboutissant dans les paroles de I'l nstitution, |'anamnése
et I'épiclese, comme dans |’ anaphore byzantine de Basile. Apres I'épiclése, les anaphores de
Basile et de Grégoire placent les diverses intentions de priére: pour I'Eglise et les autorités
ecclésiastiques, pour les fruits de la terre (variable selon la saison: voir ci-dessous), et pour

4



Zanetti, Messe dans I'Eglise copte

ceux en faveur de qui on offre ce sacrifice; viennent ensuite les dyptiques, et la
commeémoraison des vivants et des défunts. Dans I'anaphore de Cyrille, cette partie précéde le
Sanctus.

Aprés |'épiclese et jusqu’ apres la bénédiction finale, puisque le Christ est présent sur
I’autel dans le pain et le vin consacrés, e prétre ne bénit plus lui-méme les fideles, lorsgu'’il
doit dire Paix a tous. il tend seulement la main droite vers le peuple pendant que la main
gauche est tendue vers le Saint Corps, et il salue sans tracer de signe de croix. Une
particul arité typiquement égyptienne est 1a“ priére de saison ”; la priere “ pour lesfruits de la
terre” est variable et présente trois possibilités, selon la période de I’ année: de juin a octobre:
on prie “ pour la crue des eaux du Nil ”; d'octobre a janvier: “ pour les semences, les plantes
et les produits des champs”; de janvier a juin: “ pour la salubrité de l'air et les fruits de la
terre”. La commémoraison des saints inclut, en théorie, les dyptiques contenant les noms de
tous les patriarches d'Alexandrie défunts (actuellement au nombre de 117).

Apres la fin de I’anaphore vient la priére de la fraction (qui est variable), pendant
laquelle le prétre bénit d'abord les saintes especes I'une par I'autre, puis fractionne le Saint
Corps de la maniere prescrite; elle se conclut toujours par le Notre Pére. Comme dans les
autres liturgies, celui-ci est suivi de la priére sur les fidéles inclinés. Le prétre récite la priere
dite de I'Absolution du Pere, suivie de I’ éévation: Les choses saintes aux saints! Les fidéles
répondent: Un est le Péere saint, un est le Fils saint, un est I Esprit trés saint. Amen.

Avant la communion, le prétre proclame a haute voix une profession de foi tres
solennelle:

Je crais, je crois, je crois et je confesse jusgu’ au dernier souffle, que ceci est le corps vivifiant de ton

Fils unique, notre Seigneur, Dieu et Sauveur Jésus-Christ. Il I'a pris de notre Dame a tous, la Mére de

Dieu, laPure, Sainte Marie. Il I'auni asadivinité, sans confusion, ni mélange ni changement. Il afait la

belle confession (cf. 1 Tim 6,13) devant Ponce Pilate. Il I'a livré pour nous sur le bois de la sainte

Croix, par sa propre volonté et pour nous tous. Je crois vraiment que sa divinité ne s est jamais séparée

de son humanité, pas méme un instant ni le temps d’un clin d’ ceil. || nous est donné pour le salut, pour

le pardon de nos péchés, et pour la vie éternelle de ceux qui y communient. Je crois, je crois, je crois
gu'il en est ainsi en vérité. Amen.

Lors de la communion, les fidéles recoivent d'abord du prétre le Saint Corps, puis, du
prétre assistant ou du diacre, le Précieux Sang au moyen d'une cuillére; pendant ce temps, on
chante le Ps. 150, entrecoupé d'Alleluia. Avec I'aide du prétre assistant et des diacres, le
prétre lave ensuite a I’eau les vases sacrés, tout en disant d’abord une priére d action de
gréces pour la communion puis, aprées I'intervention du diacre “ Inclinez la téte devant le
Seigneur ”, une priere de renvoi des fidéles, alafin de laquelle il passe au milieu des fidéles
en les aspergeant d eau bénite. Le prétre récite enfin le renvoi (otriver), qui est trés long, tout
en distribuant le pain bénit ou eulogie (= antidéron), et bénit et renvoie les fidéeles.

p. Ugo Zanetti





