Natalia Bolchakova-Mintchenko

Higoumeéne par vocation

Matériaux pour la biographie de la moniale Olga (Slezkine, 1915-2013), higouméne du
monastére Notre-Dame de Toute Protection, Bussy-en Othe (Bourgogne)

Héléne Ivanovna Slezkine (future Mére Olga) est née a St Pétersbourg

le 29 octobre 1915 dans une famille proche de la Cour impériale (Nicolas Il).
Son pére, lvan Mikhailovitch Slezkine (1882-1944), diplomé de I'Institut
impérial de droit, servait a la Cour en qualité de gentilhomme de la chambre.
A l'automne de 1917 ses parents avec leurs deux enfants Micha et Hélene se
sont s’installés a Essentouki dans le Caucase, et avec beaucoup de difficultés,
ont émigré en 1920 par Novorossiisk et Odessa jusqu’a Constantinople puis a
Belgrade ou les enfants ont été scolarisés, mais en 1924 toute la famille s’est
installée a Paris. Mére Olga se souvient : «...mon frere allait déja au lycée, et
moi a I’école que mes tantes avaient fréquentée avant la révolution. L’école
était tenue par des religieuses catholiques. Mes parents n’ayant pas d’argent,
on m’accueillit gratuitement et on me donna un uniforme. Cette école était
merveilleuse, ce furent les jours les plus heureux de ma vie. Cette école me
plaisait énormément et mes petites camarades aussi.

J'y suis restée pendant cinquante ans, d’abord comme éleve et ensuite
comme professeur de mathématiques. Dans un camp d’été du Mouvement
chrétien orthodoxe je fis la connaissance du Pere Méthode (Kuhlman) qui
devint mon pere spirituel et le resta pendant quarante ans jusqu’a son déces.
J'aimais beaucoup I'Eglise. A I’age de 14-15 ans j’avais décidé de ne pas me
marier et de ne pas avoir d’enfants. Je révais d’'une vie monastique. Mais
visiblement c’était la volonté de Dieu de me laisser sans monastere, en raison
de circonstances familiales et avec la bénédiction de mon pére spirituel.

J’aimais beaucoup enseigner les mathématiques, ce qui pour moi n’était
jamais un travail mais un plaisir. Il faut dire que j’étais aimée de mes éleves,
dont certaines, cinquante ans plus tard viennent me voir au monastére pour
demander conseil, me parler de leurs malheurs ou au contraire de leurs joies.
Ensuite j'ai enseigné la langue russe, et comme j’étais diplodmée de la faculté
de droit, on me permit de m’inscrire en Sorbonne, a la faculté de lettres,
d’emblée en derniere année. En un an je préparai un petit travail sur Optino
Poustyne.

Et pour ma thése de doctorat je choisis le sujet suivant : « Kireievski et Optino
Poustyne »'. Le Pére Méthode et beaucoup d’amis étaient venus me soutenir.

1 Sathése a été publiée en 2001 : Hélene Slezkine, Kireievski et Optino Poustyne.
Ed. Saint-Jean le Roumain, 2001.



L'obtention du doctorat me donnait le droit d’enseigner a des niveaux
supérieurs. Cependant je ne restai pas longtemps a la Sorbonne, car tres
rapidement le professeur qui avait dirigé le jury de ma soutenance m’invita a
enseigner a 'Ecole des Langues orientales. L’enseignement est un premier
aspect de ma vie.

Mais une grande partie de ma vie se passait a la paroisse. Avant une
opération tres difficile que je devais subir, le Pere Méthode me consacra
comme novice mais il craignait de me faire prendre I’habit, ne sachant ou I'on
m'enverrait aprés mon opération. Cette consécration (en 1965) resta secrete
et je continuai a vivre a la maison aupres de ma mere et a enseigner, bien que
depuis 1933 j'aie fait voeu d’obéissance sous la direction de mon pére spirituel
(Pere Méthode, devenu évéque en 1952) ».

Et Natalia Bolchakova poursuit : Sceur Hélene assumait bien des taches dans
I’Eglise, assistant le Pere Méthode dans la paroisse du Christ Sauveur a
Asnieres dont il était le recteur. Elle I'aidait aussi activement pour I'édition
d’une revue, Vechnoe (Eternité), ainsi que dans I'organisation de pélerinages
en Terre Sainte. On peut affirmer que sans elle ces voyages de Paris a
Jérusalem, compliqués a cette époque, n’auraient pu étre réalisés avec succes.

Et c’est seulement aprées la mort du Pere Méthode, en 1974 et celle de sa
mere en 1987 qu’elle prononga ses voeux regus par I'archimandrite Théodose
au monastere grec Sainte Marthe et Marie a Béthanie en Terre Sainte et recut
le nom d’Olga en I’honneur de la sainte princesse russe Olga. Il la consacra
d’emblée dans le plus haut degré du monachisme ; mais de cela, presque
personne n'était au courant.

En 1988 Mere Olga devint moniale au monastére de Notre-Dame de Toute
Protection.

En 1992 apres la mort de Mére Théodosie (Solomianski) Mere Olga prit la
direction du monastére - ce que souhaitait aussi I’"higoumene Eudoxie
(Courtain) fondatrice du monastére. Mére Olga fut élevée a la dignité
d’higoumeéne par I'archevéque Georges Eudociade (Wagner,1930-1993).

C’est ainsi que les circonstances firent que Hélene Slezkine qui avait ressenti
I"appel a la vie monastique dés son adolescence passa toute sa vie d’adulte
comme moniale dans le monde et n’entra au monastere qu’a I’age de 73 ans.
Quand Mere Olga devint higouméne du monastere, elle opéra de tres
importants changements. Sa conception de I'eucharistie la conduisit a

encourager les sceurs a communier a chaque liturgie (quatre fois par semaine).
Meére Olga estime que cela transforma I'atmosphére de la communauté.

« Notre vie et les rapports entre nous sont tels qu'ils sont, dit-elle, parce que
nous communions souvent au méme calice ; c’est la que réside notre unité et
nous n’avons pas d’autre moyen de rester unies. C’est dans le calice que se
trouve l'unité des chrétiens, dans la participation a I’eucharistie, qui est le Christ
lui-méme. Il n’est pas possible de refuser I'appel du Christ, tout le reste n’a plus
d’importance. |l a fondé une seule Eglise comme nous le disons dans la priere



du Symbole de la Foi :

« ...je crois en |'Eglise une, synodale, apostolique- alors comment pouvons-
nous nous séparer des catholiques ou des protestants ?! En effet quelle que soit
la confession ou la communauté, I'important c’est de communier, de participer
a I’Eucharistie !»

Quand il s’est agi de construire une nouvelle église, se posa la question du
style en lequel elle devait étre construite. On essaya de tous cotés de
convaincre Mere Olga que I'église de Bussy devait ressembler a |'église de la
Dormition du cimetiere de Sainte Genevieve des Bois. Sa vision était autre. Elle
estimait a juste titre que dans un village médiéval francais, au milieu des
collines de Bourgogne, il serait tout a fait inapproprié d’ériger une église,
comme a Sainte Genevieve-des-Bois dans le style de Novgorod, blanche avec
une coupole bleue. La ténacité de Mere Olga permit de surmonter de
nombreux obstacles - le projet fut sept fois remanié avant que les autorités
n’accordent le permis de construire. Comme I’église catholique de Bussy-en-
Othe, de style roman, construite au Xleme siecle était considérée comme un
monument d’histoire et d’architecture, la future église du monastere ne devait
pas dépasser 12 m de hauteur. Cette église dédiée a la Transfiguration fut
construite en trois ans par une équipe de spécialistes qualifiés. Elle s’inscrivait
remarquablement bien dans le paysage environnant. Sil’on s’éloigne du village
et que I'on grimpe sur les collines entourant Bussy, on a I'impression que cette
église orthodoxe a toujours été 13, tellement elle s’est naturellement intégrée
dans le paysage bourguignon.

Mere Olga demanda a I'archevéque Gabriel de placer, dans |'autel de la
nouvelle église de la Transfiguration, avec les reliques de saints orthodoxes, des
reliques de saints catholiques (la petite Thérése de Lisieux et autres) ; dans le
cheeur elle fit peindre des fresques de saints occidentaux de France antérieurs a
la séparation des Eglises, tels saint Germain d’Auxerre et saint Martin de Tours.

La communion de Meére Olga avec la tradition chrétienne de France, avec les
reliques conservées dans |'Eglise catholique, avec les vies de saints lui inspirait
foi en l'unité de I'Eglise. Elle ressentait depuis sa jeunesse un lien particulier
avec quelques saints, comme par exemple avec la petite Thérese qui avait
éprouvé 'appel a la vie religieuse a I’age de 14 ans et qui, désirant se consacrer
totalement a Dieu entra dans I'ordre des Carmélites, dont la regle était tres
rigoureuse. Méere Olga chaque année au temps de ses vacances se rendait en
pelerinage a Lisieux aupres des reliques de Thérese qui lui était tres chere et qui
I"attirait par sa simplicité, le sentiment de sa petitesse et I'appel a la vie
monastique que toutes deux avaient vécu au méme age.

Parmi les communautés catholiques contemporaines, Mére Olga se sentait en
affinité avec les Petites soeurs de Jésus (disciples de saint Charles de Foucauld),
a la fois engagées dans le monde, vivant une vie profondément contemplative
et agissant beaucoup pour l'unité des chrétiens. Mére Olga s’était réjouie de ce
gue nous aussi étions liées avec les Petites sceurs et de ce que le Pere Men était



proche de leur supérieure, Mére Madeleine et connaissait beaucoup d’entre
elles. « Je les aime tellement » disait Mere Olga. Et a |a fin des années 90 Mere
Olga accueillit une des Petites sceurs qui voulait terminer sa vie dans un
monastére orthodoxe. C’'était une francaise, Mére Eleni, qui avait recu la
permission de sa supérieure. Et Mére Olga naturellement recut la permission de
I"archevéque en exercice, Mgr Serge d’Eucarpie (Konovalov, mort en 2003). Ce
qui aussi est remarquable et réjouissant c’est que Mgr Serge accepta la
religieuse catholique dans le monastére sans la « convertir », disant « vous étes
une religieuse a part entiere, vous avez prononcé des voeeux définitifs, alors ou
donc vous transférer ?! Nous ne jouerons pas a ces petits jeux ! ». Et il la bénit
en la coiffant du klobouk. Mére Eleni était heureuse et accomplissait dans
I’obéissance les taches du monastere. Parfois des Petites sceurs venaient lui
rendre visite, et celles-ci étaient chaleureusement accueillies a Bussy. Mere
Olga se réjouissait de ces petits germes d’unité des chrétiens.

Sous la direction de I’higoumeéne Olga le monastere se rajeunit rapidement, se
développa et devint multinational, attirant beaucoup de jeunes sceurs de
différents pays d’Europe occidentale, centrale et orientale. Mere Olga était a la
fois de culture russe et de culture européenne occidentale, particulierement
francaise qu’elle connaissait parfaitement et qu’elle aimait, appréciant
notamment la culture chrétienne - I'architecture, les beaux-arts, la musique, la
littérature, la théologie, I’hagiographie, etc. Et cela attira au monastere des
sceurs cultivées (orthodoxes mais formées a la culture francaise). Meére Olga
était tout a fait ouverte aux différences des traditions nationales, et
comprenant le réle si important que jouent la langue et |a littérature pour la
formation de la personnalité, elle se souciait de ce que les sceurs ne perdent
pas le contact avec leur culture d’origine et leur langue. Elle proposait donc aux
moniales de lire aux Vépres, aux Matines et aux offices du jour les prieres et les
Psaumes dans leur langue maternelle, ce qui rappelait le caractere universel de
I’Eglise chrétienne. Mere Olga valorisait les talents des sceurs, leurs qualités
professionnelles et désirait qu’elles développent leur créativité, considérant
que tout cela ne pouvait que servir au bien du monastere.

Toutefois, évidemment, pour la vie monastique ce qui avant tout est important
c’est 'obéissance et le renoncement a sa volonté propre — « c’est une chose
essentielle », disait Mere Olga. « Dans le monde vous pouvez aussi suivre le
Christ, servir I'Eglise, mais pour devenir moniale, il faut renoncer a sa volonté.
C’est pourquoi j’essaye de ne pas accepter au monastere des femmes de plus
de 45 ans. Toute femme qui veut entrer au monastere n’a pas toujours une
vocation a la vie religieuse, aussi durant une année nous observons la
postulante qui vit déja au monastére sans étre encore moniale, et elle-méme
s’examine, apprend a lire, a chanter dans le chceur, exécute diverses taches, agit
en tout avec la bénédiction de I’higoumeéne. Il apparait alors clairement qu’elle
est capable ou non d’intégrer la communauté monastique. Mais méme si tout
est bien, il ne faut pas moins de dix ans avant que la sceur ne devienne



véritablement moniale. Telle est |la voie. Ainsi je me sens maintenant tout a fait
libre (elle sourit), je peux faire ce que je veux ». Je me suis souvenue du
précepte de saint Augustin : « Aime et fais ce que tu veux ». Voila la liberté que
Meére Olga a atteinte dans sa vie monastique. Peut-étre est-ce la raison pour
laguelle on se sent aupres d’elle heureux et léger.

* %k *k

Il était impossible de ne pas aimer Mére Olga dés le premier regard. Ama
premiere rencontre avec elle, je compris qu’elle m’était proche, malgré la
différence d’age, la différence du mode de vie, et le fait que toute sa vie elle ait
été moniale et higoumene d’un monastere. Etonnant comme Mere Olga me
prit immédiatement en affection. Ce fut une grande joie ! Elle-méme,
absolument dénuée de fausse piété s’entretenait avec la personne tres
facilement (mais pas superficiellement), sans chercher a plaire mais au
contraire elle restait elle-méme sans se composer un personnage, sans se
soucier de I'impression qu’elle produisait, ce qui libérait son interlocuteur de
toute géne et rendait la relation extrémement vraie, « sur un pied d’égalité »
parce que la personne l'intéressait. A mon avis c’est la seule relation qui soit
précieuse pour les deux personnes. Il n’y avait en elle aucune affectation ni
dans ses gestes, ni dans ses pensées, ni dans ses réactions. Son
« charme russe » et sa douceur séduisaient méme les gendarmes francais, qui
en s’adressant a elle 'appelaient non pas Mere Olga mais « Petite Mere ».

Je suis venue la premiere fois au monastere de Notre-Dame de toute
Protection et je fis la connaissance de Mere Olga le 22 janvier 1999 par un
temps d’hiver pluvieux, comme c’est souvent le cas en Bourgogne. Et apres
I’office dans la petite église, décorée des icones de Sceur Jeanne (Reitlinger),
aprés ma rencontre avec Mere Olga, je compris que c’était un cadeau que le
Pere Men m’envoyait le jour de son anniversaire. Venant en voiture avec une
dame qui me conduisit de Paris a Bussy, je pris avec moi quelques exemplaires
de I"'almanach Christianos que j’avais emportés depuis Riga. Mais cette dame
gui connaissait bien Mere Olga, s’étonnait que je veuille lui apporter ces
almanachs. Lui demandant la raison de son étonnement, elle me répondit que
bien slir 'almanach était intéressant, mais est-ce que je comprenais que nous
allions chez une higoumene agée d’'un monastere orthodoxe ou un tel
almanach pourrait étre inapproprié ? ... Je fus évidemment chagrinée de ses
remarques ; sur quoi je répondis que si Christianos était inapproprié, il pouvait
s’avérer que je sois moi-méme inappropriée, mais que je n’avais honte ni de ce
numéro-ci, ni de I'orientation ni des themes de I'almanach dans leur ensemble.
A notre arrivée a Bussy, quand on me présenta a Mere Olga (au téléphone elle
avait donné sa bénédiction a cette dame pour qu’elle lui présente une nouvelle
personne), je lui remis ces almanachs. A mon grand étonnement, Mére Olga eut
le temps, durant les trois jours que je passai au monastére, de prendre
connaissance de Christianos, au point qu’elle m’exprima sa complete



approbation non seulement pour des textes en particulier mais aussi pour
I’esprit méme de I'almanach. Et en méme temps elle comprenait qu’une telle
revue puisse susciter des critiques et des résistances.

Mon amie fut extrémement étonnée de I'accueil de Mere Olga a notre revue,
d’ou I'on peut conclure a quel point celle-ci était mal comprise de beaucoup de
gens qui la connaissaient depuis des années. Par la suite j’ai malheureusement
plusieurs fois rencontré une semblable incompréhension de Mere Olga, et dans
le monastere méme, et parmi les pélerins.

L’été suivant je recus de Meére Olga une lettre ou plutét une carte illustrée de
I"aguarelle d’'une des sceurs représentant une petite chapelle dédiée a saint
Séraphim de Sarov, construite par les soeurs au milieu du pittoresque jardin du
monastere. La chapelle était congue pour la priere individuelle et jouissait d’un
grand « succes ».

Monastere de Notre-Dame de toute Protection, 26 juillet 1999
Chere Natacha,
Comment vous remercier pour vos vceux et votre merveilleux cadeau pour la
féte de Sainte Olga.
Je suis tres touchée de votre attention et je vous en remercie chaleureusement.
Notre rencontre reste aussi pour moi une joie et j'espere beaucoup que nous
pourrons a nouveau nous rencontrer.
Que le Seigneur vous aide dans vos travaux - je comprends que c’est parfois
difficile. Mais c’est une ceuvre sainte et le Seigneur vous aidera.
Je vous embrasse bien fort.
L’higouméene pécheresse Olga.

Durant toutes les années de notre relation (1999-2013) j’ai recu de Mére Olga
plus de trente lettres. Je voudrais en reproduire ici quelques- unes.

25 septembre 2010
Chers Natacha et Vassia,

Je veux tant vous remercier pour le merveilleux almanach, consacré a la
mémoire du cher Pére Alexandre. Je I’ai recu quand j’étais au bord de la mer.
Je I'ai lu avec une telle joie et attention. Pas tout immédiatement mais ce que
j’ai lu me laisse une impression profonde. Tout cela est intéressant, important,
donne force et joie de vivre. Jai surtout été touchée par les souvenirs et les
témoignages - on peut les lire non pas une mais plusieurs fois. Mais de tous les
articles, celui qui m’a fait une grande impression c’est I’entretien avec Anatole
Rakouzine : « Le plus important message qu’il nous a laissé c’est lui-méme.
Comme personnalité... Ce qu’il a été, et le fait qu’un tel homme soit possible



sur terre ». Apres la lecture de I'almanach, le Pére Alexandre m’est devenu plus
proche, tel un parent. Je parle beaucoup avec lui et bien sir je le prie.

Merci a vous Natacha pour ce travail d’avoir rassemblé tout ce que vous
pouviez sur cet homme étonnant. Quand nous nous verrons, nous aurons
encore beaucoup de quoi parler. Et maintenant vous vous préparez a partir
bientdt en Terre Sainte. Que Le Seigneur vous aide a obtenir de ce voyage joie
et force. Mais ce n’est pas toujours la premiere fois que |’on pergoit ce que cette
Terre nous apporte.

Je vous embrasse bien fort, vous et Vassia, encore merci.

Affectueusement. M. Olga

Carte de voeux 11 janvier 2011
Chers Natacha et Vassili,

Je vous remercie chaleureusement de vos veeux, de votre souvenir et de votre
affection. J'espere que le Seigneur vous enverra Paix, Grace et Joie pour la
grande féte de la Nativité du Christ. Je vous adresse mes voeux pour la féte de
I’Epiphanie.

Je suis si heureuse que vous ayez pu aller en Terre Sainte et ressentir ce que
vous y avez vécu. C'est vraiment la patrie du Christ et il y a la-bas une telle
beauté. Merci pour la carte postale du lac de Galilée, quel endroit merveilleux.
Et comme vous I'écrivez, on lit désormais autrement I’Evangile. Grace soit
rendue a Dieu que vous ayez pu aller la-bas.

Je prie pour vous comme je peux et je crois que le Seigneur vous aidera. Il vous
faut des forces pour déménager dans un autre lieu mais ce sera peut-étre
méme mieux la-bas...Nous ne savons pas quelle est la volonté du Seigneur, mais
si nous nous en remettons a lui, il ne peut nous abandonner. Il faut seulement
lui confier totalement notre vie.

Je vous embrasse bien fort et bien sir nous restons en contact.
Affectueusement. M. Olga.

31 janvier 2012

Chére Natacha,

Je vous envoie mes veeux tres chaleureux pour votre anniversaire et votre
venue a la lumiére de Dieu. Je souhaite que le Seigneur vous apporte courage,
santé et paix.

Merci pour votre lettre et le remarquable numéro XX de I'almanach. Je ne I'ai
pas encore entierement lu mais ce que j’ai lu me plait beaucoup.

Certainement cela a été un gros travail, mais sans cela il n’y a pas de résultat.
Je pense que le prochain numéro sur le théeme de la Bible sera tres intéressant,

car le Pére Alexandre a beaucoup écrit sur la Bible.



Je ne me sens pas tres bien, mais comme il plaira a Dieu.
Que le Seigneur vous protége. Affectueusement.
M. Olga.

Derniére lettre recue de Meére Olga six mois avant sa mort :
8 avril 2013

Chers Natacha et Vassili,

J'ai été tres heureuse de recevoir votre lettre. Oui, merveilleuse féte de
I’Annonciation.

Ma santé n’est pas mauvaise, mais bien sir je vieillis et je fais tout moins
rapidement.

L’archevéque sera choisi le 1* novembre. Pour l'instant le Métropolite
Emmanuel reste en place. |l est tres serein, mais bien sir il ne pourra rester que
jusqu’a I'élection de I’archevéque.

Chez nous, Mére Silouane est malade (cancer des 0s). Priez pour elle. Mére
Elisabeth s’affaiblit, nous vous demandons aussi de prier pour elle.

Vous ne dites rien au sujet de votre santé. J’espere que vous allez bien.
Que le Seigneur vous protege.

Affectueusement. M. Olga.

%k %k %k

Mere Olga m’a extraordinairement consolée quand en février 2006 mon
unique sceur ainée, Laura, est morte. Je téléphonai au monastere de Notre-
Dame de toute Protection et parlai avec Sceur Anne en lui demandant de prier
pour ma sceur non baptisée. Elle me répondit qu’elle prierait et ferait part de
mon appel a Mere Olga. Le soir de ce méme jour Meére Olga me téléphona et
me dit qu’elle partageait beaucoup ma peine, et que I'on prierait pour ma sceur
non seulement a chaque office des défunts mais aussi au cours de la liturgie.
Lorsque je redis a Mére Olga que Laura n’était pas baptisée, elle me répondit
gu’on incluerait le nom de Laura dans le Mémento, et que la priere serait dite
au cours de la liturgie, car Mére Olga, a sa demande, avait obtenu I'autorisation
de I'archevéque de prier pendant la liturgie pour tous les défunts non baptisés.
Je compris alors et maintenant encore je considére que c’était la manifestation
de la miséricorde et de 'amour de Dieu. Je ressentis un changement intérieur,
mon désespoir se transforma en I'espoir que le sort de ma sceur qui,
mystérieusement malade et ayant beaucoup souffert, n’avait pas recu le
baptéme, pourrait changer dans |'éternité, et que Dieu, grace aux prieres du
monastere, grace a I'audace de I’'higoumene, pardonnerait a Laura et
I"accueillerait dans son Royaume, auquel en réalité elle aspirait et que son ame
tourmentée trouverait le repos et le bonheur. Le sentiment douloureux de ma
culpabilité pour avoir peu aidé ma sceur dans ses chagrins et sa maladie
disparut. Voila ce que Mere Olga fit pour moi, et par la méme elle fortifia ma foi.



J'éprouvai la proximité du monde spirituel, la réalité cessa de me peser et de me
paraitre insurmontable. Dés que son pouvoir diminua, le ciel s’ouvrit. C'est ainsi
qu’a travers le chagrin, le doute, 'amertume, la perte, il se produisit la
transfiguration d’une tres pénible situation, I’éclaircie et la dispersion des
ténebres. C'est ainsi que Mére Olga me transmit I’expérience de la foi. On
pourrait nommer cela un enseignement, non en paroles mais par la
manifestation réelle de la foi et de I'amour agissant. C'est-a-dire, selon le mot
de saint Paul, ce qui est le plus important dans le christianisme.

La relation de Mere Olga a la souffrance, a la mort et le fait qu’elle ressentait la
nécessité de la priere liturgique pour les défunts non baptisés témoigne de son
lien particulier avec les morts, de sa compréhension de la destinée humaine
dans I'au-dela, de sa vision de I'unité des mondes terrestre et céleste. Tout cela
pourrait étre qualifié d’enseignement.

Voici I'un de nos entretiens que nous avons enregistré :

— La souffrance, les chdtiments, ce sont les conséquences du péché, disait Mére
Olga. La mort n’est pas un phénomeéne normal, tous disent que la mort c’est le
chdtiment de Dieu pour les péchés de I’lhomme, pour le refus de son amour.
Dieu a tout donné aux premiers humains, nos ancétres, tout méme
I'immortalité. Tout ce que nous pouvons seulement imaginer. Il a donné un seul
commandement. lIs ne I'ont pas respecté. Pourquoi ? Parce que le Malin est
venu les tenter et leur a dit que s'ils goltaient de cet arbre, ils deviendraient
comme Dieu. C’est I'orgueil qui est notre faute. Alors a cause de cet orgueil nous
subissons la mort.

Mais le Seigneur a vaincu la mort, voila ce qui est le plus merveilleux ! En
quel temps sommes-nous maintenant ? C’est le temps de Pdques. Justement la
victoire sur la mort. La mort n’est pas un phénomene normal, c’est pourquoi il
n’y a rien d’extraordinaire dans le fait que les gens en aient peur et qu’elle soit
difficile a endurer.

Aujourd’hui je suis passée chez Mére Serge?; dans sa chambre on ressent
immédiatement la paix, et je me suis demandé pourquoi une telle personne
lumineuse, bonne, qui nous est si nécessaire, voila que le Seigneur la prend... Et
si vite, si cruellement, je dirais, parce que c’est tellement inattendu pour tous...Je
suis sortie de sa chambre, et pour la premiere fois j’ai éprouvé un sentiment de
tristesse comme si nous ne méritions pas cela.

- Eh bien, quoi ma Mere, n’y a-t-il pas de réponse a tout cela ?

- Je pense que c’est la méme chose que toutes les tortures, les souffrances et les
persécutions, que les nétres ont subies la-bas en Russie. Comment peut-on
expliquer tout cela ? seulement afin de sauver I’Eglise. La-bas, malgré tout ’Eglise
renait. Comment elle renait, nous ne savons pas, pourtant on construit des
églises, on ouvre des monasteres, tout cela grdce au sang des martyrs. Alors je

2 Mere Serge (Natalia Dmitrievna Khvostova, 1932-2007). Tombée malade d’un cancer en 2006, elle refusa tous
les soins, sacrifiant sa vie pour I’higoumene Olga et le monastere de Notre-Dame de toute Protection.



10

pense que Mere Serge souffre pour notre monastere : en effet elle a dit :« je
veux me sacrifier pour vous et pour le monastere », si bien, vous comprenez,
que c’est seulement ainsi qu’on peut expliquer ses souffrances...

Ou encore, voyez le sort de Sceur Jeanne (Reitlinger) : ses souffrances terribles,
car devenue pendant les quatre dernieres années de sa vie, totalement sourde
et aveugle. Pourquoi le Seigneur envoie-t-il a ’'homme de telles épreuves ? Nous
ne savons pas pourquoi. Pour elle-méme ? J’en doute car c’était une figure d'une
telle sainteté, mais nous ne savons pas pour qui elle priait, en effet c’est toujours
un sacrifice pour quelqu’un...

- C’est une expiation ?

- Oui, une expiation pour quelqu’un. Il s’agit du salut pour quelqu’un... Elle a
toujours vécu ainsi, car elle voulait aider autrui et prier mais pas pour elle seule.
Elle priait toujours pour quelqu’un. Si bien, je pense, que c’est I'expiation de
quelque chose pour quelqu’un...C’était peut-étre pour le bien de quelqu’un, il y
avait autour d’elle tellement de gens, elle en attirait tellement...Mais pour qu’a
la fin de sa vie elle soit completement privée de tout contact, c’est que vraiment
le Seigneur voyait déja sa foi et comment elle était capable de répondre a cette
épreuve. Parce que quelqu’un d’autre aurait pu tout a fait désespérer,
murmurer, mais elle, il me semble, acceptait tout cela. Je ne connais pas ses
dernieres années, mais sa correspondance avec le Pére Alexandre m’est tres
chére, et I'on voit comment elle tirait de lui constamment sa force, alors qu’elle -
méme était si énergique.

- Mais méme le Pére Alexandre lui écrit :« Votre sort est pour moi un mysteére ».

- Oui, c’est vraiment un mystere. Nous pouvons l'expliquer par des mots :
épreuve, sacrifice pour quelqu’un, mais c’est un mystere. Pourquoi un tel étre,
lumineux, remarquable...c’est difficile a comprendre. On peut comprendre
seulement du point de vue d’un sacrifice pour quelqu’un...

Regardez donc, si 'on pense au Pére Serge Boulgakov - comme il a souffert et
quel saint homme il était et comme il a souffert | Et sa mort, également
lumineuse, mais quelles souffrances avant de mourir. Sceur Jeanne était depuis
le début sa fille spirituelle si bien qu’elle le suivit. Souvent je me demande
pourquoi presque tous les saints ont souffert si terriblement. Ils ont enduré le
martyre dans leur vie. C’est difficile a comprendre. Si I'on veut devenir saint, on
doit souffrir, faut-il conclure ainsi ? Chaque homme supporte une certaine
souffrance. Sans cela il ne peut y avoir de saints. Fréere Roger est aussi un
martyr, son assassinat, c’est un signe de sainteté. Je pense qu’il sera canonisé, je
I'espere.

Que dire de la mort dans ma vie personnelle ? La mort de mon pére, par

exemple. C’était en février, la guerre, la faim. Il fut assez longtemps malade. Et

quand il décéda il n’y eut méme pas de deuil, car c’était a Pdques. Mais peut-
étre cela dépend de la personne. J'ai souvent réfléchi a cela. Il en fut de méme
avec ma mére. On disait de moi que je n’étais pas émue de sa mort. Mais a la

mort de I'évéque Méthode, qu’ai-je éprouvé ? Rien. Tout d’abord il décéda a



11

Pdques, c’était la joie de Pdques, c’était le Samedi Saint, le début de la vigile, si
bien qu’il est parti aussitét célébrer la liturgie céleste. Cela aussi est un mystere.

Tous mes proches sont auprés de moi. lls ne sont pas au cimetiére, j’y vais trés
rarement. Parfois on me le reproche, mais je préfere une autre sorte de
communication... Peut-étre est-ce un don ? Tous s’étonnaient disant que je ne
pleurais méme pas, mais j’ai le sentiment qu’ils sont tous vivants, et qu’ici pour
eux c’était pire. Ils ont tous souffert avant la mort, et pour eux la mort était un
soulagement.

Cela parait étonnant, mais il était impossible de ne pas croire a I'authenticité
de son expérience, quand elle me racontait cela.

- Et je communique avec eux, poursuit Mere Olga, je m’adresse a eux, je sens
leur présence dans ma vie, tout prés de moi. Et vous, vous pouvez vous adresser
au Pére Alexandre, c’est un tel bonheur que vous I’ayez connu. Et moi je le prie
et je me sens en communion avec lui et proche, mais vous, vous avez
I'expérience d’un contact personnel avec lui. Dans la priere il vous entend méme
maintenant comme du temps ou il était vivant. Et quant a Laura, vous pouvez
vous adresser a elle, je pense, c’est plus difficile maintenant pour vous que pour
elle la-bas.

La simplicité et le naturel avec lesquels Mere Olga me parlait de cela
témoignait de sa proximité avec le Trés Haut, de la vie secrete de son ame,
pénétrée de I'esprit de I'Evangile et de la lumiere du Christ.

- Et vous ressentez ce lien si réel ?

- Oui, je le ressens comme s’ils étaient tout a fait vivants. L’évéque, mes
parents, mon frere, ils sont tous partis mais ils sont tous vivants.

- N’avez-vous pas le sentiment que les personnes qui vous étaient proches vous
manquent physiquement ?

- Je ne sais pas. Je n’avais pas ce sentiment. Peut-étre parce que j’étais toujours
tres occupée, et, si j’étais assise seule a la maison, cela aurait été tres pénible,
mais quand vous étes accaparés par le travail, toutes ces séparations sont bien
sir pénibles, et soudain la personne qui vous était proche n’est plus. Comment
peut-on dire que c’est de l'indifférence ? Mais j’étais heureuse de savoir qu’elle
n’était pas partie mais qu’elle était ici avec moi. Et ainsi avec ceux que j'aimais
le plus... Etrange... Peut-étre est-ce un don... Parce que tous, méme mon amie,
s’étonnaient, et disaient que je ne pleurais méme pas, mais j’avais le sentiment
qu’ils étaient tous vivants, et qu’ici- bas c’était pire pour eux. Ills avaient tous
souffert avant la mort, et la mort était pour eux un soulagement.

Et la relation avec les morts 'amena a comprendre la nécessité de penser

a la mort.

- Je pense que I'essentiel c’est de penser a la mort. C’est important. Parce penser
a la mort nous retient en beaucoup de choses. Autrefois je ne comprenais
absolument pas cela et je me mettais en colére contre mon pere spirituel. I/
écrivait dans la revue « Vetchnoe » des pages entiéres sur la nécessité de penser
a la mort. C’est pourtant tres juste. Penser a la mort oblige ’homme a réfléchir.



12

Chaque soir je me dis, est-ce que je me réveillerai ? Combien de gens dgés
s’endorment et partent dans leur sommeil, c’est pourquoi il faut désirer se
purifier et se préparer a I'avance. Dans la Bible il est dit : « vous ne savez ni le
jour, ni ’heure quand viendra le Fils de ’Homme ». Si bien que penser a la mort
c’est tres important, non pas pour se faire peur mais plutét pour se préparer a
ce passage.

- Pere Alexandre trés souvent disait que nous devions étre préts...

- Sirement parce que lui-méme se préparait. Tout de méme, comme sa mort a
été cruelle ! J’espére qu’il sera saint aussi. Dit-on quelque chose a ce sujet ?...

Je pense que toutes ces interrogations au sujet de la mort sont résolues par la
Résurrection du Christ. Cela est peut-étre banal mais c’est ainsi. Par sa
résurrection le Seigneur a anéanti la mort. Cette mort n’existe plus. C’est aussi
un mystere, elle existe, mais déja aucun homme ne meurt plus. La seule chose
que nous savons c’est que nous mourrons tous, mais malgré cela la mort
n’existe plus. C’est vraiment, comme nous en avons parlé hier, un passage vers
la vraie vie. Ce n’est pas la vie que nous vivons ici... Le Seigneur nous a envoyés
sur terre pour un certain temps, ensuite il nous prendra, car toute notre vie c’est
la-bas...

- Mais alors pourquoi sommes-nous ici quand méme ? Pourquoi étes- vous
moniale ?

- Parce que nous désirons une vie heureuse la-bas. Je n’ai jamais réfléchi a cela,
mais c’est ainsi. En tout cas, comme nous sommes baptisés et que nous aimons
le Christ, nous désirons le suivre déja maintenant et nous continuerons la-bas.
C’est remarquable de voir le Pére Alexandre dire que nous devons rencontrer le
Christ ici-bas, personnellement, car nous pouvons respecter les
commandements et tout faire, mais passer a coté de Lui... Il écrit que nous
devons trouver, ne serait-ce que dix minutes chaque jour pour étre en téte a téte
avec son Visage. Sinon vous pouvez toute votre vie vivre a coté du Seigneur et
ne pas étre avec lui, vous pouvez communier, aller a I'église, observer les jelines,
mais vous n’avez aucun contact avec lui. Le Pére Alexandre a été le premier a
parler explicitement de cela et en effet c’est trés vrai. Nous-méme en effet nous
ressentons parfois que nous sommes seulement a coté, bien que nous fassions
tout... Le Péere Alexandre est incroyable. Il est tout simplement un saint génial.

- Ma Mére, que pouvez- vous dire des souffrances et de la solitude de la
vieillesse ?

- Le théme de la vieillesse, c’est un theme trés important. Tout dépend du
prétre, quand il aborde une personne dgée, qui se sent inutile et ne croit a rien.
On ne sait pas quand elle mourra, alors pour le prétre c’est I'une de ses plus
importantes responsabilités... amener la personne a Dieu. C’est le plus
important : la vieillesse et I’enfance. Quand c’est implanté dans I'édme de I’enfant
tot ou tard cela portera des fruits. Aprés la mort on ne pourra plus rien faire
pour cette personne, et rien ne lui sera donné dans I'au-dela. On ne peut que la
préparer ici-bas.



13

Ce n’est pas obligatoirement |'affaire d'un prétre. N'importe quel chrétien le
peut le faire a condition d’en étre capable. C’est aussi un don. S’approcher d’une
personne et dans une certaine mesure lui donner I’espoir non pas de vivre mais
de vivre dans I'au-dela. C’est tres important. J’ai lu cela et je le sais d’expérience.
Nous avons en particulier cette responsabilité et en tant que moniales nous ne
pouvons pas nous en détourner. D’une certaine fagon il faut justement entrer en
contact avec ces personnes, et méme pour le prétre c’est I’essentiel de son
ministére.

- Cela me rappelle Mere Teresa de Calcutta qui ramassait dans la rue les
mourants pauvres.

- Et elle leur disait qu’elle les aime et que Dieu les aime. Voila un exemple. C’est
tres important que la personne dgée ne reste pas seule sans soutien. Seulement
si la personne ne veut absolument pas, on ne devra pas insister. Dans d’autres
cas il faut s’efforcer par tous les moyens de soulager... Les gens dgés sont tres
importants. Car c’est un tel dge, et si le Seigneur permet une telle vieillesse,
alors il faut toujours étre trés attentif et s’efforcer de leur manifester de I'amour.
« Je t’aime » et c’est tout. Mais c’est une question trés importante dans la vie
chrétienne.

Une Mere pédagogue

Quand une Japonaise vint au monastere (une véritable Japonaise - car il y a bon
nombre de Japonais qui vivent en France et ont recu la nationalité francaise) et
qu’elle devint moniale sous le nom de sceur Jeanne, toutes se réjouirent de ce
gu’elle s’intégrait dans la famille monastique, étudiait le francais et remplissait
dans I'obéissance toutes les taches du monastere. Quand on la rencontrait dans
la cour du monastere, c’était comme si on rencontrait un sourire, la joie -
tellement son visage était rayonnant.

Mere Olga était satisfaite de Sceur Jeanne, et celle-ci se sentait bien. Mais au
bout de quelque temps survint une crise. On considere que c’est naturel pour
une personne venant d’Orient qui se trouve dans un pays de culture et de
civilisation occidentale, surtout si elle est seule, hors de son environnement, de
sa langue, etc. qu’elle commence soudain a se sentir perdue, solitaire et mal a
I'aise. C’'était un peu comme si Sceur Jeanne s’éteignait. Mére Olga qui avait
I’habitude de soutenir les sceurs sur le plan émotionnel, mental, psychologique
et spirituel, s’inquiéta en constatant I’état dépressif de sceur Jeanne. Quand elle
comprit que dans ce cas elle n’y arriverait pas par ses propres forces au
monastere, elle se mit a chercher un prétre japonais. Mais ni en France ni dans
d’autres pays européens, on ne trouvait de prétre orthodoxe japonais. C'est
seulement en Belgique au monastére bénédictin de Chevetogne que I'on trouva
un moine prétre d’origine japonaise, et on organisa une expédition depuis
Bussy-en-Othe. Sceur Jeanne, accompagnée par le Pére Radu, prétre de notre
monastere, y partit pour une convalescence aupres d’un prétre catholique
japonais. Ce fut une décision salutaire ! Sceur Jeanne revint sereine, heureuse,



14

ayant retrouvé un équilibre psychique et spirituel et la paix au contact d’un
compatriote, et de plus avec un moine et guide spirituel expérimenté.

Tel était I'amour maternel, la sagesse et la largeur d’esprit de Mére Olga ! Elle
aimait les sceurs vraiment comme une mere aime ses enfants. Quand elle
commencgait a parler d’elles - ¢’était comme si elle les admirait et pourtant elles
étaient toutes différentes de caractére et aussi par leurs tempéraments
nationaux ; elle les aimait toutes et s’inquiétait de chacune : I'une est tombée
malade, une autre a des probléemes personnels, une autre encore travaille
beaucoup et se fatigue. Mére Olga permettait aux sceurs de partir « chez
elles », dans leur pays d’origine pour rendre visite a leur famille. Elles
revenaient toujours renouvelées. Meére Olga était convaincue de bien agir en
envoyant les sceurs se reposer, changer d’environnement, bref en leur donnant
de la liberté, ce qui est une chose rare dans la vie monastique. Mais telle était la
pédagogie de Mere Olga !

Récit de Sceur Madeleine (Olga Nekrassova, Paris 1933-Moscou 2023).

«Le 5 octobre 2013 Mere Olga subit un AVC. Elle parlait avec difficulté, mais
jusqu’a son dernier souffle elle conserva sa lucidité. Comprenant que Meére Olga
allait nous quitter et que I’higoumene du monastere serait Mere Colombe, je
décidai de ne pas rester au monastere sans Mére Olga mais de partir a Moscou
pour entrer au monastere Marthe et Marie ou les sceurs m’appelaient. Mais
naturellement sans la bénédiction de Mére Olga je ne serais partie nulle part. Et
j’allai aupres de Mere Olga dans sa cellule pour lui poser cette question.
M’ayant écoutée, elle me donna sa bénédiction pour mon départ, car elle savait
gue ce serait bien mieux pour moi que de rester a Bussy. Je lui dis que si je lui
étais nécessaire ici, je resterais avec joie. Mere Olga me répondit que je devais
partir, et dés que possible. C’'était la bénédiction d’'une mere, et elle était bien
consciente et persuadée que je me sentirais mieux la-bas.

Mere Olga resta ma mere, ’higouméene responsable de moi jusqu’a sa mort.
Quelques jours plus tard, le 3 novembre, un dimanche au moment de la
consécration Meére Olga décédait.

Et je partis, emportant dans mon coeur amour et gratitude... »

Les actions de Meére Olga pouvaient sembler paradoxales mais comme elle
possédait la sagesse de la vieillesse et avait une telle clairvoyance des gens et
des événements, elle pouvait amener la personne vers Dieu de différentes
facons.

Selon le témoignage de Marie Alexandrovna Struve®, qui en 2002-2003 a
enseigné aux moniales du monastere de la Protection la peinture d’icOnes,

« les sceurs peignent les icOnes avec joie et plaisir », disait-elle, ajoutant

3 M. A. Struve (1925-2020), née Eltchaninoff, fille du pére Alexandre Eltchaninoff, était la fille spirituelle de
I'archiprétre Serge Boulgakov ; elle étudia la peinture d’icones auprés de sceur Jeanne (Reitlinger) ; épouse de
Nikita Alexeivitch Struve (1931-2016) - rédacteur en chef de la Revue du mouvement chrétien russe, directeur
des éditions YMCA-Press ; professeur a |'université de Paris X (Nanterre).



15

gu’avec les sceurs le contact était facile, qu’elles étaient ouvertes, libres : «elles
s’épanouissent comme des fleurs, parce que Mere Olga est pour elles comme
une vraie mere, qui les aime, les comprend et leur donne la liberté. »

Je connaissais les fondatrices du monastére depuis 1938, et dans mon enfance
j’étais en relation avec Bussy depuis 1946 (année de la fondation du monastére)
et je les aimais toutes beaucoup : Meére Blandine (en son honneur nous avons
donné son nom a notre fille), Méere Eudoxie et Mére Théodosie, elles étaient
toutes extraordinaires ! Mais je peux dire que comme higouméne Mére Olga
était la meilleure, tout simplement higouméne par vocation. »*

Qui donc était cette higoumeéne ? A la fois une meére, un chef et 'autorité
majeure pour celles qui lui faisaient confiance, et en particulier pour
I’obéissance qui vient de Dieu. Méme si au sujet de I'autorité Mere Olga
disait : « vous savez, dans un monastere |'autorité doit étre foulée aux pieds.
Pour que tout se passe au mieux, elle doit rester cachée et ne pas étre visible,
pour que personne ne se sente écrasé. »

Durant les quatorze années de ma relation avec mere Olga (chaque année je
réussissais a venir, parfois plus d’une fois dans I'année et méme il m’est arrivé de
rester longtemps au monastere), je la voyais a I’église au cours des offices, et en
semaine ou les jours de féte, dans ses contacts avec des invités - évéques,
prétres, laics, soit a table soit au moment de mes entretiens personnels avec
elle, et a partir de cette expérience, je peux dire avec certitude que c’était
quelqu’un d’extraordinaire, une higoumene exceptionnelle.

Non seulement il n’y avait en elle aucune fausse note, mais elle ne se prévalait
aucunement de son statut, de son importance, de son pouvoir, comme cela
existe souvent chez les personnes de son rang, et naturellement elle ne faisait
jamais la lecon a personne. En outre elle avait un remarquable sens de
I"'humour (sans lequel il est difficile d’imaginer la vie spirituelle) et d’ironie a son
égard. Sa franchise et son ouverture d’esprit rendaient la relation avec elle gaie,
profonde et libéraient I'interlocuteur qui ressentait son respect, son intérét, sa
confiance, sa bienveillance. L'interlocuteur s’ouvrait en sa présence.

Quand Mere Olga me fixait un rendez-vous ou envoyait une des sceurs pour
me dire quand je pouvais venir chez elle, c’était déja une grande joie et cela me
mettait tellement de bonne humeur. Car on avait toujours envie d’étre aupres
d’elle. Avec elle ce n’était jamais ennuyeux, chaque rencontre vous comblait,
vous enrichissait.

Meére Olga possédait le don de discernement spirituel, ses conseils étaient
profonds et en méme temps simples, sages et humbles.

Mais I’essentiel c’était I'amour qui émanait d’elle. En prenant congé Mere Olga
me disait chaque fois « restons toujours ensemble ! »

« Le plus important c’est 'amour. L'amour de Dieu et de son prochain. L'amour
nait de la priere mais sans amour, la priére ne vaut rien. Vous savez, vous

4 Conversation de I'auteur avec Marie Alexandrovna, 2003.



16

pouvez rester des heures a I’église : |a les sceurs lisent quelque chose, mais si
par exemple vous étes sourde, vous n'‘entendez méme pas ce qu’elles lisent, et
la priére seule ne donne rien si elle ne se manifeste pas dans 'amour de Dieu,
d'abord, et de chaque personne que nous rencontrons ce jour-1a : elle a été
envoyée par Dieu, et c’est important de s’en souvenir, cette personne estl'image
de Dieu. »

Et son amour demeure avec nous, nous réchauffe et nous comble : on a envie
de le partager.

Riga, Lettonie
Avril 2024

Traduit du russe par Catherine Counot



	Natalia Bolchakova-Mintchenko
	Une Mère pédagogue



